Maria Montessori

Gesammelte Werke

Band 2.1



Maria Montessori - Gesammelte Werke

Herausgegeben von Harald Ludwig
in Zusammenarbeit mit
Christian Fischer, Michael Klein-Landeck und Volker Ladenthin
in Verbindung mit der Association Montessori Internationale (AMI)

Band 2.1

Anthropologische Schriften |
Frithe anthropologische Werke 1903-1906



Maria Montessori

Anthropologische Schriften |

Frithe anthropologische Werke
1903-1906

Herausgegeben, eingeleitet, libersetzt
und textkritisch bearbeitet
von Harald Ludwig

Vi
HERDER

M



Folgenden Organisationen und Personen danken wir fiir ihre Unterstiitzung der
Drucklegung dieses Bandes: Deutsche Montessori-Vereinigung e.V.; Deutsche
Montessori-Gesellschaft e. V.; Heilpddagogische Vereinigung e. V.; Stiftung Mon-
tessori-Padagogik — Reformpadagogik - Wissenschaft; Prof. Dr. Hildegard Holt-
stiege.

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

E;«%c.crg FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de

© Montessori-Pierson Publishing Company

Das AMI-Logo ist eine eingetragene Marke der
Association Montessori Internationale.
Inhalt und Ubersetzung dieser Ausgabe wurden von der Association Montessori
Internationale (AMI) zugelassen.

Umschlaggestaltung: Reckels & Schneider-Reckels, Wiesbaden
Umschlagfoto: © Association Montessori Internationale

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Gedruckt auf umweltfreundlichem, chlorfrei gebleichtem Papier
Printed in Germany

ISBN (Print) 978-3-451-32511-3
ISBN E-Book (PDF) 978-451-81498-3



Inhaltsverzeichnis

Einfllhrung des Herausgebers . . . . . . . ... ... ... .... vill

Maria Montessori
Anthropologische Schriften
Friihe anthropologische Werke 1903-1906

1. Die Pddagogische Anthropologie - Eine Vorlesung
fiir die Philosophiestudenten der Universitit Rom (1903) . . 2
2. Vorankiindigung (1904) . . . . . ... ... ... ... ... 29
3. Uber die anthropometrischen Merkmale in Bezug zu den
intellektuellen Hierarchien bei Schulkindern -

Forschungen zur Padagogischen Anthropologie (1904) . .. 33
I.  Aktueller Stand des Problems . . . .. ... ... ... 36
II. Untersuchungsplan . . . . ... ... .......... 46
III. Anthropometrie . ... ... ... ........... 53
IV. Zusammenfassung . . . ... ... ... ... ..... 89
V. Bibliographie . . . . ... ... ..., 91
4. Physische Merkmale der jungen Frauen aus dem Latium
(1905) . . . . e 94
5. Die Bedeutung der regionalen Ethnologie in der
padagogischen Anthropologie (1906) . . . . .. ... .. .. 191
6. Vorlesungen tiber Padagogische Anthropologie (1905/1906) . 216
6.1 Inhaltsverzeichnis . . ... ... ... ... ...... 220
6.2 Einfithrungsvorlesung . . ... ... ... ....... 224
6.3 Vorlesungen zur Theorie: . . . ... ... ....... 239
L. Gestalt und Typen der Statur . . . . . . . ... .. 239
II.  Variationen der Statur . . . .. .. .. ... ... 252
III. Bezug zwischen Volumen und Form des Schadels . 266
IV. Gehirn und Gehirnvolumen . . .. ... ... .. 275
V. Schidelformen - ethnischer Typus . . . . . .. .. 289

Gesammelte Werke Band 2.1 Vv



Vi

Inhaltsverzeichnis

VI. Gesicht . .. ... ... ... ... . ....
VIL. Thorax . .. ....................
6.4 Vorlesungen zum technischen Vorgehen . . . . . . . ..
1. Technische Vorlesung: Die Gestalt . . . . . . . .. ..
Die Statur — Spannweite der Arme - Thorax-
umfang - Vitalindex - Lebensindex — Gewicht
2. Technische Vorlesung: Der Schidel . . . . . ... ..
Kopf und Schédel - Kranioskopie - Kraniometrie —
Gesicht - Prosoposkopie — Prosopometrie -
Personlicher Fehler
3. Technische Vorlesung: Statistische Methodologie
Mittelwerte — Reihenbildungen
6.5 Klinische Vorlesungen . . . .. ... ... ... ....
6.5.1 Fallbeispiel . . .. ... ... ...........
6.5.2 Anamnese . . . ... ... ...
6.6 Vorlesungen zur angewandten Padagogik . . ... ...
6.6.1 Fuarsorge . ... ... ... ... .. .......
6.6.2 Besuch der Erziehungsanstalt San Michele:
Antworten auf Fragen . . . ... ... ... ...
6.7 Zusammenfassung und abschliefende Uberlegungen . .

ANHANG |
Ergdnzende Texte von Maria Montessori

Ernennungsurkunde Maria Montessoris zur Dozentin
der Anthropologie an der Universitit Rom . . . . ... ...
Italienische Ubersichten zu Vorlesungen Montessoris
im Studienjahr 1905-1906 . . . . . . .. ... ... ... ..
2.1 Gestalt und Typen der Statur (1. Vorlesung) . . . . . ..
2.2 Variationen der Statur (2. Vorlesung) . . ... .. ...
2.3 Klinische Vorlesungen: Anamnese . . . . ... .. ...
2.4 Ubersichtsschema Montessoris zur gesamten
Anthropologie (undatiert) . . . ... ... .... ...
Lehrgangsvortrage Montessoris zu anthropologischen
Themen . . ... ... ... . ... L.
3.1 Montessoris erster Ausbildungskurs von 1909 . . . . . .
3.2 Die Ausbildungskurse von 1910/1911 . . . .. ... ..
3.3 Der internationale Ausbildungskurs von 1913 in Rom

351

365
365
370
386
386

389
415

422

423
423
424
425

426

435
435
435
469

Maria Montessori



o>

Inhaltsverzeichnis

3.4 Der Ausbildungskurs 1943/44 in Kodaikanal (Indien) . . 470

3.4.1 Indices — Grofie und Gewicht

(20. oder 28. Februar 1944) . . . . . . .. ... .. 471
3.4.2 Korpergrofle — Einfliisse der Rasse — Proportionen -
»mittlerer Mensch« (1. Marz 1944) . . . ... .. 482

3.4.3 Wachstum des Gehirns, des Schadels, des Gesichts —
Zur Bedeutung von Aufzeichnungen

(8.Marz1944) . . . . . . ... 494
3.4.4 Kopf, Thorax, Hand, Driisen (11. Mdrz 1944) . . . 506
3.4.5 Phasen des Wachstums (17. Marz 1944) . . . . . . 517

3.4.6 Wachstum durch aktive Anstrengung (Arbeit) -
Soziabilitdt — altersgemischtes Lernen —
Bedeutung der Gruppe - soziales Engagement —
Erdkinderplan - Frieden (29. Mérz 1944) . . . . . 529

ANHANG I
Erganzende Dokumente eines anderen Autors

Das Kartogramm Ridolfo Livis zur Verteilung des

Schidelindex in Italien . . . . . ... ... .. ... .... 546
Das Kartogramm Ridolfo Livis zur Verteilung von Menschen

mit blonden Haaren und blauen Augen (tipo biondo)

inltalien . . . . . . . . ... .. 547

ANHANG Il
Literatur, Sachregister, Personenverzeichnis

Literatur . . . . . . . . . . . . . . 550
Sachregister . . . . . .. ... ... ... ... ... 571
Personenverzeichnis . . . . . .. ... . ... ... ..... 584

Gesammelte Werke Band 2.1 Vil



Einflihrung des Herausgebers

»Wer ist der Mensch? ... Wo kommt er her? ... Wo geht er hin?« Mit
diesen Fragestellungen beginnt Maria Montessori ihre programmatische
Vorlesung mit dem Titel »Die Pddagogische Anthropologie«, die sie 1903
vor Philosophiestudierenden an der Universitit Rom gehalten hat.! Um
diese Fragen zu beantworten, bedarf es nach Montessori des Zusammen-
wirkens verschiedener Wissenschaften mit unterschiedlichen Methoden.
Es sind dies einerseits eher erfahrungswissenschaftlich orientierte Wis-
senschaften wie Biologie, Ethnologie oder Medizin, andererseits aber
auch Geschichtswissenschaften — mit besonderer Bedeutung der Prahis-
torie — sowie Psychologie und Philosophie und nicht zuletzt auch die
Theologie. Anthropologie als Wissenschaft vom Menschen und Piadago-
gik als Wissenschaft von seiner Erziehung und Bildung sind nach Mon-
tessori als Integrationswissenschaften zu verstehen.? So heif3t es in ihrer
Vorlesung von 1903:

»Es ist notwendig, dass eine grundlegende Synthese in der wissen-
schaftlichen Padagogik erfolgt zwischen dem natiirlichen Standpunkt,
der die biologische menschliche Personalitit beschreibt und dem mo-
ralischen Standpunkt, welcher stets der Zeit und Bedeutung nach der
erste bleibt und der den sozialen Menschen herausbildet und vor-
bereitet. Die Arbeit bleibt in zwei Felder aufgeteilt, die danach stre-
ben, sich im Werk und im Ziel zu vereinen: Gebt den Biologen, was
der Biologen ist, und den Philosophen, was der Philosophen ist.* Aber

t Siehe den Text Nr. 1 im vorliegenden Band.

2 Die Miinsteraner Montessori-Expertin Hildegard Holtstiege hat diesem anthropolo-
gischen Ansatz Montessoris, welcher der »Mehrdimensionalitit der menschlichen
Existenz, die aus verschiedenen Fachrichtungen untersucht werden kann, entspricht,
eine ausfithrliche systematische Untersuchung gewidmet: Das Menschenbild bei Maria
Montessori — Grundziige ihrer Anthropologie im Kontext der aktuellen Diskussion, Frei-
burg 1999 (Zitat ebd., S. 243).

* Formulierung in Anlehnung an das Bibelwort: »Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
und Gott, was Gottes ist.« (Mt 22,21).

Vil Maria Montessori



Einfihrung des Herausgebers

bemiiht euch darum, dass sie ihre jeweilige Arbeit harmonisch ver-
einen. Denn die Padagogik muss nicht nur Anschluss finden an jeden
modernen Zweig der Erfahrungswissenschaft (scienza positiva), son-
dern sich auch all das aneignen, was die Erfahrung der Menschheit
seit den éltesten Zeiten anzusammeln verstanden hat. Man muss auch
hier den alten Spruch des Arztes Baglivi* anbringen: »Neue Erkennt-
nisse sollte man den alten nicht entgegensetzen, sondern sie mit ihnen
dauerhaft verbinden.«° Das, was der Klinikchef von Rom, Guido Bac-
celli®, uns als seinen Schiilern immer wieder ans Herz gelegt hat: Wir
miissen uns immer dafiir einsetzen, die Fiille der althergebrachten Er-
fahrung mit den Erkenntnissen der neuen Wissenschaft zu verbinden.«’

Bereits im Jahr 1899 hatte Montessori die Einrichtung einer Dozenten-
stelle fiir Hygiene und Anthropologie am Regio Istituto Superiore di Ma-
gistero Femminile® angeregt. Im darauf folgenden Jahr wurde diese Lehr-
aufgabe dann vom damaligen Bildungsminister Guido Baccelli ihr selbst
Ubertragen. Montessori hatte diese Stelle bis zum akademischen Jahr
1916/17 inne, wenn sie sich auch mehrfach wegen anderweitiger Ver-
pflichtungen von der damit verbundenen Lehraufgabe freistellen lief3.°
1902 hatte sich Montessori darum beworben, auch fiir die Position
eines freien Dozenten (»free lecturer«) in Anthropologie an der Univer-
sitdit Rom zugelassen zu werden. Als schriftliche Qualifikationsaufgabe
tir die Erlangung dieser Lehrbefugnis wurde ihr 1903 das Thema »Frau-
en in Latium« zugewiesen. ! Die Diskussion zu der dazu von ihr vorgeleg-

* Giorgio Baglivi (1668-1707) war ein in Rom wirkender Arzt und medizinischer
Forscher armenischer Abstammung. Er schrieb seine mehr als 20 Werke auf Latei-
nisch.

5 Montessori zitiert diesen Leitsatz auf Lateinisch: Novi veteribus non sunt opponendi,
sed perpetuo iungendi foedere.

6 Guido Baccelli (1830-1916) war Professor der Medizin an der Universitit Rom und
nach 1870 auch Chef der Universititskliniken. Als Politiker gehorte er zu den fithren-
den Personlichkeiten der Fortschrittspartei. Obwohl er es war, der als Bildungsminis-
ter Montessori das Medizinstudium zunichst verwehrte, arbeitete diese spater wieder-
holt mit ihm zusammen, vor allem bei der Férderung behinderter Kinder.

7 Siehe unten S.10. Hervorhebungen im Text durch Montessori. Vgl. dazu auch
GW 3: Erziehung 2011, Kapitel IV, S. 337 .

¢ = »Konigliches Hoheres Institut fiir die Lehramtsausbildung von Frauen«.

° Vgl. Trabalzini, Paola: Maria Montessori through the Seasons of the »Method«, The
NAMTA Journal, vol. 36, no. 2, Spring 2011, p. 31f. (im Folgenden zitiert als Trabal-
zini 2011).

1 Trabalzini 2011, p. 39, gibt als vollstindige Formulierung der Aufgabenstellung an:
»Die physischen Merkmale junger Frauen aus der Region Latium, ermittelt aufgrund

Gesammelte Werke Band 2.1 IX



Einflihrung des Herausgebers

ten Untersuchung fand am 8. Juni 1904 statt. Die zugehorige Probevor-
lesung hielt Montessori am darauf folgenden Tag zum Thema »Verglei-
chende Kraniologie und Kraniometrie des Menschen und der Primaten -
mit Prasentationen«. Damit schloss sie das Zulassungsverfahren fiir die
freie Dozentur - vergleichbar mit dem Habilitationsverfahren und der
Zulassung als »Privatdozent(in)« an deutschen Universitaten - erfolg-
reich ab.!! IThre schriftliche Habilitationsleistung verdffentlichte Montes-
sori 1905.12

Wihrend ihres Zweitstudiums an der Universitit Rom*® fithrte Maria
Montessori neben ihrer Qualifikationsaufgabe weitere empirisch orien-
tierte Untersuchungen durch, um ihre Bewerbung um die »freie Dozen-
tur« fiir Anthropologie zu unterstiitzen. Sie schreibt dazu:

»Zu jener Zeit war ich an der Universitit als Philosophiestudentin
immatrikuliert und hérte Vorlesungen iiber Experimentalpsycholo-
gie, die damals gerade an den italienischen Universititen, und zwar
in Turin, Rom und Neapel aufgenommen worden waren. Gleichzeitig
stellte ich in Grundschulen einige Nachforschungen iiber piddagogi-
sche Anthropologie an und benutzte die Gelegenheit zum Studium
der fiir die Erziehung normaler Kinder gebrauchlichen Methoden
und Schuleinrichtungen; dies verhalf mir zu einem Lehrauftrag fir
padagogische Anthropologie an der Universitit Rom.«!4

In einer »Vorankiindigung« in dem Fachorgan Atti della Societa Romana
di Antropologia verweist sie auf zwei diesbeziigliche Studien.'> Es handelt
sich um Untersuchungen, die sie an Kindern von neun bis elf Jahren an
drei Schulen in Rom durchgefiihrt hat. Der eine dieser beiden 1904
erschienenen Forschungsberichte tragt den Titel Uber die anthropome-
trischen Merkmale in Bezug zu den intellektuellen Hierarchien bei Schul-
kindern — Forschungen zur Pidagogischen Anthropologie. Er ist im vor-
liegenden Band enthalten.'® Der andere behandelt die Problematik des

der Beobachtung von wenigstens einhundert Probanden. — Der Einfluss des Lebens-
alters auf die physischen Merkmale von Frauen«.

1 Vgl. Trabalzini 2011, Kapitel IV, p. 39.

12 Sjehe unten Text Nr. 4: Physische Merkmale der jungen Frauen aus dem Latium.
Niheres in der Einfiihrung zu dieser Untersuchung. Siehe unten S. 94 ff.

8 Siehe dazu Néheres in der Einfithrung zu Text Nr. 1. Siehe unten S. 2ff.

¥ Montessori, GW 1: Entdeckung 2010, S. 39.

5 Siehe Text Nr. 2, unten S. 291F.

% Siehe Text Nr. 3, unten S. 33 .

X Maria Montessori



Einfihrung des Herausgebers

Einflusses der Familie auf die Schulleistungen der Kinder: Der Einfluss
der familidren Verhdltnisse auf das intellektuelle Niveau der Schiiler -
Forschungen zur pddagogischen Hygiene und Anthropologie im Bezug
zur Erziehung. Wegen ihres stirker padagogisch orientierten Charakters
ist diese Abhandlung in den Band Erziehung und Gesellschaft der Ge-
sammelten Werke aufgenommen worden, in dem kleinere Schriften
Montessoris aus den Jahren 1897 bis 1917 zusammengestellt sind.!”

In einer Abhandlung, die 1906 erschienen ist, greift Montessori eben-
falls auf das bei jhren Forschungen zu den Frauen in Latium gewonnene
Material zuriick, um daran die Wichtigkeit einer auf eine Region bezo-
genen Ethnologie fiir die Pddagogik zu erldutern: Die Bedeutung der re-
gionalen Ethnologie in der pddagogischen Anthropologie.'® Sie sieht im
Einbezug regionaler menschenkundlicher Faktoren in die Ausbildung
von Lehrerinnen und Lehrern einen wichtigen Beitrag fiir deren Qualifi-
zierung fiir ihre beim individuellen Menschen ansetzende padagogische
Aufgabe und schlief}t diesen Forschungsbericht mit den Worten:

»Wenn wir von der Padagogischen Anthropologie als Basis der auf
wissenschaftlichen Grundlagen erneuerten Padagogik sprechen, miis-
sen wir uns also immer die innovative und zivilisierende Leitidee zu
Herzen nehmen und durch die Aufnahme der speziellen Kenntnisse
der regionalen Ethnologie die allgemeinen anthropologischen Kennt-
nisse ergdnzen.«'

Einen besonders differenzierten Einblick in die anthropologischen Auf-
fassungen Maria Montessoris als eine wesentliche Grundlage ihrer Pada-
gogik vermitteln die Vorlesungen tiber Pddagogische Anthropologie, wel-
che die junge Dozentin an der Universitit Rom im akademischen Jahr
1905/1906 gehalten hat. Denn auf Empfehlung ihres akademischen Leh-
rers Giuseppe Sergi war sie im Dezember 1904 damit beauftragt worden,
fir Studenten der naturwissenschaftlichen und der medizinischen Fakul-
tat am padagogischen Institut der Universitit Rom eine Vorlesung zur
Pidagogischen Anthropologie zu halten. Sie iibte diese Lehrtitigkeit bis
1908 aus.?® Hierzu gibt es eine Sammlung von bisher unveréffentlichten

7 Siehe GW 3, Kap. III, Text Nr. 2, S. 219-284.

8 Siehe Text Nr. 5, unten S. 191 fF.

¥ Siehe unten S. 215.

2 Vgl. Kramer, Rita: Maria Montessori - Leben und Werk einer grofien Frau, Miin-
chen 1977, S. 95 (im Folgenden zitiert als Kramer 1977).

Gesammelte Werke Band 2.1 XI



Einflihrung des Herausgebers

italienischen Mitschriften, die von einem von Montessori beauftragten
Studenten, Benedetto Franceschetti, angefertigt wurde. Ausdriicklich
wird vermerkt, dass diese Mitschriften, die zunichst stenografisch erfolg-
ten und dann transkribiert wurden, die einzige von der Lehrenden auto-
risierte und durchgesehene schriftliche Fassung ihrer Vorlesungen dar-
stellen.?! Sie werden im vorliegenden Band daher erstmals vollstindig in
deutscher Ubersetzung veréffentlicht.?2

Diese Mitschriften vermitteln zudem iiber das Inhaltliche hinaus
einen anschaulichen Eindruck vom Wirken Maria Montessoris als
Hochschullehrerin und der von ihr dabei angewandten Didaktik. Fiir
letztere ist charakteristisch, dass sie versucht, Theorie und Praxis eng
miteinander zu verbinden und dafiir jeweils bestimmte Vorlesungszeiten
vorsieht: sonntags (!) von 9-10 Uhr fiir die Theorie, mittwochs von 17-
18 Uhr fiir das zur Thematik der theoretischen Vorlesung am Sonntag
passende anthropologische Forschungsverfahren und freitags von 17-18
Uhr fiir die Anwendung auf konkrete Fille (»klinischer Teil«). »Dies ist
die erfahrungsbezogene Methode (metodo positivo), die es verdient, nicht
nur bekannt zu sein, sondern auch iiberall angewandt zu werden, wo un-
terrichtet wird.«*> Montessori verband mit ihren Vorlesungen auch Ex-
kursionen und lie8 ihre Hérer Fragen formulieren, auf die sie dann zum
Teil sehr ausfiihrlich einging. Ein Beispiel dafiir ist der Besuch der Erzie-
hungsanstalt San Michele in Rom und die ausfiihrliche Beantwortung

2 Spitere Mitschriftensammlungen von Montessoris Vortrigen in ihren seit 1909
durchgefiihrten Ausbildungskursen tragen im Unterschied zu den frithen Sammlun-
gen vielfach einen den Quellenwert eher etwas einschrinkenden Hinweis. So heifit es
beispielsweise zur Lehrstunde 8 zur Anthropologie im Ausbildungskurs von 1913:
»Nur zur privaten Verbreitung unter Kursmitgliedern. Diese Version von Dr. Montesso-
ris Vorlesung ist eine Ubersetzung des miindlichen Vortrags, der von Friulein Greenman
mitgeschrieben wurde. Dr. Montessori tibernimmt keine Verantwortung fiir mogliche
Ungenauigkeiten in der Darstellung ihrer Vorlesung. Denn es war ihr weder moglich,
die italienische Wiedergabe zu bearbeiten noch die englische Ubersetzung. Die Verbrei-
tung dieser Berichte ist nur zum personlichen Gebrauch der Kursmitglieder gestattet.«
Siehe dazu Montessori, M.: The 1913 Rome Lectures — First international Training
Course, Amsterdam 2013, p. XII. Ahnliche Vorbemerkungen finden sich bei ihren
»Kalifornischen Vortragen« von 1915. Siehe Montessori GW 5: Kalifornische Vortrage,
Freiburg 2014, S. XXIIL

2 Lezioni di Antropologia Pedagogica del Prof. Maria Montessori. Raccolte stenogra-
ficamente e compilate da Benedetto Franceschetti. Unica edizione autorizzata e rive-
duta dall'Insegnante. Anno Accademico 1905-906. Lit Sabbadini, Via in Arcone. Siehe
unten S. 216ff.

% Siehe unten S. 232.

Xl Maria Montessori



Einfihrung des Herausgebers

einiger ihr dabei gestellten Fragen in ihrer Vorlesung am darauf folgen-
den Tag.2

Eine entsprechende Sammlung von Mitschriften der Vorlesungen
Montessoris zur Anthropologie im akademischen Jahr 1906/1907 wurde
von demselben Autor angefertigt und ebenfalls von Montessori auto-
risiert. Diese weisen neben inhaltlichen Parallelen auch Unterschiede zu
den Vorlesungen von 1905/1906 auf und bilden die Grundlage fiir Mon-
tessoris Buch »Pidagogische Anthropologie«, das 1910 auf Italienisch?,
1913 auf Englisch? und 1921 auf Spanisch?” erschien. Dieses Buch wird
im Rahmen der Gesammelten Werke als Band 2/2 auf Deutsch veroffent-
licht.?

Montessoris Anthropologie weist Parallelen zu den Auffassungen Ar-
nold Gehlens vom Menschen als dem unspezialisierten biologischen
Mingelwesen auf, dem als Ausgleich Intelligenz verliehen ist.?’ So heif3t
es etwa in Montessoris Buch von 1910:

»Die menschliche Eigenschaft der Nacktheit und des Mangels von
wirksamen korperlichen Verteidigungsmitteln ist nicht auf den Kopf
beschrinkt, sondern im ganzen morphologischen Organismus auf-
zufinden. Der Mensch ist als biologisches Wesen ein Miangelwesen:
Er wird nackt geboren und bleibt nackt, ohne jene natiirlichen Ver-
teidigungsmittel, welche die Widerstandskraft und das Uberleben
anderer Arten erkliren. Weder das Fell von Sdugetieren noch das Ge-
tieder der Végel noch die kndchernen Panzer der Reptilien oder die

2 Vgl. die »Vorlesungen zur angewandten Padagogik« in Kapitel 6.6. Siehe unten
S. 386ff.

2 Montessori, M.: Antropologia Pedagogica, Milano o.]. (1910).

26 Montessori, M.: Pedagogical Anthropology, New York 1913.

¥ Montessori, M.: Antropologia Pedagdgica, Barcelona o.]. (1921).

2 Eine deutsche Ubersetzung dieses Werks Montessoris erschien erstmals im Rahmen
einer am 8. Februar 2012 von der Universitit Bayreuth angenommenen Inauguraldis-
sertation von Angelika Hanisch: Maria Montessoris Antropologia Pedagogica - Uber-
setzung und Kommentar. Diese Schrift wurde fiir den Band 2/2 der Gesammelten Wer-
ke vergleichend herangezogen.

» Siehe Gehlen, Arnold: Der Mensch. - Seine Natur und seine Stellung in der Welt,
Berlin 1940, 16. Aufl. Wiebelsheim 2014. Allerdings hatte beispielsweise der deutsche
Philosoph Johann Gottfried Herder (1744-1803) schon dhnliche Ansichten vertreten.
Auch die Auffassungen des Biologen und Anthropologen Adolf Portmann (1897-
1982) zeigen Parallelen zu Vorstellungen Montessoris. Siehe Holtstiege, Hildegard:
Das Menschenbild bei Maria Montessori — Grundziige ihrer Anthropologie im Kon-
text der aktuellen Diskussion, Freiburg 1999 (im Folgenden zitiert als Holtstiege 1999).

Gesammelte Werke Band 2.1 Xl



Einflihrung des Herausgebers

Schuppen von Fischen schiitzen dieses Wirbeltier, das sich ganz oben
auf die zoologische Leiter stellt. Es hat weder die Muskelkraft oder
das Gebiss einer Katze noch die Klauen von Greifvogeln als Erobe-
rungswaffen. Und dennoch verdankt der Mensch, der die Erde er-
oberte und alle machtigen biologischen Feinde besiegte, wie alle Le-
bewesen sein Uberleben einem Sieg iiber die anderen Lebewesen und
iiber die Umwelt. Worin liegt die besondere Kraft dieses kleinen,
schwachen Wesens, das der Konig der Welt geworden ist? Sie liegt
im Gehirn. Die Waffe des Siegers ist rein geistig. Es ist die Intelligenz,
welche die Kraft der anderen Lebewesen besiegte und es ihm gestat-
tete, die Mittel zu erlangen, um sich der Umwelt anzupassen und
diese wiederum sich anzupassen. Die Intelligenz, welche als Waffe
ausreichte, um im Kampf um die Existenz den Sieg davonzutragen,
ist auch das Mittel, das es ihm gestattet, sich immer mehr der Voll-
kommenbheit zu nidhern.«>

Die anthropologischen Auffassungen Maria Montessoris zeigen in man-
cher Hinsicht eine bemerkenswerte Nahe zu aktuellen anthropologi-
schen Erkenntnissen.?! Beispielsweise befasst sie sich in der vierten ihrer
Vorlesungen tiber Pddagogische Anthropologie von 1905/06 mit Fragen
des Gehirns und Gehirnvolumens und den Beziehungen zwischen Ge-
hirn und intellektueller Leistungsfahigkeit. Sie behandelt dabei folgende
Themen:

»Gehirnvolumen: individuelle Variationen — Gehirnvolumen und in-
tellektuelle Entwicklung als allgemeines biologisches Problem - Be-
ziehungen zwischen der Entwicklung des Gehirns und der intellektu-
ellen Entwicklung beim Menschen. - Wer ist der intelligenteste
Mensch? - Einfluss der 6konomischen Verhiltnisse auf die Entwick-
lung des Gehirns - Einfluss der Ubung auf die Entwicklung des Ge-
hirns - Einfluss des biologischen Faktors auf die Entwicklung des

30 GW 2/2, S. 221f. Intelligenz allein reicht fiir Montessori allerdings zur Kompensa-
tion nicht aus. Hinzutreten muss die Liebe als ausgleichende Kraft. Siehe z. B. GW 2/1,
S. 234 und 237 sowie S. 368, 403 und 520; ferner GW 2/2, S. 38, 162f., 165, 301, 531.
Eine besonders eindrucksvolle Darstellung der alles {iberragenden Bedeutung der Lie-
be findet sich in Kapitel 28 von Montessoris anthropologischem Spatwerk »The Ab-
sorbent Mind« (1949). Siehe Montessori, M.: Das kreative Kind — Der absorbierende
Geist«, Freiburg 1972, S. 259-267 (= GW 17, in Vorb.).

31 Siehe im Einzelnen Holtstiege 1999.

XIv Maria Montessori



Einfihrung des Herausgebers

Gehirns - Die angebliche Unterlegenheit des weiblichen Gehirns -
Wer ist gesellschaftlich gesehen tiberlegen?«*

Angesichts solcher Fragestellungen konnte man Montessoris Darlegun-
gen als eine Form frither Hirnforschung bezeichnen, soweit diese da-
mals ohne die technischen Méoglichkeiten heutiger Medizin moglich
war. Allerdings verweist Montessori auch deutlich auf die Grenzen eines
Verstindnisses des Menschen lediglich aus der Perspektive der Hirn-
forschung:

»Ja, aber das Gehirn allein wird doch niemals eine Antwort auf die
Frage geben kénnen: Was ist der Mensch? Ein einziger Teil kann nicht
das Ganze sein, und die Padagogen miissen den ganzen Menschen
erziehen. Die Physiologie des Nervensystems ist, fiir sich betrachtet,
unter padagogischem Aspekt nicht nur eine Abstraktion, sondern ein
Irrtum.«®

Die Arztin Montessori hebt zudem einen deutlichen Unterschied zwi-
schen der Perspektive des Arztes und der des Padagogen beim Studium
der Anatomie und Physiologie des Menschen hervor:

»Aber die vorbereitenden Studien zur Anatomie und zur Physiologie
des Menschen konnen bei Arzten und Pidagogen nicht die gleichen
sein. Sie miissen in eine andere Richtung gehen, entsprechend ihrer je
verschiedenen Aufgabe. Fiir den Arzt ist es das genaue Studium der
Anatomie und der physiologischen Mechanismen, die ein Leitfaden
fiir die Diagnostik bei der Ermittlung der Krankheit im menschlichen
Korper sein sollen. Fiir den Padagogen sind es umfangreiche und
tberblicksartige Untersuchungen der anatomisch-physiologischen
Personlichkeit, die sich an einem psychisch-physischen Gesichts-
punkt orientieren. Denn es ist ja nicht seine Aufgabe, eine Krankheit
in einem menschlichen Korper festzustellen, sondern mit Hilfe von
vergleichenden Untersuchungen das Individuum in seiner Besonder-
heit zu erfassen. Die Pddagogik soll die soziale Medizin sein, und sie
wird oft in der Lage sein miissen, eine Diagnose fiir kranke Individu-
en innerhalb des sozialen Korpus der normalen Individuen zu stellen
und die Ursachen der Krankheiten herauszufinden und deren Be-

32 Siehe unten S. 275.
33 Giehe unten S. 21.

Gesammelte Werke Band 2.1 XV



Einflihrung des Herausgebers

handlung anzustreben. Thr Ansatz ist also nicht anatomisch, wie der
arztliche. Er ist anthropologisch.«*

Es geht fiir den Pddagogen demnach darum, »das Individuum in seinen
Besonderheiten zu erfassen«, um es padagogisch fordern zu kénnen.
Montessori verweist dabei auf ihren akademischen Lehrer Giuseppe Ser-
gi, der diese Aufgabe verdienstvollerweise schon friih erkannt habe:

»Unser Lehrmeister Giuseppe Sergi verteidigte seit 1886 mit dem
Feuereifer eines Propheten den neuen wissenschaftlichen Grundsatz,
den Schiiler an den Schulen mit den von der Anthropologie vorge-
gebenen Methoden zu erforschen. Wie seine wissenschaftlichen
Vorganger gelangte auch er daher dazu, im Forschungsgebiet der Pa-
dagogik an die Stelle allgemeiner Prinzipien oder abstrakter philoso-
phischer Ideen das menschliche Individuum in seiner konkreten Le-
benswirklichkeit zu setzen. ... Dies ist genau der neue Ansatz der
Pidagogik, der die Bezeichnung wissenschaftlich tragt: um zu er-
ziehen, muss man den zu erziehenden Menschen kennen. »Den Kopf,
die Statur etc. messen (d.h. die Methode der Anthropologie anwen-
den) bedeutet nicht, wirklich Pddagogik zu betreiben,« sagt Sergi,
wenn er von dem Beitrag spricht, den die biologischen Wissenschaf-
ten im 19. Jahrhundert zu dieser Disziplin geleistet haben. »Vielmehr
bedeutet es, dem Weg zu folgen, auf dem man zur Padagogik gelangt.
Denn man kann niemanden erziehen, wenn man ihn nicht griindlich
kenntc.«*

Montessori ist sich bewusst, dass man zu dieser griindlichen Kenntnis
des individuellen Menschen nicht gelangen kann, ohne zu beriicksichti-
gen, dass dieser »in seiner konkreten Lebenswirklichkeit« stark von den
sozialen Umstidnden seiner gesellschaftlichen Lebenssituation geprégt ist:

»Um uns unserem gegenwartigen Problem wieder zuzuwenden: Wie
suchen wir die »intelligenteren« Personen aus, um sie mit den »weni-
ger intelligenten« zu vergleichen und das jeweilige Schiadelvolumen
zu beurteilen? Wenn wir uns ... auf die intellektuellen Hierarchien
stiitzen wollten und die Gewinner akademischer Titel und hoher Am-
ter — zum Beispiel Literaten, Professoren, Amtspersonen — mit den

34 Sjehe unten S. 24f.
35 Montessori GW 2/2, S. 17 und S. 21.

XVI Maria Montessori



Einfihrung des Herausgebers

Verlierern im Bereich der menschlichen Arbeit — etwa Handarbeitern,
Gepicktragern, Krankenpflegern — vergleichen wiirden, liefen wir
Gefahr, eher das Schicksal der sozialen Herkunft zu vergleichen als
die verschiedenen intellektuellen Niveaus. Denn unsere Gesellschaft
erlaubt die Freiheit der intellektuellen Arbeit nicht, sondern sie
schlief3t das Proletariat®® davon aus, bei dem sich eine hochentwickel-
te Intelligenz finden kann.«%

Im Kontext ihrer frithen Schriften zeigt Montessori ein fast utopisch
anmutendes Vertrauen in die Moglichkeiten der padagogischen Anthro-
pologie. So schliefit sie eine ihrer Vorlesungen mit den Worten:

»Somit ist das zentrale Objekt der padagogischen Anthropologie die
normale Vollendung der Schopfung. Als wenn sie ein erhabenes Ziel
sozialer Miitterlichkeit hitte, will die Anthropologie das Wachstum
des Menschen beschirmen, um es in all dem Reichtum der Natur
dahin zu fithren, seine biologische Bestimmung zu erfiillen, ohne dass
das Umfeld diese noch verunstalten kann. Und wie ein Bildhauer, der
sich das Ziel gesetzt hat, die menschliche Schonheit in Marmor zu
verewigen, miissen wir angesichts der Unsterblichkeit der Spezies da-
zu Ubergehen, den neuen Menschen zu erschaffen, den Starken, den
Herren seiner selbst; den Menschen, der einem einzigen Typus ent-
spricht: dem Typus der Natur! Der Mensch, der vom Menschen ge-
schaffen wird!«3*

% Der Begriff »Proletariat« wird hier und anderwiérts von Montessori als neutraler
Sammelbegriff fiir die Arbeiterschaft benutzt, ohne damit ideologische Vorstellungen
im Sinne des Marxismus zu verbinden.

%7 Siehe unten S. 38.

3 Siehe unten S. 419. In diesen Schlussworten Maria Montessoris kommt ihre Fort-
schrittsgliubigkeit im Sinne des 19. Jahrhunderts, die vielfach auch die Uberzeugung
von der Machbarkeit des Menschen umfasst, noch sehr deutlich zum Ausdruck. In
ihren spiteren Schriften ist dies bei aller bleibenden optimistischen Zukunftseinstel-
lung so nicht mehr der Fall. Vgl. dazu z.B. ihre Distanzierung von solchen Auffassun-
gen in der Biochemie und in der Psychologie in ihrer Schrift »Schule des Kindes«,
Freiburg 1976 (erstmals it. 1916), S. 150ft. Als Korrektiv fungiert dabei spater vor
allem Montessoris religiose Uberzeugung von der Welt als Schépfung und dem Men-
schen als Geschopf Gottes. »Das Geheimnis der Erziehung ist, das Gottliche im Men-
schen zu erkennen und zu beobachten, d.h. das Gottliche im Menschen zu kennen, zu
lieben und ihm zu dienen; zu helfen und mitzuarbeiten von der Position des Geschop-
fes aus und nicht der des Schopfers. Wir haben das géttliche Wirken zu férdern, aber
nicht uns an seine Stelle zu setzen, weil wir sonst zu Verfithrern der Natur werden.«

Gesammelte Werke Band 2.1 XVII



Einflihrung des Herausgebers

Deutlich distanziert sich die italienische Gelehrte indessen von ideologi-
schen Auffassungen, die in einer bestimmten Rasse (»Herrenrasse«) und
einer Fiihrergestalt den idealen Menschentypus verwirklicht sehen. Mit
Nachdruck betont sie:

»Ich konnte einen Grundsatz aufstellen, der mir duflerst wichtig er-
scheint: die Eigenschaften, die wir in der Morphologie als die hervor-
ragenden physischen Vorziige der menschlichen Natur erachten, sind
auf verschiedene Rassen verteilt und konnen sich somit auch niemals
in einem einzigen Individuum vereint befinden.«*

Gleichwohl bedarf es nach Montessori, um das Ziel einer voll entwickel-
ten menschlichen Personlichkeit zu erreichen, auch einer angemessenen
Forderung der menschlichen Méglichkeiten. Der Mensch soll die von
Natur aus vorliegenden Potenzialitdten und Fahigkeiten nicht nur sich
entfalten lassen, sondern sie noch optimieren. Dies gilt beispielsweise
von den sinnlichen Wahrnehmungsfihigkeiten des Menschen:

»Man muss das, was der Natur fehlt, durch andere Mittel ausgleichen.
Das ganze praktische Leben beruht fundamental auf der Erziehung der
Sinne. Oft versteht man die Dinge, die man tun muss, und oft bleibt
man im Dunklen, weil uns das Wiedererkennen nicht gelingt (Miitter,
Arzte usw.). Die Erziehung der Sinne ist auch eine Erziehung der Auf-
merksamkeit, weil derjenige, der geschulte Sinne hat, von den Anrei-
zen der dufleren Welt angezogen wird, und zwar von Anreizen, die von
vielen nicht beachtet werden. Der ganze Fortschritt wird auf die Be-
obachtung gebaut. Wir miissten verstehen, dass wir nur dann Wissen-
schaftler usw. erziehen, wenn wir sie zu Beobachtern machen, und
nicht, indem wir ihnen (nur) einen intellektuellen Inhalt geben.«*

Forderung von Sensorik und Motorik des Menschen dienen der Steige-
rung der mit dem Gehirn verbundenen geistigen Fahigkeiten des Men-
schen.

(Montessori, M.: Gott und das Kind, Freiburg 1995 (erstmals engl. 1935), S. 72; =
GW 8, in Vorb.).

3 Siehe unten S. 197.

40 Siehe unten S. 459.

XVIl Maria Montessori



Einfihrung des Herausgebers

»Beim Menschen sind die motorischen Nerven der Hand, der Zunge
und des Gesichts im Volumen weitaus stirker entwickelt als die ande-
ren motorischen Nerven im Verhéltnis zu den mit Nerven versorgten
Muskelmassen. Dies ist eine Entwicklung, die auf die komplexe Funk-
tionalitdt dieser Teile zuriickgefithrt werden muss, welche Instrumen-
te der menschlichen Intelligenz sind. Die sensorischen Nerven haben
ferner ein noch viel groferes Volumen als diese speziellen motori-
schen Nerven. Und da das Volumen der sensorischen Nerven grofler
ist als das der motorischen Nerven, so wird auch das Gehirn noch
starker durch die sensorischen Funktionen beeinflusst als durch die
motorischen Funktionen.«*!

Die von Montessori spater entwickelten didaktischen Materialien und
ihre Verwendung sind auch auf diesem theoretischen Hintergrund zu
sehen. Allerdings geht es Montessori nicht darum, lediglich die rationa-
len Krifte des Menschen iiber die Anregung von Sensorik und Motorik
zu fordern. Vielmehr ist es ihr Anliegen, auch die spirituelle Dimension
der menschlichen Geistigkeit zu entwickeln und beim Kind ein Bewusst-
sein fiir das Geheimnis von Natur und Welt zu erwecken, worin sie auch
eine Vorbereitung auf die religiése Erziehung des Kindes sieht:

»Man soll die Seele des Kindes in Kontakt mit dem Schopfungsphi-
nomen, dem Geheimnis der Natur, bringen. Dieses grandiose Phéno-
men, das dem Wissenschaftler unbekannt ist, versuchen wir in Form
eines Geheimnisses dem Kind nahezubringen. Wir miissen das In-
nenleben des Kindes erwecken, den spirituellen Teil. Wir diirfen es
nicht die erreichte Form, sondern miissen es das Werden bewundern
lassen: wie aus dem Nichts Wesen entstehen. Wir sind von Geheim-
nissen umgeben, aber gehen gleichgiiltig daran vorbei, weil wir durch
die Gewohnheit abgestumpft sind. Das Geheimnis wird nur von we-
nigen verstanden, von Dichtern, von Kiinstlern usw. Wenn wir auch
im rationalen Bereich bleiben, miissen wir doch versuchen, alle spiri-
tuellen Aktivitdten zu entwickeln, wie wir es auch mit den sensoriel-
len Aktivititen tun ... Dies ist eine indirekte Vorbereitung des Kin-
des, um Zugang zur religiésen Erziehung zu finden.«*?

41 Siehe unten S. 43.
42 Siehe unten S. 462.

Gesammelte Werke Band 2.1 XIX



Einflihrung des Herausgebers

Durch Arbeit mit Textbiichern oder didaktischen Materialien im Klas-
senzimmer allein wird man dies nicht erreichen kénnen:

»Es ist ein Vorurteil, dass man in geschlossenen Raumen und iiber
Biichern lernen muss. Man muss mit den Fakten und der Natur in
Verbindung stehen, so wie man auch mit der Wissenschaft selbst in
Verbindung kommen muss, wenn man sie lernen mdchte.«*

Lernen sollte zudem eine meditative Dimension enthalten, wie sie Mon-
tessori in einer Padagogik, die zum Phéanomen der »Polarisation der Auf-
merksamkeit« fithrt, enthalten sieht:

»Von dieser Padagogik, an die wir nicht gewohnt sind, wussten die
Jesuiten einiges, die bekanntlich die Welt mit ihrer Pddagogik erobert
haben. Die Jesuiten lieSen meditieren, lehrten das Meditieren. Es be-
steht ein grofler Unterschied zwischen dem Lesen und dem Meditie-
ren: Man kann in einer Nacht einen umfangreichen Roman lesen.
Man kann aber auch iiber einen einzigen Vers des Evangeliums eine
ganze Stunde meditieren. Wer einen Roman in einer Nacht liest, ver-
geudet seine Krifte. Es ist so wie dann, wenn der Wind iiber trockenes
Land fegt. Wer meditiert, nimmt auf so spezielle Weise auf, dass es
den Meditierenden selbst iiberrascht. Denn er fiihlt, dass etwas Un-
vorhergesehenes in ihm entsteht. Es ist so, als ob man einen Samen in
fruchtbare Erde legt, der selbst regungslos bleibt und die Pflanze ent-
stehen ldsst. Dieses ruhige Festhalten einer Erkenntnis in seinem In-
neren iiber eine lange Zeit, sie immer wieder auf alle méglichen Arten
zu erneuern, das bedeutet, sie zu priifen, sie innerlich wachsen zu
lassen, sich selbst zu erweitern, indem man von dem nimmt, was
man lernt. Oberflachlich lernen bedeutet, die eigenen Krifte zu ver-
geuden. Wir verschleiflen uns, ermiiden, wenn wir viel studieren. So
verfallen wir psychisch, anstatt neue Energien zu gewinnen. Hingegen
blithen wir immer mehr auf und werden stirker, wenn wir richtig
studieren.«*

4 Siehe unten S. 443. In ihrem spiteren Konzept einer »Kosmischen Erziehung« hat
Montessori diesen Ansatz einer direkten Naturbegegnung weiter ausgebaut. Vgl. Mon-
tessori, M.: »Kosmische Erziehung«, Freiburg 1988.

4 Siehe unten S. 232f. — Maria Montessori versucht in ihrer Pddagogik ein meditatives
und ein aktives Grundelement miteinander zu verbinden. Sie verdankt dabei der Reli-
gion und besonders den Lebensformen religioser Orden viele Anregungen (wie hier
dem Jesuitenorden). Wie Rita Kramer berichtet, ging Maria Montessori nach der Ge-

XX Maria Montessori



Einfihrung des Herausgebers

Diese Beispiele mogen gentigen, um deutlich zu machen, dass die Kennt-
nis der anthropologischen Vorlesungen der Hochschullehrerin Montes-
sori fiir ein vertieftes Verstdndnis der Urspriinge ihres anthropologischen
und padagogischen Denkens von hohem Wert ist. Zentrale Grundgedan-
ken gehen in ihre spitere spezifisch materialorientierte Padagogik und
Didaktik ein, die sie nach den Erfahrungen im Kinderhaus von San Lo-
renzo seit 1907 entwickelt hat. Insofern stellt die Anthropologie eine
wichtige wissenschaftliche Grundlage fiir ihre spatere Padagogik dar. Sie
selbst formuliert das so:

»Man misst der Anthropologie als einer Erfahrungswissenschaft
(scienza positiva), die einen Beitrag zur Pddagogik leistet, eine grofie
Bedeutung zu. Heutzutage miisste man sie sogar als Grundlage der
wissenschaftlichen Pidagogik ansehen, einer Pdadagogik, auf die man
noch wartet, weil sie noch niemand so entwickelt hat. Die Anthro-
pologie kann auch Philosophisches beinhalten und damit einen Bei-
trag zur Pidagogik leisten. Man muss fiir die (empirische) Richtung
den Einfluss des Beobachters ausschalten und die Daten des Objekts
sammeln, dabei messen, soweit man das kann.«*

Als Hochschullehrerin praktizierte Montessori mit ihren Studierenden
selbst Formen des forschenden Lernens. So berichtet sie von der Vertei-
lung kleiner Forschungsprojekte an ihre Studierenden und auch von
Projekten, die im Zusammenhang mit ihren Vorlesungen und Seminaren
von Studierenden aus eigener Initiative durchgefiihrt wurden. Fiir die
schulische Praxis entwickelt sie mit der »biografischen Dokumentation«
ein Konzept, mit dessen Hilfe die Lehrkrifte die Individualitat ihrer
Schiilerinnen und Schiiler besser erfassen und fiir die Gestaltung von
Lernprozessen intensiver beriicksichtigen kdnnen.*

Im Anhang des Bandes GW 2/1 werden neben einem Ubersichtssche-
ma zur gesamten Anthropologie im damaligen Verstédndnis bisher unver-
offentlichte Mitschriften von Vortrdgen aus ihren frithen Ausbildungs-
kursen von 1910 in Rom in deutscher Ubersetzung wiedergegeben. Dies

burt ihres Sohnes Mario »jeden Sommer zwei Wochen lang in ein Kloster in der Nahe
von Bologna, wohin sie sich zuriickzog, um sich bei den Nonnen geistlicher Medita-
tion hinzugeben« (Kramer 1977, S. 93). Siehe auch GW 2/2, S. 36.

* Siehe unten S. 438.

4 Siehe z.B. unten S. 416 zur Gruppenarbeit der Studierenden.

4 Vgl. dazu ausfiihrlich das Kapitel IX von GW 2/2. Siehe auch GW 5: Kalifornische
Vortriage 2014, vor allem Vortrag IV, 10.

Gesammelte Werke Band 2.1 XXI



Einflihrung des Herausgebers

erleichtert den Bezug der anthropologischen Auffassungen Montessoris
zu ihren damaligen padagogischen und didaktischen Auffassungen. Fer-
ner sind bisher nicht publizierte Mitschriften anthropologischer Vortra-
ge der italienischen Gelehrten aus jhrem Ausbildungskurs 1943/44 in
Kodaikanal (Indien) aufgenommen, mit deren Hilfe man Kontinuitét
und Wandel gegeniiber ihren Auffassungen von 1910 einschétzen kann.

Im Anhang des Bandes GW 2/2, der deutschen Ubersetzung von
Montessoris Buch » Antropologia Pedagogica« von 1910, findet man das
italienische Inhaltsverzeichnis zu ihren anthropologischen Vorlesungen
von 1906/1907 sowie Rezensionen und Kurzberichte Maria Montessoris
aus den Jahren 1897/1898. Letztere konnen zum besseren Verstindnis
ihres Weges von der Medizin zu ihren spateren anthropologischen Auf-
fassungen beitragen. Auflerdem ist als Beispiel fiir ihre herausragende
Qualifikation auch als Medizinerin die deutsche Ubersetzung eines Bei-
trags enthalten, den sie im Jahr 1897 zusammen mit ihrem Freund und
Kollegen Dr. Giuseppe Montesano, dem Vater ihres 1898 geborenen Soh-
nes Mario, in einem medizinischen Fachorgan veroffentlicht hat.

In beiden Bénden der anthropologischen Schriften Montessoris sind
zudem - wie in allen Bénden der Gesammelten Werke Montessoris — im
Anhang ein aktuelles Literaturverzeichnis sowie ein Sach- und Personen-
register enthalten.

Schriften Maria Montessoris zur Anthropologie haben in ihrem Ge-
samtwerk einen hohen Stellenwert. Denn zeitlebens war es ihr ein be-
sonderes Anliegen, ihre wissenschaftliche Padagogik auf anthropologi-
sche Erkenntnisse zu stiitzen, die sie durch Verarbeitung entsprechender
Fachliteratur ihrer Zeit und durch eigene Forschungen gewann. Dies
zeigt sich in ihren hier vorgelegten, aus ihrer frithen Zeit stammenden
Beitrdagen zur Anthropologie, aber auch noch in ihrem 1949 zuerst in
Indien erschienenen Spatwerk »The Absorbent Mind« und dem letzten
noch von ihr selbst nach ihrer Riickkehr nach Europa herausgegebenen
Buch »Uber die Bildung des Menschen«.*

4 Montessori, Maria: The Absorbent Mind, Adyar (India) 1949; Dies.: Formazione
dell’'uomo, Milano 1949. Diese beiden Schriften sind als Binde 17 und 18 der Gesam-
melten Werke Montessoris in Vorbereitung.

XX Maria Montessori



Einfihrung des Herausgebers
Dank

Mein Dank gilt vielen Kolleginnen und Kollegen sowie Mitarbeiterinnen,
die zur Erstellung der beiden Bande mit anthropologischen Schriften
Montessoris beigetragen haben. So hat das Team der Association Mon-
tessori Internationale (A.M.I.) in Amsterdam mich wie immer mit Rat
und Tat unterstiitzt, insbesondere Joke Verheul und Carolina Montessori,
die mir die Mitschriftensammlung von Montessoris Vorlesungen im aka-
demischen Jahr 1905/1906 zuginglich gemacht haben. Alexander Henny,
ein Urenkel Maria Montessoris und Reprasentant der Montessori-
Pierson Publishing Company, unterstiitzte meine Arbeit ebenfalls wieder
in wohlwollender und hilfreicher Weise. Meiner italienischen Kollegin
Prof. Dr. Paola Trabalzini (Universitit »La Sapienzia«, Rom) verdanke
ich die Datei der Mitschriftensammlung zu den Vortragen Montessoris
von 1906/1907. Dariiber hinaus haben mir ihre wissenschaftlichen Ver-
offentlichungen zahlreiche wichtige Informationen und Erkenntnisse zur
Anthropologie Montessoris vermittelt.*” Der Opera Nazionale Montesso-
ri in Rom (ONM) bin ich fiir die Erlaubnis dankbar, im dortigen Archiv-
material Recherchen durchzufiihren und Kopien von Quellentexten
anzufertigen. Mein Dank gilt ferner den Mitarbeiterinnen, die Arbeits-
tibersetzungen der anthropologischen Texte Montessoris erstellt haben,
insbesondere Rosa Mezzanotte, M. A., fiir Ubersetzungen aus dem Italie-
nischen sowie Elisabeth Richter, M.A., fiir Ubertragungen aus dem Italie-
nischen und dem Englischen.*

Danken mochte ich schliellich meiner Frau Christa, die als Biologin
und Mathematikerin mir viele sachkundige Hinweise zu Inhalten der
beiden Bande gegeben und mich wie stets tatkréftig unterstiitzt und er-
mutigt hat.

Altenberge, im April 2018 Harald Ludwig

4 Siehe vor allem Trabalzini, Paola: Maria Montessori da Il Metodo a La scoperta del
bambino, Roma 2003; Dies.: Maria Montessori through the Seasons of the >Methods,
The NAMTA Journal, Vol. 36, No. 2, Spring 2011 (North American Montessori
Teachers’ Association, Burton, Ohio).

5 Die endgiiltige Textfassung und Kommentierung erfolgte durch den Herausgeber
aufgrund der italienischen Originaltexte unter vergleichender Beriicksichtigung an-
derssprachiger Editionen. Siehe im Einzelnen die Einfithrungen zu den jeweiligen
Texten.

Gesammelte Werke Band 2.1 XX






Maria Montessori
Anthropologische Schriften I:
Frihe anthropologische Werke 1903-1906



1. Die Pddagogische Anthropologie (1903)
Eine Vorlesung fiir die Philosophiestudenten
der Universitdit Rom

Dieser Vortrag Maria Montessoris fiir Studierende der philosophischen
Fakultit der Universitit Rom wurde 1903 als selbststindige Kleinschrift
verdffentlicht.! Erst 1997 erschien der vollstindige Text erneut in der ita-
lienischen Montessori-Zeitschrift Vita dell’infanzia.? Eine gekiirzte Fas-
sung war 1905 unter dem Titel »Della Pedologia« (»Uber die Pidologie«)
in einer schulpddagogischen Zeitschrift abgedruckt worden.® Eine Uberset-
zung dieses Textauszugs ins Deutsche durch Waltraud Harth-Peter und
Cristina Amplatz erschien 1998 in der Montessori-Zeitschrift Das Kind.*
Sie wurde unverdndert tibernommen in einen von Winfried Bohm 2010
herausgegebenen Sammelband.® In einer neuen textkritisch bearbeiteten
und kommentierten Ubersetzung ins Deutsche durch Rosa Mezzanotte
und Harald Ludwig wurde der gekiirzte Text von 1905 aufgenommen in
Band 3 der Gesammelten Werke Montessoris.® Der folgenden vollstindi-
gen deutschen Fassung liegt die urspriingliche italienische Textausgabe von

! Montessori, Maria: L'Antropologia Pedagogica — Conferenza tenuta agli studenti di
filosofia nell’'Universita di Roma, Milano 1903; im Folgenden zitiert als 1903 (it). Die
Schrift ist Luigi Credaro (1860-1939) gewidmet, der von 1902 bis 1935 den Lehrstuhl
fir Padagogik an der Universitit Rom inne hatte und Montessoris wichtigster aka-
demischer Lehrer in diesem Fachgebiet wurde. Vgl. Marco Antonio D’Arcangeli: La
Dottoressa e il Professore — Maria Montessori e Luigi Credaro, in: Cives, Giacomo /
D’Arcangeli, Marco Antonio / Pesci, Furio / Trabalzini, Paola: Montessoriana - Incon-
tri italiani, Pescara 2010, p. 33-69 (im Folgenden zitiert als D’Arcangeli 2010).

2 Vita dell’'infanzia 46 (1997), n. 8 (ottobre), p. 8-15.

* Montessori, Maria: Della Pedologia, in: La nuova scuola - rivista mensile di educa-
zione e istruzione I (1905), n. 2, p. 20-22. [Im Folgenden zitiert als 1905 (it)].

4 Montessori, Maria: Uber die Pidologie, in: Das Kind 24/1998, S. 7-10 [im Folgenden
zitiert als 1998 (dt)].

5 Montessori, Maria: Uber die Paidologie, in: Bshm, W. (Hrsg.): Maria Montessori —
Einfithrung mit zentralen Texten, Paderborn 2010, S. 78-83.

¢ Siehe Montessori, Maria: Gesammelte Werke Bd. 3: Erziehung und Gesellschaft —
Kleine Schriften aus den Jahren 1897-1917, Freiburg 2011, S. 338-346 (im Folgenden
zitiert als Montessori GW 3: Erziehung 2011).

2 Maria Montessori



1. Die Pidagogische Anthropologie (1903)

1903 zugrunde.” Die italienische Kurzfassung von 1905 und deren deut-
sche Ubersetzung durch Harth-Peter/Amplatz werden vergleichend heran-
gezogen. Ubersetzungen in andere Sprachen scheinen bisher nicht vor-
zuliegen.

Die Kenntnis des vollstindigen Textes dieses grundlegenden Vortrags
Montessoris von 1903 ist fiir das Verstindnis der Auffassung Montessoris
von Pddagogik als Wissenschaft von grofSer Bedeutung. Zieht man nur die
Kurzfassung von 1905 heran, konnte der Eindruck entstehen, Montessori
verstehe Péddagogische Anthropologie und Pidagogik lediglich als empiri-
sche Wissenschaften.® In Wirklichkeit geht es ihr jedoch um eine »grund-
legende Synthese in der wissenschaftlichen Pddagogik«. Wie die italie-
nischen Erziehungswissenschaftler Giacomo Cives und Paola Trabalzini
in einer Wiirdigung dieses Vortrags betonen, ist es Montessoris Anliegen,
Pddagogik zu konzipieren als Vereinigung der Erkenntnisse der modernen
naturwissenschaftlichen Anthropologie, Biologie, Medizin, Psychologie so-
wie der erfahrungswissenschaftlich orientierten Soziologie mit historischen
und philosophischen Reflexionen der bisherigen Pidagogik.® So heifSt es bei
Montessori in einem in der Kurzfassung fehlenden Textabschnitt: »Denn
die Pdadagogik muss nicht nur Anschluss finden an jeden modernen Zweig
der Erfahrungswissenschaft (scienza positiva), sondern sich auch all das
aneignen, was die Erfahrung der Menschheit seit den dltesten Zeiten an-
zusammeln verstanden hat.«!°

Maria Montessori hatte 1902 nach etwa zweijihriger Titigkeit ihre
Aufgaben an der »Scuola Magistrale Ortofrenica« (= »Ausbildungsschule
fiir Lehrer von geistig Behinderten«) abgegeben. Die Leitung dieses Insti-
tuts, zu dem auch eine Schule fiir geistig behinderte oder retardierte Kin-
der gehorte, war ihr zusammen mit ihrem Kollegen Dr. Giuseppe Monte-
sano (1868-1961) iibertragen worden.!! Nach eigenen Aussagen begann
sie nach zwei Jahren dortiger Tdtigkeit, bei der sie die Kinder beobachtete
und unterrichtete, an der philosophischen Fakultit der Universitit Rom

7 Ein Exemplar der kleinen Abhandlung liegt in Rom in der Bibliothek der Italie-
nischen Montessori-Gesellschaft [Opera Nazionale Montessori (ONM)] vor.

¢ So zum Beispiel Winfried Bohm in seiner Einfithrung zur 1905 erschienenen Kurz-
fassung des Textes in: Bohm, W. (Hrsg.) 2010 (siehe S. 2, Anm. 5), S. 78f.

° Cives, Giacomo / Trabalzini, Paola: Significato e importanza della conferenza L’An-
tropologia Pedagogica del 1903 della Montessori (= »Sinn und Bedeutung des Vortrags
Montessoris >Die Padagogische Anthropologie« von 1903«), in: Vita dell’infanzia 46
(1997), n. 9 (novembre), p. 8-12.

10 Siehe unten S. 10.

11 Vgl. zu Montessoris Biographie bis zum Ende des 1. Weltkriegs die ausfithrliche
Zeittafel im Anhang III von Montessori GW 3: Erziehung 2011, S. 511-516.

Gesammelte Werke Band 2.1 3



1. Die Padagogische Anthropologie (1903)

ein Studium der Pddagogik und der Psychologie, um sich auf die Anwen-
dung der Erkenntnisse, die sie im Umgang mit behinderten Kindern ge-
wonnen hatte, auch fiir Erziehung und Bildung nicht behinderter Kinder
vorzubereiten.

»Damals begann ich ein wirklich griindliches Studium der sogenann-
ten reparativen Padagogik; danach wollte ich die normale Padagogik
und ihre Grundlagen studieren, also immatrikulierte ich mich als
Philosophiestudentin an der Universitit. Ich war von einem starken
Glauben beseelt: Auch wenn ich nicht wusste, ob ich jemals Gelegen-
heit haben wiirde, den Wahrheitsgehalt meiner Idee zu erproben, gab
ich trotzdem jede andere Beschiftigung auf, um sie zu vertiefen und
mich sozusagen auf eine unbekannte Mission vorzubereiten.«!?

Aufgrund ihrer schon vorliegenden Qualifikationen wurde Montessori im
Rahmen einer ministeriellen Sonderregelung gleich fiir das dritte Studien-
jahr zugelassen und konnte ohne die sonst iiblichen Priifungen an Vorlesun-
gen von Antonio Labriola®®, Giacomo Barzellotti'* und Pietro Ragnisco'
teilnehmen. Ferner besuchte sie bei Sante De Sanctis den Psychologiekurs.*®

2 Montessori, Maria: GW Bd. 1: Die Entdeckung des Kindes, 3. Aufl., Freiburg 2015,
S. 30. (Im Folgenden zitiert als Montessori GW 1: Entdeckung 2015).

3 Antonio Labriola (1843-1904) war von 1874 bis 1904 Professor fiir Philosophie und
Péidagogik an der Universitit Rom mit wechselnden Schwerpunkten. Labriola befasste
sich zunéchst intensiv mit der Philosophie Hegels. Um 1890 betrieb er systematische
Studien zu Marx und Engels und popularisierte und verbreitete in der Folgezeit deren
Ideen in Italien. Er gilt als Vater des Marxismus in Italien.

14 Giacomo Barzellotti (1844-1917) befasste sich intensiv mit Ideen des Neukantia-
nismus in Italien. 1896 wurde er Professor fiir Philosophiegeschichte an der Univer-
sitait Rom. Er verfasste u. a. eine kritische Studie zur Ethik des Positivismus (1871).

15 Pjetro Ragnisco (1839-1920) lehrte seit 1883 Moralphilosophie an der Universitit
Pavia. Er wechselte 1902 an die Universitdt Rom.

16 Sante De Sanctis (1862-1935) schloss 1886 an der Universitat Rom mit einer Unter-
suchung zu Sprachstérungen sein Medizinstudium ab. In der Folgezeit befasste er sich
vor allem mit psychiatrischen Problemen. Er bevorzugte empirische Forschungs-
methoden und entwickelte verschiedene Testverfahren, u.a. zur Untersuchung geistig
behinderter Kinder. Darauf bezieht sich Maria Montessori in Il metodo ... (siehe
GW 1: Entdeckung 2015, S. 216 und 460). De Sanctis griindete 1899 in Rom, etwa
zeitgleich zur Griindung der von Montessori und Montesano geleiteten Scuola Magis-
trale Ortofrenica, eine Einrichtung zur Forderung geistig behinderter Kinder im Vor-
schulalter. Einer seiner thematischen Forschungsschwerpunkte war seit 1892 die
Schlaf- und Traumforschung. Auf entsprechende Untersuchungen von De Sanctis
nimmt Montessori in ihrer Dissertation Bezug. Zusammen mit ihm veréffentlichte
sie 1897 im Anschluss an ihre Doktorarbeit die Untersuchung »Sulle cosidette alluci-

4 Maria Montessori



1. Die Pidagogische Anthropologie (1903)

Im Rahmen ihres Zweitstudiums nahm Montessori im Studienjahr
1903/1904 auch an den Lezioni di pedagogia (= Vorlesungen zur Péida-
gogik) von Luigi Credaro (1860-1939) teil, der von 1901/1902 bis 1935
den Lehrstuhl fiir Piddagogik an der Universitit Rom innehatte und 1907/
1908 die wissenschaftliche Zeitschrift Rivista Pedagogica ins Leben rief."?
In ihrem Werk 11 metodo ... von 1909 fordert Montessori fiir die An-
hebung des Niveaus der Schule eine engere Zusammenarbeit von pddago-
gischer Praxis in den Schulen und wissenschaftlicher Universitdtspddago-
gik und beruft sich dabei auch auf Credaro. So heifst es in den beiden
Auflagen von 1909 und 1913:

»Der praktische Fortschritt der Schule wiirde hingegen eine echte Ver-
einigung bei der Ausrichtung der Studien und des Denkens erfordern
und zwar in dem Sinne, dass die Gelehrten ihre Aufmerksamkeit di-
rekt auf die wichtigsten Bereiche der Schule richten und die Lehrer sich
aus dem niedrigen Bildungsstand, auf dem sie sich heute befinden, auf
ein hoheres Niveau erheben miissten. Diesem duflerst praktischen
Zweck dienen gegenwirtig in Italien die von Credaro gegriindeten
péadagogischen Universititsschulen, die das Ziel haben, die Padagogik
aus einem einfachen Nebenfach der Philosophischen Fakultit, das sie
bisher war, zu einer selbststindigen Fakultit auszubauen, die sich wie
die Medizin aus den verschiedensten Vorlesungsfichern zusammen-
setzt. — Darunter fallen auch: Padagogische Hygiene, Pdadagogische
Anthropologie und Experimentalpsychologie. ... Die organisatori-
sche Begabung Credaros lasst uns heutzutage hoffen, dass sich in un-
seren Universititen eine griindliche Erneuerung der Schule und der
Erziehungsmethoden vollziehen wird. Er ldsst insbesondere erwarten,
dass auch das richtige Zusammenwirken zwischen den Experimental-
wissenschaften, die ohne Zweifel sehr niitzliches Material fiir die

nazioni antagonistiche« (= »Uber die so genannten antagonistischen Halluzinatio-
nenc), in: Policlinico IV (1897), fasc. 2, p. 68-71 und fasc. 3, p. 113-124 (auch als
selbststindiger Sonderdruck 1897 erschienen). Siehe die deutsche Ubersetzung dieses
Textes in GW 2/2, Anhang I, Text Nr. 3, S. 605-622. Vgl. die Besprechung dieser Ab-
handlung durch den deutschen Psychiater Moritz Ottomar Fraenkel (1814-1902), in:
Zeitschrift fiir Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 15/1897, S. 238-239. De
Sanctis gilt als einer der Viter der wissenschaftlichen Psychologie und Psychiatrie in
Italien. Vgl. auch Montessori, GW 3: Erziehung 2011, S. 5, Anm. 6; S. 433, Anm. 11.
Vgl. Trabalzini, Paola: Maria Montessori da Il Metodo a La scoperta del bambino,
Roma 2003, p. 59f,; Trabalzini, P.: Maria Montessori through the Seasons of the >Me-
thod¢, The NAMTA Journal 36 (2011), n. 2 (Spring 2011), p. 39.

7 Vgl. D’Arcangeli 2010, p. 34. Die Zeitschrift erschien bis zum Jahr 1939.

Gesammelte Werke Band 2.1 5



1. Die Padagogische Anthropologie (1903)

Erneuerung der Theorie der Pddagogik vorbereitet haben, und der
Erziehungskunst der in der Praxis tatigen Lehrer, die in den padago-
gischen Universitatsseminaren Italiens ihre Bildung vervollkommnen
kénnen, zustande kommen wird. Auf diesen Fortschritt diirfte das
Vaterland mit Recht stolz sein.«'®

Credaro gab in den Lezioni di pedagogia eine historisch und philosophisch
orientierte Einfiihrung in die Pidagogik.'® In seiner Studie tiber Montes-
sori und Credaro, der zwischen 1910 und 1914 auch Bildungsminister
Italiens war, stellt der italienische Erziehungswissenschaftler Marco Anto-
nio D’Arcangeli aufgrund einer umfangreichen Mitschrift der Lezioni di
pedagogia im Studienjahr 1903/1904 eine Inhaltsiibersicht zusammen.?
In einem Anhang gibt D’Arcangeli Ausziige aus der Mitschrift dieser Vor-
lesungen Credaros wieder. Der erste Auszug enthdlt eine Wiirdigung von
Herbert Spencer (*1820), der am 8. Dezember 1903 verstorben war,?' der
zweite befasst sich ausfiihrlich mit dem Erziehungsroman »Emile« von
Jean Jacques Rousseau (1712-1778).%* Weitere Personlichkeiten, die von
Credaro behandelt werden, sind nach der bei D’Arcangeli wiedergegebe-
nen Ubersicht: Francis Bacon von Verulam (1561-1626), René Descartes
(1596-1650), Wolfgang Ratke (1571-1635), Johann Amos Comenius
(1592-1670), August Hermann Francke (1663-1727) in Verbindung mit
dem Pietismus, Francois Fénelon (1651-1715), Etienne Bonnot de Condil-
lac (1714-1780), Claude Adrien Helvétius (1715-1771), Denis Diderot
(1713-1784), Johann Bernhard Basedow (1724-1790) und die Philanthro-
pen.? Als Philosophen, welche die neue Pidagogik vorbereitet hitten, stell-

18 Ubersetzt nach: Montessori, Maria: Il metodo della Pedagogia Scientifica applicato
all’educazione infantile nelle Case dei Bambini, Edizione critica, Roma 2000, p. 74-75
(im Folgenden zitiert als Il metodo). Dieses Werk erschien erstmals 1909, dann zu
Lebzeiten Maria Montessoris in weiteren vier Auflagen (1913, 1926, 1935, zuletzt mit
verdndertem Titel 1950). Vgl. die erste deutsche Ausgabe dieses Werkes: Selbsttitige
Erziehung im frithen Kindesalter nach den Grundsitzen der wissenschaftlichen Pdda-
gogik methodisch dargelegt, Stuttgart 1913, S. 4-5. In den spiteren stirker verdnder-
ten Auflagen von Il metodo seit 1926 wird der Name Credaros in diesem Kontext nicht
mehr erwédhnt. Vgl. Montessori, GW 1: Entdeckung 2015, S. 8-9.

¥ Credaro war vor seiner Tiétigkeit an der Universitdt in Rom in Pavia Professor fiir
Philosophiegeschichte.

2 D’Arcangeli 2010, p. 37f.

2 Ebd,, p. 42-48.

2 Ebd., p. 48-67.

% Als »Philanthropen« (= »Menschenfreunde«) wird eine Gruppe von Padagogen der
Aufklarung bezeichnet, zu deren fithrenden Képfen Basedow gehorte. Sie gingen von
einer guten und bildbaren Natur des Menschen aus und hoftten, durch aufklirende,

6 Maria Montessori



1. Die Pidagogische Anthropologie (1903)

te Credaro die englischen Denker Thomas Hobbes (1588-1679) und John
Locke (1632-1704) vor. Zu Beginn seiner Wiirdigung Spencers nennt er
drei Biicher, die besonders bedeutsam fiir die Pddagogik seien. Es sind
Rousseaus »Emile« (1762), Herbarts »Allgemeine Pidagogik« (1806)*
und Spencers »Education: intellectual, moral, and physical« (1861). Man
darf annehmen, dass Montessori manche ihrer Kenntnisse der Geschichte
der Pidagogik und der Philosophie den Lezioni di pedagogia Credaros
verdankt.

Montessori geht in ihrem Vortrag von der grundlegenden Frage der
philosophischen Anthropologie aus: Wer ist der Mensch? ... Wo kommt er
her? ... Wo geht er hin? Die ersten beiden Teile dieser Fragestellung will sie
aus der Sicht der erfahrungswissenschaftlich vorgehenden wissenschaft-
lichen Biologie beantworten, um fiir die Pddagogik eine biologische Basis
zu schaffen. Die Antwort auf den dritten Teil soll dann unter Beriicksich-
tigung dieser Basis von den Pddagogen aus einer Analyse der Gesellschaft
gewonnen werden. Pidagogik wird von Montessori verstanden als Integra-
tionswissenschaft, in der die Erkenntnisse und Methoden der verschiede-
nen Humanwissenschaften — auch die historischen und philosophischen -
eingebracht und fiir die Aufgabe der Erziehung und Bildung des heran-
wachsenden jungen Menschen ausgewertet werden.

Als Basis soll eine wissenschaftliche Kinderkunde dienen, fiir die Mon-
tessori auf einen Vorschlag des Franzosen Eugéne Blum zuriickgreift, der
fiir diese Wissenschaft die Bezeichnung »Pddologie« in einer dreifachen
Differenzierung angeregt hatte: Allgemeine Pdidologie, Labor-Pidologie,
Introspektive Pidologie. Gemeinsamer methodischer Ansatz fiir alle For-
men der Pidologie ist »die direkte Beobachtung des Individuums«. Anstel-
le der Bezeichnung »Allgemeine Pidologie« schligt Montessori die Formu-
lierung »Pddagogische Anthropologie« vor:

»Sie ist von dem Bestreben zur Synthese der gesamten Pddologie be-

seelt und hat als materielle Grundlage die Klinik, und es gehort zu

ihrer Aufgabe, das Individuum und seine Geschichte synthetisch dar-

vernunftorientierte Erziehungs- und Bildungsmafinahmen bessere Voraussetzungen
fiir eine prosperierende Gesellschaft und ein gliickliches Leben des Einzelnen zu schaf-
fen.

¢ Luigi Credaro, der auch in Leipzig bei Wilhelm Wundt (1832-1920) studiert hatte,
ver6ffentlichte u.a. ein Buch zur Pédagogik Johann Friedrich Herbarts (1776-1841),
das in mehreren Auflagen von 1900 bis 1935 erschien: La pedagogia di G. F. Herbart,
Torino 1900. Credaro war auch mit Immanuel Kant (1724-1804) vertraut und unter-
suchte dessen Einfluss in Italien. (Vgl. z. B. Luigi Credaro, Alfonso Testa e i primordi del
kantismo in Italia, Catania 1913).

Gesammelte Werke Band 2.1 7



1. Die Padagogische Anthropologie (1903)

zustellen. Damit gibt sie der Pddagogik ihre biologische Grundlage
und antwortet auf die grofle Frage »Wer ist der Mensch? ... Wo
kommt er her?« (s.u. S. 25).

Montessori hebt hervor, dass zum anthropologischen Basiswissen auch
Kenntnisse der Physiologie des Organismus gehoren. In ihrer Sicht bilden
die gesunden korperlichen Funktionen, aber auch angemessene dufSere
Reize eine notwendige Voraussetzung fiir geistige Leistungen. Als Beispiele
dienen ihr hier das zentrale Nervensystem und verschiedene Driisen.
Allerdings wire eine Verabsolutierung solcher Teilaspekte verhingnisvoll:

»Ja, aber das Gehirn allein wird doch niemals eine Antwort auf die
Frage geben konnen: Was ist der Mensch? Ein einziger Teil kann nicht
das Ganze sein, und die Pddagogen miissen den ganzen Menschen
erziehen. Die Physiologie des Nervensystems ist, fiir sich betrachtet,
unter padagogischem Aspekt nicht nur eine Abstraktion, sondern ein
Irrtum.« (s.u. S. 21)

Pidagogische Anthropologie unterscheidet sich von anderen Formen der
Anthropologie wie der Soziologischen Anthropologie, der Kriminalanthro-
pologie oder der Pathologischen Anthropologie. Diese beschrinken sich auf
die Feststellung von Tatsachen, die allerdings von der Pddagogischen An-
thropologie bei ihrer Aufgabe einbezogen werden sollen, die Grundlage fiir
eine Padagogik zu schaffen, die letztlich auf die Zukunft der Menschheit
zielt. Montessoris pathetische Schlussworte zeigen, wie stark die junge Ge-
lehrte damals noch vom Fortschrittsglauben ihrer Zeit geprdigt ist.

»Dem Ehrenwerten LUIGI CREDARO
Professor der Padagogik
an der Universitit von Rom (gewidmet)«

Eines Tages drang aus dem Herzen eines groflen Dichters die geheim-
nisvolle Frage: Wer ist der Mensch? ... Wo kommt er her? ... Wo geht er
hin??* Es war wie die Formulierung eines groflen Weltratsels, das fiir den
menschlichen Geist unlésbar bleiben wiirde.

» Die Hervorhebungen an dieser Stelle und im Folgenden finden sich bereits im ita-
lienischen Text Montessoris.

8 Maria Montessori



