
MMGW 02.1 (32511) / p. 1 / 21.1.

Maria Montessori

Gesammelte Werke

Band 2.1



MMGW 02.1 (32511) / p. 2 / 21.1.

Maria Montessori – Gesammelte Werke

Herausgegeben von Harald Ludwig
in Zusammenarbeit mit

Christian Fischer, Michael Klein-Landeck und Volker Ladenthin
in Verbindung mit der Association Montessori Internationale (AMI)

Band 2.1

Anthropologische Schriften I
Frühe anthropologische Werke 1903–1906



MMGW 02.1 (32511) / p. 3 / 21.1.

Maria Montessori

Anthropologische Schriften I
Frühe anthropologische Werke

1903–1906

Herausgegeben, eingeleitet, übersetzt
und textkritisch bearbeitet

von Harald Ludwig



MMGW 02.1 (32511) / p. 4 / 21.1.

Folgenden Organisationen und Personen danken wir für ihre Unterstützung der
Drucklegung dieses Bandes: Deutsche Montessori-Vereinigung e.V.; Deutsche
Montessori-Gesellschaft e.V.; Heilpädagogische Vereinigung e.V.; Stiftung Mon-
tessori-Pädagogik – Reformpädagogik – Wissenschaft; Prof. Dr. Hildegard Holt-
stiege.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

© Montessori-Pierson Publishing Company

Das AMI-Logo ist eine eingetragene Marke der
Association Montessori Internationale.

Inhalt und Übersetzung dieser Ausgabe wurden von der Association Montessori
Internationale (AMI) zugelassen.

Umschlaggestaltung: Reckels & Schneider-Reckels, Wiesbaden
Umschlagfoto: © Association Montessori Internationale

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Gedruckt auf umweltfreundlichem, chlorfrei gebleichtem Papier
Printed in Germany

ISBN (Print) 978-3-451-32511-3
ISBN E-Book (PDF) 978-451-81498-3



MMGW 02.1 (32511) / p. 5 / 21.1.

Inhaltsverzeichnis

Einführung des Herausgebers . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . VIII

Maria Montessori
Anthropologische Schriften

Frühe anthropologische Werke 1903–1906

1. Die Pädagogische Anthropologie – Eine Vorlesung
für die Philosophiestudenten der Universität Rom (1903) . . 2

2. Vorankündigung (1904) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29
3. Über die anthropometrischen Merkmale in Bezug zu den

intellektuellen Hierarchien bei Schulkindern –
Forschungen zur Pädagogischen Anthropologie (1904) . . . 33
I. Aktueller Stand des Problems . . . . . . . . . . . . . . 36
II. Untersuchungsplan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 46
III. Anthropometrie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 53
IV. Zusammenfassung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89
V. Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

4. Physische Merkmale der jungen Frauen aus dem Latium
(1905) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 94

5. Die Bedeutung der regionalen Ethnologie in der
pädagogischen Anthropologie (1906) . . . . . . . . . . . . . 191

6. Vorlesungen über Pädagogische Anthropologie (1905/1906) . 216
6.1 Inhaltsverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220
6.2 Einführungsvorlesung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 224
6.3 Vorlesungen zur Theorie: . . . . . . . . . . . . . . . . 239

I. Gestalt und Typen der Statur . . . . . . . . . . . . 239
II. Variationen der Statur . . . . . . . . . . . . . . . 252
III. Bezug zwischen Volumen und Form des Schädels . 266
IV. Gehirn und Gehirnvolumen . . . . . . . . . . . . 275
V. Schädelformen – ethnischer Typus . . . . . . . . . 289

Gesammelte Werke Band 2.1 V



MMGW 02.1 (32511) / p. 6 / 21.1.

VI. Gesicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 301
VII. Thorax . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310

6.4 Vorlesungen zum technischen Vorgehen . . . . . . . . . 320
1. Technische Vorlesung: Die Gestalt . . . . . . . . . . . 320

Die Statur – Spannweite der Arme – Thorax-
umfang – Vitalindex – Lebensindex – Gewicht

2. Technische Vorlesung: Der Schädel . . . . . . . . . . 331
Kopf und Schädel – Kranioskopie – Kraniometrie –
Gesicht – Prosoposkopie – Prosopometrie –
Persönlicher Fehler

3. Technische Vorlesung: Statistische Methodologie . . . 351
Mittelwerte – Reihenbildungen

6.5 Klinische Vorlesungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 365
6.5.1 Fallbeispiel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 365
6.5.2 Anamnese . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 370

6.6 Vorlesungen zur angewandten Pädagogik . . . . . . . . 386
6.6.1 Fürsorge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 386
6.6.2 Besuch der Erziehungsanstalt San Michele:

Antworten auf Fragen . . . . . . . . . . . . . . . 389
6.7 Zusammenfassung und abschließende Überlegungen . . 415

ANHANG I
Ergänzende Texte von Maria Montessori

1. Ernennungsurkunde Maria Montessoris zur Dozentin
der Anthropologie an der Universität Rom . . . . . . . . . . 422

2. Italienische Übersichten zu Vorlesungen Montessoris
im Studienjahr 1905–1906 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 423
2.1 Gestalt und Typen der Statur (1. Vorlesung) . . . . . . . 423
2.2 Variationen der Statur (2. Vorlesung) . . . . . . . . . . 424
2.3 Klinische Vorlesungen: Anamnese . . . . . . . . . . . . 425
2.4 Übersichtsschema Montessoris zur gesamten

Anthropologie (undatiert) . . . . . . . . . . . . . . . . 426
3. Lehrgangsvorträge Montessoris zu anthropologischen

Themen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 435
3.1 Montessoris erster Ausbildungskurs von 1909 . . . . . . 435
3.2 Die Ausbildungskurse von 1910/1911 . . . . . . . . . . 435
3.3 Der internationale Ausbildungskurs von 1913 in Rom . 469

Inhaltsverzeichnis

VI Maria Montessori



MMGW 02.1 (32511) / p. 7 / 21.1.

3.4 Der Ausbildungskurs 1943/44 in Kodaikanal (Indien) . . 470
3.4.1 Indices – Größe und Gewicht

(20. oder 28. Februar 1944) . . . . . . . . . . . . . 471
3.4.2 Körpergröße – Einflüsse der Rasse – Proportionen –

»mittlerer Mensch« (1. März 1944) . . . . . . . . 482
3.4.3 Wachstum des Gehirns, des Schädels, des Gesichts –

Zur Bedeutung von Aufzeichnungen
(8. März 1944) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 494

3.4.4 Kopf, Thorax, Hand, Drüsen (11. März 1944) . . . 506
3.4.5 Phasen des Wachstums (17. März 1944) . . . . . . 517
3.4.6 Wachstum durch aktive Anstrengung (Arbeit) –

Soziabilität – altersgemischtes Lernen –
Bedeutung der Gruppe – soziales Engagement –
Erdkinderplan – Frieden (29. März 1944) . . . . . 529

ANHANG II
Ergänzende Dokumente eines anderen Autors

1. Das Kartogramm Ridolfo Livis zur Verteilung des
Schädelindex in Italien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 546

2. Das Kartogramm Ridolfo Livis zur Verteilung von Menschen
mit blonden Haaren und blauen Augen (tipo biondo)
in Italien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 547

ANHANG III
Literatur, Sachregister, Personenverzeichnis

A. Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 550
B. Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 571
C. Personenverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 584

Inhaltsverzeichnis

Gesammelte Werke Band 2.1 VII



MMGW 02.1 (32511) / p. 8 / 21.1.

Einführung des Herausgebers

»Wer ist der Mensch? … Wo kommt er her? … Wo geht er hin?« Mit
diesen Fragestellungen beginnt Maria Montessori ihre programmatische
Vorlesung mit dem Titel »Die Pädagogische Anthropologie«, die sie 1903
vor Philosophiestudierenden an der Universität Rom gehalten hat.1 Um
diese Fragen zu beantworten, bedarf es nach Montessori des Zusammen-
wirkens verschiedener Wissenschaften mit unterschiedlichen Methoden.
Es sind dies einerseits eher erfahrungswissenschaftlich orientierte Wis-
senschaften wie Biologie, Ethnologie oder Medizin, andererseits aber
auch Geschichtswissenschaften – mit besonderer Bedeutung der Prähis-
torie – sowie Psychologie und Philosophie und nicht zuletzt auch die
Theologie. Anthropologie als Wissenschaft vom Menschen und Pädago-
gik als Wissenschaft von seiner Erziehung und Bildung sind nach Mon-
tessori als Integrationswissenschaften zu verstehen.2 So heißt es in ihrer
Vorlesung von 1903:

»Es ist notwendig, dass eine grundlegende Synthese in der wissen-
schaftlichen Pädagogik erfolgt zwischen dem natürlichen Standpunkt,
der die biologische menschliche Personalität beschreibt und dem mo-
ralischen Standpunkt, welcher stets der Zeit und Bedeutung nach der
erste bleibt und der den sozialen Menschen herausbildet und vor-
bereitet. Die Arbeit bleibt in zwei Felder aufgeteilt, die danach stre-
ben, sich im Werk und im Ziel zu vereinen: Gebt den Biologen, was
der Biologen ist, und den Philosophen, was der Philosophen ist.3 Aber

VIII Maria Montessori

1 Siehe den Text Nr. 1 im vorliegenden Band.
2 Die Münsteraner Montessori-Expertin Hildegard Holtstiege hat diesem anthropolo-
gischen Ansatz Montessoris, welcher der »Mehrdimensionalität der menschlichen
Existenz, die aus verschiedenen Fachrichtungen untersucht werden kann«, entspricht,
eine ausführliche systematische Untersuchung gewidmet: Das Menschenbild bei Maria
Montessori – Grundzüge ihrer Anthropologie im Kontext der aktuellen Diskussion, Frei-
burg 1999 (Zitat ebd., S. 243).
3 Formulierung in Anlehnung an das Bibelwort: »Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,
und Gott, was Gottes ist.« (Mt 22,21).



MMGW 02.1 (32511) / p. 9 / 21.1.

bemüht euch darum, dass sie ihre jeweilige Arbeit harmonisch ver-
einen. Denn die Pädagogik muss nicht nur Anschluss finden an jeden
modernen Zweig der Erfahrungswissenschaft (scienza positiva), son-
dern sich auch all das aneignen, was die Erfahrung der Menschheit
seit den ältesten Zeiten anzusammeln verstanden hat. Man muss auch
hier den alten Spruch des Arztes Baglivi4 anbringen: »Neue Erkennt-
nisse sollte man den alten nicht entgegensetzen, sondern sie mit ihnen
dauerhaft verbinden.«5 Das, was der Klinikchef von Rom, Guido Bac-
celli6, uns als seinen Schülern immer wieder ans Herz gelegt hat: Wir
müssen uns immer dafür einsetzen, die Fülle der althergebrachten Er-
fahrung mit den Erkenntnissen der neuen Wissenschaft zu verbinden.«7

Bereits im Jahr 1899 hatte Montessori die Einrichtung einer Dozenten-
stelle für Hygiene und Anthropologie am Regio Istituto Superiore di Ma-
gistero Femminile8 angeregt. Im darauf folgenden Jahr wurde diese Lehr-
aufgabe dann vom damaligen Bildungsminister Guido Baccelli ihr selbst
übertragen. Montessori hatte diese Stelle bis zum akademischen Jahr
1916/17 inne, wenn sie sich auch mehrfach wegen anderweitiger Ver-
pflichtungen von der damit verbundenen Lehraufgabe freistellen ließ.9

1902 hatte sich Montessori darum beworben, auch für die Position
eines freien Dozenten (»free lecturer«) in Anthropologie an der Univer-
sität Rom zugelassen zu werden. Als schriftliche Qualifikationsaufgabe
für die Erlangung dieser Lehrbefugnis wurde ihr 1903 das Thema »Frau-
en in Latium« zugewiesen.10 Die Diskussion zu der dazu von ihr vorgeleg-

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 2.1 IX

4 Giorgio Baglivi (1668–1707) war ein in Rom wirkender Arzt und medizinischer
Forscher armenischer Abstammung. Er schrieb seine mehr als 20 Werke auf Latei-
nisch.
5 Montessori zitiert diesen Leitsatz auf Lateinisch: Novi veteribus non sunt opponendi,
sed perpetuo iungendi foedere.
6 Guido Baccelli (1830–1916) war Professor der Medizin an der Universität Rom und
nach 1870 auch Chef der Universitätskliniken. Als Politiker gehörte er zu den führen-
den Persönlichkeiten der Fortschrittspartei. Obwohl er es war, der als Bildungsminis-
ter Montessori das Medizinstudium zunächst verwehrte, arbeitete diese später wieder-
holt mit ihm zusammen, vor allem bei der Förderung behinderter Kinder.
7 Siehe unten S. 10. Hervorhebungen im Text durch Montessori. Vgl. dazu auch
GW 3: Erziehung 2011, Kapitel IV, S. 337ff.
8 = »Königliches Höheres Institut für die Lehramtsausbildung von Frauen«.
9 Vgl. Trabalzini, Paola: Maria Montessori through the Seasons of the »Method«, The
NAMTA Journal, vol. 36, no. 2, Spring 2011, p. 31 f. (im Folgenden zitiert als Trabal-
zini 2011).
10 Trabalzini 2011, p. 39, gibt als vollständige Formulierung der Aufgabenstellung an:
»Die physischen Merkmale junger Frauen aus der Region Latium, ermittelt aufgrund



MMGW 02.1 (32511) / p. 10 / 21.1.

ten Untersuchung fand am 8. Juni 1904 statt. Die zugehörige Probevor-
lesung hielt Montessori am darauf folgenden Tag zum Thema »Verglei-
chende Kraniologie und Kraniometrie des Menschen und der Primaten –
mit Präsentationen«. Damit schloss sie das Zulassungsverfahren für die
freie Dozentur – vergleichbar mit dem Habilitationsverfahren und der
Zulassung als »Privatdozent(in)« an deutschen Universitäten – erfolg-
reich ab.11 Ihre schriftliche Habilitationsleistung veröffentlichte Montes-
sori 1905.12

Während ihres Zweitstudiums an der Universität Rom13 führte Maria
Montessori neben ihrer Qualifikationsaufgabe weitere empirisch orien-
tierte Untersuchungen durch, um ihre Bewerbung um die »freie Dozen-
tur« für Anthropologie zu unterstützen. Sie schreibt dazu:

»Zu jener Zeit war ich an der Universität als Philosophiestudentin
immatrikuliert und hörte Vorlesungen über Experimentalpsycholo-
gie, die damals gerade an den italienischen Universitäten, und zwar
in Turin, Rom und Neapel aufgenommen worden waren. Gleichzeitig
stellte ich in Grundschulen einige Nachforschungen über pädagogi-
sche Anthropologie an und benutzte die Gelegenheit zum Studium
der für die Erziehung normaler Kinder gebräuchlichen Methoden
und Schuleinrichtungen; dies verhalf mir zu einem Lehrauftrag für
pädagogische Anthropologie an der Universität Rom.«14

In einer »Vorankündigung« in dem Fachorgan Atti della Società Romana
di Antropologia verweist sie auf zwei diesbezügliche Studien.15 Es handelt
sich um Untersuchungen, die sie an Kindern von neun bis elf Jahren an
drei Schulen in Rom durchgeführt hat. Der eine dieser beiden 1904
erschienenen Forschungsberichte trägt den Titel Über die anthropome-
trischen Merkmale in Bezug zu den intellektuellen Hierarchien bei Schul-
kindern – Forschungen zur Pädagogischen Anthropologie. Er ist im vor-
liegenden Band enthalten.16 Der andere behandelt die Problematik des

Einführung des Herausgebers

X Maria Montessori

der Beobachtung von wenigstens einhundert Probanden. – Der Einfluss des Lebens-
alters auf die physischen Merkmale von Frauen«.
11 Vgl. Trabalzini 2011, Kapitel IV, p. 39.
12 Siehe unten Text Nr. 4: Physische Merkmale der jungen Frauen aus dem Latium.
Näheres in der Einführung zu dieser Untersuchung. Siehe unten S. 94ff.
13 Siehe dazu Näheres in der Einführung zu Text Nr. 1. Siehe unten S. 2ff.
14 Montessori, GW 1: Entdeckung 2010, S. 39.
15 Siehe Text Nr. 2, unten S. 29ff.
16 Siehe Text Nr. 3, unten S. 33ff.



MMGW 02.1 (32511) / p. 11 / 21.1.

Einflusses der Familie auf die Schulleistungen der Kinder: Der Einfluss
der familiären Verhältnisse auf das intellektuelle Niveau der Schüler –
Forschungen zur pädagogischen Hygiene und Anthropologie im Bezug
zur Erziehung. Wegen ihres stärker pädagogisch orientierten Charakters
ist diese Abhandlung in den Band Erziehung und Gesellschaft der Ge-
sammelten Werke aufgenommen worden, in dem kleinere Schriften
Montessoris aus den Jahren 1897 bis 1917 zusammengestellt sind.17

In einer Abhandlung, die 1906 erschienen ist, greift Montessori eben-
falls auf das bei ihren Forschungen zu den Frauen in Latium gewonnene
Material zurück, um daran die Wichtigkeit einer auf eine Region bezo-
genen Ethnologie für die Pädagogik zu erläutern: Die Bedeutung der re-
gionalen Ethnologie in der pädagogischen Anthropologie.18 Sie sieht im
Einbezug regionaler menschenkundlicher Faktoren in die Ausbildung
von Lehrerinnen und Lehrern einen wichtigen Beitrag für deren Qualifi-
zierung für ihre beim individuellen Menschen ansetzende pädagogische
Aufgabe und schließt diesen Forschungsbericht mit den Worten:

»Wenn wir von der Pädagogischen Anthropologie als Basis der auf
wissenschaftlichen Grundlagen erneuerten Pädagogik sprechen, müs-
sen wir uns also immer die innovative und zivilisierende Leitidee zu
Herzen nehmen und durch die Aufnahme der speziellen Kenntnisse
der regionalen Ethnologie die allgemeinen anthropologischen Kennt-
nisse ergänzen.«19

Einen besonders differenzierten Einblick in die anthropologischen Auf-
fassungen Maria Montessoris als eine wesentliche Grundlage ihrer Päda-
gogik vermitteln die Vorlesungen über Pädagogische Anthropologie, wel-
che die junge Dozentin an der Universität Rom im akademischen Jahr
1905/1906 gehalten hat. Denn auf Empfehlung ihres akademischen Leh-
rers Giuseppe Sergi war sie im Dezember 1904 damit beauftragt worden,
für Studenten der naturwissenschaftlichen und der medizinischen Fakul-
tät am pädagogischen Institut der Universität Rom eine Vorlesung zur
Pädagogischen Anthropologie zu halten. Sie übte diese Lehrtätigkeit bis
1908 aus.20 Hierzu gibt es eine Sammlung von bisher unveröffentlichten

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 2.1 XI

17 Siehe GW 3, Kap. III, Text Nr. 2, S. 219–284.
18 Siehe Text Nr. 5, unten S. 191ff.
19 Siehe unten S. 215.
20 Vgl. Kramer, Rita: Maria Montessori – Leben und Werk einer großen Frau, Mün-
chen 1977, S. 95 (im Folgenden zitiert als Kramer 1977).



MMGW 02.1 (32511) / p. 12 / 21.1.

italienischen Mitschriften, die von einem von Montessori beauftragten
Studenten, Benedetto Franceschetti, angefertigt wurde. Ausdrücklich
wird vermerkt, dass diese Mitschriften, die zunächst stenografisch erfolg-
ten und dann transkribiert wurden, die einzige von der Lehrenden auto-
risierte und durchgesehene schriftliche Fassung ihrer Vorlesungen dar-
stellen.21 Sie werden im vorliegenden Band daher erstmals vollständig in
deutscher Übersetzung veröffentlicht.22

Diese Mitschriften vermitteln zudem über das Inhaltliche hinaus
einen anschaulichen Eindruck vom Wirken Maria Montessoris als
Hochschullehrerin und der von ihr dabei angewandten Didaktik. Für
letztere ist charakteristisch, dass sie versucht, Theorie und Praxis eng
miteinander zu verbinden und dafür jeweils bestimmte Vorlesungszeiten
vorsieht: sonntags (!) von 9–10 Uhr für die Theorie, mittwochs von 17–
18 Uhr für das zur Thematik der theoretischen Vorlesung am Sonntag
passende anthropologische Forschungsverfahren und freitags von 17–18
Uhr für die Anwendung auf konkrete Fälle (»klinischer Teil«). »Dies ist
die erfahrungsbezogene Methode (metodo positivo), die es verdient, nicht
nur bekannt zu sein, sondern auch überall angewandt zu werden, wo un-
terrichtet wird.«23 Montessori verband mit ihren Vorlesungen auch Ex-
kursionen und ließ ihre Hörer Fragen formulieren, auf die sie dann zum
Teil sehr ausführlich einging. Ein Beispiel dafür ist der Besuch der Erzie-
hungsanstalt San Michele in Rom und die ausführliche Beantwortung

Einführung des Herausgebers

XII Maria Montessori

21 Spätere Mitschriftensammlungen von Montessoris Vorträgen in ihren seit 1909
durchgeführten Ausbildungskursen tragen im Unterschied zu den frühen Sammlun-
gen vielfach einen den Quellenwert eher etwas einschränkenden Hinweis. So heißt es
beispielsweise zur Lehrstunde 8 zur Anthropologie im Ausbildungskurs von 1913:
»Nur zur privaten Verbreitung unter Kursmitgliedern. Diese Version von Dr. Montesso-
ris Vorlesung ist eine Übersetzung des mündlichen Vortrags, der von Fräulein Greenman
mitgeschrieben wurde. Dr. Montessori übernimmt keine Verantwortung für mögliche
Ungenauigkeiten in der Darstellung ihrer Vorlesung. Denn es war ihr weder möglich,
die italienische Wiedergabe zu bearbeiten noch die englische Übersetzung. Die Verbrei-
tung dieser Berichte ist nur zum persönlichen Gebrauch der Kursmitglieder gestattet.«
Siehe dazu Montessori, M.: The 1913 Rome Lectures – First international Training
Course, Amsterdam 2013, p. XII. Ähnliche Vorbemerkungen finden sich bei ihren
»Kalifornischen Vorträgen« von 1915. Siehe Montessori GW 5: Kalifornische Vorträge,
Freiburg 2014, S. XXIII.
22 Lezioni di Antropologia Pedagogica del Prof. Maria Montessori. Raccolte stenogra-
ficamente e compilate da Benedetto Franceschetti. Unica edizione autorizzata e rive-
duta dall’Insegnante. Anno Accademico 1905–906. Lit Sabbadini, Via in Arcone. Siehe
unten S. 216ff.
23 Siehe unten S. 232.



MMGW 02.1 (32511) / p. 13 / 21.1.

einiger ihr dabei gestellten Fragen in ihrer Vorlesung am darauf folgen-
den Tag.24

Eine entsprechende Sammlung von Mitschriften der Vorlesungen
Montessoris zur Anthropologie im akademischen Jahr 1906/1907 wurde
von demselben Autor angefertigt und ebenfalls von Montessori auto-
risiert. Diese weisen neben inhaltlichen Parallelen auch Unterschiede zu
den Vorlesungen von 1905/1906 auf und bilden die Grundlage für Mon-
tessoris Buch »Pädagogische Anthropologie«, das 1910 auf Italienisch25,
1913 auf Englisch26 und 1921 auf Spanisch27 erschien. Dieses Buch wird
im Rahmen der Gesammelten Werke als Band 2/2 auf Deutsch veröffent-
licht.28

Montessoris Anthropologie weist Parallelen zu den Auffassungen Ar-
nold Gehlens vom Menschen als dem unspezialisierten biologischen
Mängelwesen auf, dem als Ausgleich Intelligenz verliehen ist.29 So heißt
es etwa in Montessoris Buch von 1910:

»Die menschliche Eigenschaft der Nacktheit und des Mangels von
wirksamen körperlichen Verteidigungsmitteln ist nicht auf den Kopf
beschränkt, sondern im ganzen morphologischen Organismus auf-
zufinden. Der Mensch ist als biologisches Wesen ein Mängelwesen:
Er wird nackt geboren und bleibt nackt, ohne jene natürlichen Ver-
teidigungsmittel, welche die Widerstandskraft und das Überleben
anderer Arten erklären. Weder das Fell von Säugetieren noch das Ge-
fieder der Vögel noch die knöchernen Panzer der Reptilien oder die

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 2.1 XIII

24 Vgl. die »Vorlesungen zur angewandten Pädagogik« in Kapitel 6.6. Siehe unten
S. 386ff.
25 Montessori, M.: Antropologia Pedagogica, Milano o. J. (1910).
26 Montessori, M.: Pedagogical Anthropology, New York 1913.
27 Montessori, M.: Antropología Pedagógica, Barcelona o. J. (1921).
28 Eine deutsche Übersetzung dieses Werks Montessoris erschien erstmals im Rahmen
einer am 8. Februar 2012 von der Universität Bayreuth angenommenen Inauguraldis-
sertation von Angelika Hanisch: Maria Montessoris Antropologia Pedagogica – Über-
setzung und Kommentar. Diese Schrift wurde für den Band 2/2 der Gesammelten Wer-
ke vergleichend herangezogen.
29 Siehe Gehlen, Arnold: Der Mensch. – Seine Natur und seine Stellung in der Welt,
Berlin 1940, 16. Aufl. Wiebelsheim 2014. Allerdings hatte beispielsweise der deutsche
Philosoph Johann Gottfried Herder (1744–1803) schon ähnliche Ansichten vertreten.
Auch die Auffassungen des Biologen und Anthropologen Adolf Portmann (1897–
1982) zeigen Parallelen zu Vorstellungen Montessoris. Siehe Holtstiege, Hildegard:
Das Menschenbild bei Maria Montessori – Grundzüge ihrer Anthropologie im Kon-
text der aktuellen Diskussion, Freiburg 1999 (im Folgenden zitiert als Holtstiege 1999).



MMGW 02.1 (32511) / p. 14 / 21.1.

Schuppen von Fischen schützen dieses Wirbeltier, das sich ganz oben
auf die zoologische Leiter stellt. Es hat weder die Muskelkraft oder
das Gebiss einer Katze noch die Klauen von Greifvögeln als Erobe-
rungswaffen. Und dennoch verdankt der Mensch, der die Erde er-
oberte und alle mächtigen biologischen Feinde besiegte, wie alle Le-
bewesen sein Überleben einem Sieg über die anderen Lebewesen und
über die Umwelt. Worin liegt die besondere Kraft dieses kleinen,
schwachen Wesens, das der König der Welt geworden ist? Sie liegt
im Gehirn. Die Waffe des Siegers ist rein geistig. Es ist die Intelligenz,
welche die Kraft der anderen Lebewesen besiegte und es ihm gestat-
tete, die Mittel zu erlangen, um sich der Umwelt anzupassen und
diese wiederum sich anzupassen. Die Intelligenz, welche als Waffe
ausreichte, um im Kampf um die Existenz den Sieg davonzutragen,
ist auch das Mittel, das es ihm gestattet, sich immer mehr der Voll-
kommenheit zu nähern.«30

Die anthropologischen Auffassungen Maria Montessoris zeigen in man-
cher Hinsicht eine bemerkenswerte Nähe zu aktuellen anthropologi-
schen Erkenntnissen.31 Beispielsweise befasst sie sich in der vierten ihrer
Vorlesungen über Pädagogische Anthropologie von 1905/06 mit Fragen
des Gehirns und Gehirnvolumens und den Beziehungen zwischen Ge-
hirn und intellektueller Leistungsfähigkeit. Sie behandelt dabei folgende
Themen:

»Gehirnvolumen: individuelle Variationen – Gehirnvolumen und in-
tellektuelle Entwicklung als allgemeines biologisches Problem – Be-
ziehungen zwischen der Entwicklung des Gehirns und der intellektu-
ellen Entwicklung beim Menschen. – Wer ist der intelligenteste
Mensch? – Einfluss der ökonomischen Verhältnisse auf die Entwick-
lung des Gehirns – Einfluss der Übung auf die Entwicklung des Ge-
hirns – Einfluss des biologischen Faktors auf die Entwicklung des

Einführung des Herausgebers

XIV Maria Montessori

30 GW 2/2, S. 221 f. Intelligenz allein reicht für Montessori allerdings zur Kompensa-
tion nicht aus. Hinzutreten muss die Liebe als ausgleichende Kraft. Siehe z.B. GW 2/1,
S. 234 und 237 sowie S. 368, 403 und 520; ferner GW 2/2, S. 38, 162 f., 165, 301, 531.
Eine besonders eindrucksvolle Darstellung der alles überragenden Bedeutung der Lie-
be findet sich in Kapitel 28 von Montessoris anthropologischem Spätwerk »The Ab-
sorbent Mind« (1949). Siehe Montessori, M.: Das kreative Kind – Der absorbierende
Geist«, Freiburg 1972, S. 259–267 (= GW 17, in Vorb.).
31 Siehe im Einzelnen Holtstiege 1999.



MMGW 02.1 (32511) / p. 15 / 21.1.

Gehirns – Die angebliche Unterlegenheit des weiblichen Gehirns –
Wer ist gesellschaftlich gesehen überlegen?«32

Angesichts solcher Fragestellungen könnte man Montessoris Darlegun-
gen als eine Form früher Hirnforschung bezeichnen, soweit diese da-
mals ohne die technischen Möglichkeiten heutiger Medizin möglich
war. Allerdings verweist Montessori auch deutlich auf die Grenzen eines
Verständnisses des Menschen lediglich aus der Perspektive der Hirn-
forschung:

»Ja, aber das Gehirn allein wird doch niemals eine Antwort auf die
Frage geben können: Was ist der Mensch? Ein einziger Teil kann nicht
das Ganze sein, und die Pädagogen müssen den ganzen Menschen
erziehen. Die Physiologie des Nervensystems ist, für sich betrachtet,
unter pädagogischem Aspekt nicht nur eine Abstraktion, sondern ein
Irrtum.«33

Die Ärztin Montessori hebt zudem einen deutlichen Unterschied zwi-
schen der Perspektive des Arztes und der des Pädagogen beim Studium
der Anatomie und Physiologie des Menschen hervor:

»Aber die vorbereitenden Studien zur Anatomie und zur Physiologie
des Menschen können bei Ärzten und Pädagogen nicht die gleichen
sein. Sie müssen in eine andere Richtung gehen, entsprechend ihrer je
verschiedenen Aufgabe. Für den Arzt ist es das genaue Studium der
Anatomie und der physiologischen Mechanismen, die ein Leitfaden
für die Diagnostik bei der Ermittlung der Krankheit im menschlichen
Körper sein sollen. Für den Pädagogen sind es umfangreiche und
überblicksartige Untersuchungen der anatomisch-physiologischen
Persönlichkeit, die sich an einem psychisch-physischen Gesichts-
punkt orientieren. Denn es ist ja nicht seine Aufgabe, eine Krankheit
in einem menschlichen Körper festzustellen, sondern mit Hilfe von
vergleichenden Untersuchungen das Individuum in seiner Besonder-
heit zu erfassen. Die Pädagogik soll die soziale Medizin sein, und sie
wird oft in der Lage sein müssen, eine Diagnose für kranke Individu-
en innerhalb des sozialen Korpus der normalen Individuen zu stellen
und die Ursachen der Krankheiten herauszufinden und deren Be-

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 2.1 XV

32 Siehe unten S. 275.
33 Siehe unten S. 21.



MMGW 02.1 (32511) / p. 16 / 21.1.

handlung anzustreben. Ihr Ansatz ist also nicht anatomisch, wie der
ärztliche. Er ist anthropologisch.«34

Es geht für den Pädagogen demnach darum, »das Individuum in seinen
Besonderheiten zu erfassen«, um es pädagogisch fördern zu können.
Montessori verweist dabei auf ihren akademischen Lehrer Giuseppe Ser-
gi, der diese Aufgabe verdienstvollerweise schon früh erkannt habe:

»Unser Lehrmeister Giuseppe Sergi verteidigte seit 1886 mit dem
Feuereifer eines Propheten den neuen wissenschaftlichen Grundsatz,
den Schüler an den Schulen mit den von der Anthropologie vorge-
gebenen Methoden zu erforschen. Wie seine wissenschaftlichen
Vorgänger gelangte auch er daher dazu, im Forschungsgebiet der Pä-
dagogik an die Stelle allgemeiner Prinzipien oder abstrakter philoso-
phischer Ideen das menschliche Individuum in seiner konkreten Le-
benswirklichkeit zu setzen. … Dies ist genau der neue Ansatz der
Pädagogik, der die Bezeichnung wissenschaftlich trägt: um zu er-
ziehen, muss man den zu erziehenden Menschen kennen. ›Den Kopf,
die Statur etc. messen (d.h. die Methode der Anthropologie anwen-
den) bedeutet nicht, wirklich Pädagogik zu betreiben,‹ sagt Sergi,
wenn er von dem Beitrag spricht, den die biologischen Wissenschaf-
ten im 19. Jahrhundert zu dieser Disziplin geleistet haben. ›Vielmehr
bedeutet es, dem Weg zu folgen, auf dem man zur Pädagogik gelangt.
Denn man kann niemanden erziehen, wenn man ihn nicht gründlich
kennt‹.«35

Montessori ist sich bewusst, dass man zu dieser gründlichen Kenntnis
des individuellen Menschen nicht gelangen kann, ohne zu berücksichti-
gen, dass dieser »in seiner konkreten Lebenswirklichkeit« stark von den
sozialen Umständen seiner gesellschaftlichen Lebenssituation geprägt ist:

»Um uns unserem gegenwärtigen Problem wieder zuzuwenden: Wie
suchen wir die »intelligenteren« Personen aus, um sie mit den »weni-
ger intelligenten« zu vergleichen und das jeweilige Schädelvolumen
zu beurteilen? Wenn wir uns … auf die intellektuellen Hierarchien
stützen wollten und die Gewinner akademischer Titel und hoher Äm-
ter – zum Beispiel Literaten, Professoren, Amtspersonen – mit den

Einführung des Herausgebers

XVI Maria Montessori

34 Siehe unten S. 24 f.
35 Montessori GW 2/2, S. 17 und S. 21.



MMGW 02.1 (32511) / p. 17 / 21.1.

Verlierern im Bereich der menschlichen Arbeit – etwa Handarbeitern,
Gepäckträgern, Krankenpflegern – vergleichen würden, liefen wir
Gefahr, eher das Schicksal der sozialen Herkunft zu vergleichen als
die verschiedenen intellektuellen Niveaus. Denn unsere Gesellschaft
erlaubt die Freiheit der intellektuellen Arbeit nicht, sondern sie
schließt das Proletariat36 davon aus, bei dem sich eine hochentwickel-
te Intelligenz finden kann.«37

Im Kontext ihrer frühen Schriften zeigt Montessori ein fast utopisch
anmutendes Vertrauen in die Möglichkeiten der pädagogischen Anthro-
pologie. So schließt sie eine ihrer Vorlesungen mit den Worten:

»Somit ist das zentrale Objekt der pädagogischen Anthropologie die
normale Vollendung der Schöpfung. Als wenn sie ein erhabenes Ziel
sozialer Mütterlichkeit hätte, will die Anthropologie das Wachstum
des Menschen beschirmen, um es in all dem Reichtum der Natur
dahin zu führen, seine biologische Bestimmung zu erfüllen, ohne dass
das Umfeld diese noch verunstalten kann. Und wie ein Bildhauer, der
sich das Ziel gesetzt hat, die menschliche Schönheit in Marmor zu
verewigen, müssen wir angesichts der Unsterblichkeit der Spezies da-
zu übergehen, den neuen Menschen zu erschaffen, den Starken, den
Herren seiner selbst; den Menschen, der einem einzigen Typus ent-
spricht: dem Typus der Natur! Der Mensch, der vom Menschen ge-
schaffen wird!«38

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 2.1 XVII

36 Der Begriff »Proletariat« wird hier und anderwärts von Montessori als neutraler
Sammelbegriff für die Arbeiterschaft benutzt, ohne damit ideologische Vorstellungen
im Sinne des Marxismus zu verbinden.
37 Siehe unten S. 38.
38 Siehe unten S. 419. In diesen Schlussworten Maria Montessoris kommt ihre Fort-
schrittsgläubigkeit im Sinne des 19. Jahrhunderts, die vielfach auch die Überzeugung
von der Machbarkeit des Menschen umfasst, noch sehr deutlich zum Ausdruck. In
ihren späteren Schriften ist dies bei aller bleibenden optimistischen Zukunftseinstel-
lung so nicht mehr der Fall. Vgl. dazu z.B. ihre Distanzierung von solchen Auffassun-
gen in der Biochemie und in der Psychologie in ihrer Schrift »Schule des Kindes«,
Freiburg 1976 (erstmals it. 1916), S. 150ff. Als Korrektiv fungiert dabei später vor
allem Montessoris religiöse Überzeugung von der Welt als Schöpfung und dem Men-
schen als Geschöpf Gottes. »Das Geheimnis der Erziehung ist, das Göttliche im Men-
schen zu erkennen und zu beobachten, d.h. das Göttliche im Menschen zu kennen, zu
lieben und ihm zu dienen; zu helfen und mitzuarbeiten von der Position des Geschöp-
fes aus und nicht der des Schöpfers. Wir haben das göttliche Wirken zu fördern, aber
nicht uns an seine Stelle zu setzen, weil wir sonst zu Verführern der Natur werden.«



MMGW 02.1 (32511) / p. 18 / 21.1.

Deutlich distanziert sich die italienische Gelehrte indessen von ideologi-
schen Auffassungen, die in einer bestimmten Rasse (»Herrenrasse«) und
einer Führergestalt den idealen Menschentypus verwirklicht sehen. Mit
Nachdruck betont sie:

»Ich konnte einen Grundsatz aufstellen, der mir äußerst wichtig er-
scheint: die Eigenschaften, die wir in der Morphologie als die hervor-
ragenden physischen Vorzüge der menschlichen Natur erachten, sind
auf verschiedene Rassen verteilt und können sich somit auch niemals
in einem einzigen Individuum vereint befinden.«39

Gleichwohl bedarf es nach Montessori, um das Ziel einer voll entwickel-
ten menschlichen Persönlichkeit zu erreichen, auch einer angemessenen
Förderung der menschlichen Möglichkeiten. Der Mensch soll die von
Natur aus vorliegenden Potenzialitäten und Fähigkeiten nicht nur sich
entfalten lassen, sondern sie noch optimieren. Dies gilt beispielsweise
von den sinnlichen Wahrnehmungsfähigkeiten des Menschen:

»Man muss das, was der Natur fehlt, durch andere Mittel ausgleichen.
Das ganze praktische Leben beruht fundamental auf der Erziehung der
Sinne. Oft versteht man die Dinge, die man tun muss, und oft bleibt
man im Dunklen, weil uns das Wiedererkennen nicht gelingt (Mütter,
Ärzte usw.). Die Erziehung der Sinne ist auch eine Erziehung der Auf-
merksamkeit, weil derjenige, der geschulte Sinne hat, von den Anrei-
zen der äußerenWelt angezogenwird, und zwar vonAnreizen, die von
vielen nicht beachtet werden. Der ganze Fortschritt wird auf die Be-
obachtung gebaut. Wir müssten verstehen, dass wir nur dann Wissen-
schaftler usw. erziehen, wenn wir sie zu Beobachtern machen, und
nicht, indem wir ihnen (nur) einen intellektuellen Inhalt geben.«40

Förderung von Sensorik und Motorik des Menschen dienen der Steige-
rung der mit dem Gehirn verbundenen geistigen Fähigkeiten des Men-
schen.

Einführung des Herausgebers

XVIII Maria Montessori

(Montessori, M.: Gott und das Kind, Freiburg 1995 (erstmals engl. 1935), S. 72; =
GW 8, in Vorb.).
39 Siehe unten S. 197.
40 Siehe unten S. 459.



MMGW 02.1 (32511) / p. 19 / 21.1.

»Beim Menschen sind die motorischen Nerven der Hand, der Zunge
und des Gesichts im Volumen weitaus stärker entwickelt als die ande-
ren motorischen Nerven im Verhältnis zu den mit Nerven versorgten
Muskelmassen. Dies ist eine Entwicklung, die auf die komplexe Funk-
tionalität dieser Teile zurückgeführt werden muss, welche Instrumen-
te der menschlichen Intelligenz sind. Die sensorischen Nerven haben
ferner ein noch viel größeres Volumen als diese speziellen motori-
schen Nerven. Und da das Volumen der sensorischen Nerven größer
ist als das der motorischen Nerven, so wird auch das Gehirn noch
stärker durch die sensorischen Funktionen beeinflusst als durch die
motorischen Funktionen.«41

Die von Montessori später entwickelten didaktischen Materialien und
ihre Verwendung sind auch auf diesem theoretischen Hintergrund zu
sehen. Allerdings geht es Montessori nicht darum, lediglich die rationa-
len Kräfte des Menschen über die Anregung von Sensorik und Motorik
zu fördern. Vielmehr ist es ihr Anliegen, auch die spirituelle Dimension
der menschlichen Geistigkeit zu entwickeln und beim Kind ein Bewusst-
sein für das Geheimnis von Natur und Welt zu erwecken, worin sie auch
eine Vorbereitung auf die religiöse Erziehung des Kindes sieht:

»Man soll die Seele des Kindes in Kontakt mit dem Schöpfungsphä-
nomen, dem Geheimnis der Natur, bringen. Dieses grandiose Phäno-
men, das dem Wissenschaftler unbekannt ist, versuchen wir in Form
eines Geheimnisses dem Kind nahezubringen. Wir müssen das In-
nenleben des Kindes erwecken, den spirituellen Teil. Wir dürfen es
nicht die erreichte Form, sondern müssen es das Werden bewundern
lassen: wie aus dem Nichts Wesen entstehen. Wir sind von Geheim-
nissen umgeben, aber gehen gleichgültig daran vorbei, weil wir durch
die Gewohnheit abgestumpft sind. Das Geheimnis wird nur von we-
nigen verstanden, von Dichtern, von Künstlern usw. Wenn wir auch
im rationalen Bereich bleiben, müssen wir doch versuchen, alle spiri-
tuellen Aktivitäten zu entwickeln, wie wir es auch mit den sensoriel-
len Aktivitäten tun … Dies ist eine indirekte Vorbereitung des Kin-
des, um Zugang zur religiösen Erziehung zu finden.«42

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 2.1 XIX

41 Siehe unten S. 43.
42 Siehe unten S. 462.



MMGW 02.1 (32511) / p. 20 / 21.1.

Durch Arbeit mit Textbüchern oder didaktischen Materialien im Klas-
senzimmer allein wird man dies nicht erreichen können:

»Es ist ein Vorurteil, dass man in geschlossenen Räumen und über
Büchern lernen muss. Man muss mit den Fakten und der Natur in
Verbindung stehen, so wie man auch mit der Wissenschaft selbst in
Verbindung kommen muss, wenn man sie lernen möchte.«43

Lernen sollte zudem eine meditative Dimension enthalten, wie sie Mon-
tessori in einer Pädagogik, die zum Phänomen der »Polarisation der Auf-
merksamkeit« führt, enthalten sieht:

»Von dieser Pädagogik, an die wir nicht gewöhnt sind, wussten die
Jesuiten einiges, die bekanntlich die Welt mit ihrer Pädagogik erobert
haben. Die Jesuiten ließen meditieren, lehrten das Meditieren. Es be-
steht ein großer Unterschied zwischen dem Lesen und dem Meditie-
ren: Man kann in einer Nacht einen umfangreichen Roman lesen.
Man kann aber auch über einen einzigen Vers des Evangeliums eine
ganze Stunde meditieren. Wer einen Roman in einer Nacht liest, ver-
geudet seine Kräfte. Es ist so wie dann, wenn der Wind über trockenes
Land fegt. Wer meditiert, nimmt auf so spezielle Weise auf, dass es
den Meditierenden selbst überrascht. Denn er fühlt, dass etwas Un-
vorhergesehenes in ihm entsteht. Es ist so, als ob man einen Samen in
fruchtbare Erde legt, der selbst regungslos bleibt und die Pflanze ent-
stehen lässt. Dieses ruhige Festhalten einer Erkenntnis in seinem In-
neren über eine lange Zeit, sie immer wieder auf alle möglichen Arten
zu erneuern, das bedeutet, sie zu prüfen, sie innerlich wachsen zu
lassen, sich selbst zu erweitern, indem man von dem nimmt, was
man lernt. Oberflächlich lernen bedeutet, die eigenen Kräfte zu ver-
geuden. Wir verschleißen uns, ermüden, wenn wir viel studieren. So
verfallen wir psychisch, anstatt neue Energien zu gewinnen. Hingegen
blühen wir immer mehr auf und werden stärker, wenn wir richtig
studieren.«44

Einführung des Herausgebers

XX Maria Montessori

43 Siehe unten S. 443. In ihrem späteren Konzept einer »Kosmischen Erziehung« hat
Montessori diesen Ansatz einer direkten Naturbegegnung weiter ausgebaut. Vgl. Mon-
tessori, M.: »Kosmische Erziehung«, Freiburg 1988.
44 Siehe unten S. 232 f. – Maria Montessori versucht in ihrer Pädagogik ein meditatives
und ein aktives Grundelement miteinander zu verbinden. Sie verdankt dabei der Reli-
gion und besonders den Lebensformen religiöser Orden viele Anregungen (wie hier
dem Jesuitenorden). Wie Rita Kramer berichtet, ging Maria Montessori nach der Ge-



MMGW 02.1 (32511) / p. 21 / 21.1.

Diese Beispiele mögen genügen, um deutlich zu machen, dass die Kennt-
nis der anthropologischen Vorlesungen der Hochschullehrerin Montes-
sori für ein vertieftes Verständnis der Ursprünge ihres anthropologischen
und pädagogischen Denkens von hohem Wert ist. Zentrale Grundgedan-
ken gehen in ihre spätere spezifisch materialorientierte Pädagogik und
Didaktik ein, die sie nach den Erfahrungen im Kinderhaus von San Lo-
renzo seit 1907 entwickelt hat. Insofern stellt die Anthropologie eine
wichtige wissenschaftliche Grundlage für ihre spätere Pädagogik dar. Sie
selbst formuliert das so:

»Man misst der Anthropologie als einer Erfahrungswissenschaft
(scienza positiva), die einen Beitrag zur Pädagogik leistet, eine große
Bedeutung zu. Heutzutage müsste man sie sogar als Grundlage der
wissenschaftlichen Pädagogik ansehen, einer Pädagogik, auf die man
noch wartet, weil sie noch niemand so entwickelt hat. Die Anthro-
pologie kann auch Philosophisches beinhalten und damit einen Bei-
trag zur Pädagogik leisten. Man muss für die (empirische) Richtung
den Einfluss des Beobachters ausschalten und die Daten des Objekts
sammeln, dabei messen, soweit man das kann.«45

Als Hochschullehrerin praktizierte Montessori mit ihren Studierenden
selbst Formen des forschenden Lernens. So berichtet sie von der Vertei-
lung kleiner Forschungsprojekte an ihre Studierenden und auch von
Projekten, die im Zusammenhang mit ihren Vorlesungen und Seminaren
von Studierenden aus eigener Initiative durchgeführt wurden.46 Für die
schulische Praxis entwickelt sie mit der »biografischen Dokumentation«
ein Konzept, mit dessen Hilfe die Lehrkräfte die Individualität ihrer
Schülerinnen und Schüler besser erfassen und für die Gestaltung von
Lernprozessen intensiver berücksichtigen können.47

Im Anhang des Bandes GW 2/1 werden neben einem Übersichtssche-
ma zur gesamten Anthropologie im damaligen Verständnis bisher unver-
öffentlichte Mitschriften von Vorträgen aus ihren frühen Ausbildungs-
kursen von 1910 in Rom in deutscher Übersetzung wiedergegeben. Dies

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 2.1 XXI

burt ihres Sohnes Mario »jeden Sommer zwei Wochen lang in ein Kloster in der Nähe
von Bologna, wohin sie sich zurückzog, um sich bei den Nonnen geistlicher Medita-
tion hinzugeben« (Kramer 1977, S. 93). Siehe auch GW 2/2, S. 36.
45 Siehe unten S. 438.
46 Siehe z.B. unten S. 416 zur Gruppenarbeit der Studierenden.
47 Vgl. dazu ausführlich das Kapitel IX von GW 2/2. Siehe auch GW 5: Kalifornische
Vorträge 2014, vor allem Vortrag IV, 10.



MMGW 02.1 (32511) / p. 22 / 21.1.

erleichtert den Bezug der anthropologischen Auffassungen Montessoris
zu ihren damaligen pädagogischen und didaktischen Auffassungen. Fer-
ner sind bisher nicht publizierte Mitschriften anthropologischer Vorträ-
ge der italienischen Gelehrten aus ihrem Ausbildungskurs 1943/44 in
Kodaikanal (Indien) aufgenommen, mit deren Hilfe man Kontinuität
und Wandel gegenüber ihren Auffassungen von 1910 einschätzen kann.

Im Anhang des Bandes GW 2/2, der deutschen Übersetzung von
Montessoris Buch »Antropologia Pedagogica« von 1910, findet man das
italienische Inhaltsverzeichnis zu ihren anthropologischen Vorlesungen
von 1906/1907 sowie Rezensionen und Kurzberichte Maria Montessoris
aus den Jahren 1897/1898. Letztere können zum besseren Verständnis
ihres Weges von der Medizin zu ihren späteren anthropologischen Auf-
fassungen beitragen. Außerdem ist als Beispiel für ihre herausragende
Qualifikation auch als Medizinerin die deutsche Übersetzung eines Bei-
trags enthalten, den sie im Jahr 1897 zusammen mit ihrem Freund und
Kollegen Dr. Giuseppe Montesano, dem Vater ihres 1898 geborenen Soh-
nes Mario, in einem medizinischen Fachorgan veröffentlicht hat.

In beiden Bänden der anthropologischen Schriften Montessoris sind
zudem – wie in allen Bänden der Gesammelten Werke Montessoris – im
Anhang ein aktuelles Literaturverzeichnis sowie ein Sach- und Personen-
register enthalten.

Schriften Maria Montessoris zur Anthropologie haben in ihrem Ge-
samtwerk einen hohen Stellenwert. Denn zeitlebens war es ihr ein be-
sonderes Anliegen, ihre wissenschaftliche Pädagogik auf anthropologi-
sche Erkenntnisse zu stützen, die sie durch Verarbeitung entsprechender
Fachliteratur ihrer Zeit und durch eigene Forschungen gewann. Dies
zeigt sich in ihren hier vorgelegten, aus ihrer frühen Zeit stammenden
Beiträgen zur Anthropologie, aber auch noch in ihrem 1949 zuerst in
Indien erschienenen Spätwerk »The Absorbent Mind« und dem letzten
noch von ihr selbst nach ihrer Rückkehr nach Europa herausgegebenen
Buch »Über die Bildung des Menschen«.48

Einführung des Herausgebers

XXII Maria Montessori

48 Montessori, Maria: The Absorbent Mind, Adyar (India) 1949; Dies.: Formazione
dell’uomo, Milano 1949. Diese beiden Schriften sind als Bände 17 und 18 der Gesam-
melten Werke Montessoris in Vorbereitung.



MMGW 02.1 (32511) / p. 23 / 21.1.

Dank

Mein Dank gilt vielen Kolleginnen und Kollegen sowie Mitarbeiterinnen,
die zur Erstellung der beiden Bände mit anthropologischen Schriften
Montessoris beigetragen haben. So hat das Team der Association Mon-
tessori Internationale (A.M.I.) in Amsterdam mich wie immer mit Rat
und Tat unterstützt, insbesondere Joke Verheul und Carolina Montessori,
die mir die Mitschriftensammlung von Montessoris Vorlesungen im aka-
demischen Jahr 1905/1906 zugänglich gemacht haben. Alexander Henny,
ein Urenkel Maria Montessoris und Repräsentant der Montessori-
Pierson Publishing Company, unterstützte meine Arbeit ebenfalls wieder
in wohlwollender und hilfreicher Weise. Meiner italienischen Kollegin
Prof. Dr. Paola Trabalzini (Universität »La Sapienzia«, Rom) verdanke
ich die Datei der Mitschriftensammlung zu den Vorträgen Montessoris
von 1906/1907. Darüber hinaus haben mir ihre wissenschaftlichen Ver-
öffentlichungen zahlreiche wichtige Informationen und Erkenntnisse zur
Anthropologie Montessoris vermittelt.49 Der Opera Nazionale Montesso-
ri in Rom (ONM) bin ich für die Erlaubnis dankbar, im dortigen Archiv-
material Recherchen durchzuführen und Kopien von Quellentexten
anzufertigen. Mein Dank gilt ferner den Mitarbeiterinnen, die Arbeits-
übersetzungen der anthropologischen Texte Montessoris erstellt haben,
insbesondere Rosa Mezzanotte, M.A., für Übersetzungen aus dem Italie-
nischen sowie Elisabeth Richter, M.A., für Übertragungen aus dem Italie-
nischen und dem Englischen.50

Danken möchte ich schließlich meiner Frau Christa, die als Biologin
und Mathematikerin mir viele sachkundige Hinweise zu Inhalten der
beiden Bände gegeben und mich wie stets tatkräftig unterstützt und er-
mutigt hat.

Altenberge, im April 2018 Harald Ludwig

Einführung des Herausgebers

Gesammelte Werke Band 2.1 XXIII

49 Siehe vor allem Trabalzini, Paola: Maria Montessori da Il Metodo a La scoperta del
bambino, Roma 2003; Dies.: Maria Montessori through the Seasons of the ›Method‹,
The NAMTA Journal, Vol. 36, No. 2, Spring 2011 (North American Montessori
Teachers’ Association, Burton, Ohio).
50 Die endgültige Textfassung und Kommentierung erfolgte durch den Herausgeber
aufgrund der italienischen Originaltexte unter vergleichender Berücksichtigung an-
derssprachiger Editionen. Siehe im Einzelnen die Einführungen zu den jeweiligen
Texten.



MMGW 02.1 (32511) / p. 24 / 21.1.



MMGW 02.1 (32511) / p. 25 / 21.1.

Maria Montessori
Anthropologische Schriften I:

Frühe anthropologische Werke 1903–1906



MMGW 02.1 (32511) / p. 26 / 21.1.

1. Die Pädagogische Anthropologie (1903)
Eine Vorlesung für die Philosophiestudenten

der Universität Rom

Dieser Vortrag Maria Montessoris für Studierende der philosophischen
Fakultät der Universität Rom wurde 1903 als selbstständige Kleinschrift
veröffentlicht.1 Erst 1997 erschien der vollständige Text erneut in der ita-
lienischen Montessori-Zeitschrift Vita dell’infanzia.2 Eine gekürzte Fas-
sung war 1905 unter dem Titel »Della Pedologia« (»Über die Pädologie«)
in einer schulpädagogischen Zeitschrift abgedruckt worden.3 Eine Überset-
zung dieses Textauszugs ins Deutsche durch Waltraud Harth-Peter und
Cristina Amplatz erschien 1998 in der Montessori-Zeitschrift Das Kind.4
Sie wurde unverändert übernommen in einen von Winfried Böhm 2010
herausgegebenen Sammelband.5 In einer neuen textkritisch bearbeiteten
und kommentierten Übersetzung ins Deutsche durch Rosa Mezzanotte
und Harald Ludwig wurde der gekürzte Text von 1905 aufgenommen in
Band 3 der Gesammelten Werke Montessoris.6 Der folgenden vollständi-
gen deutschen Fassung liegt die ursprüngliche italienische Textausgabe von

2 Maria Montessori

1 Montessori, Maria: L’Antropologia Pedagogica – Conferenza tenuta agli studenti di
filosofia nell’Università di Roma, Milano 1903; im Folgenden zitiert als 1903 (it). Die
Schrift ist Luigi Credaro (1860–1939) gewidmet, der von 1902 bis 1935 den Lehrstuhl
für Pädagogik an der Universität Rom inne hatte und Montessoris wichtigster aka-
demischer Lehrer in diesem Fachgebiet wurde. Vgl. Marco Antonio D’Arcangeli: La
Dottoressa e il Professore – Maria Montessori e Luigi Credaro, in: Cives, Giacomo /
D’Arcangeli, Marco Antonio / Pesci, Furio / Trabalzini, Paola: Montessoriana – Incon-
tri italiani, Pescara 2010, p. 33–69 (im Folgenden zitiert als D’Arcangeli 2010).
2 Vita dell’infanzia 46 (1997), n. 8 (ottobre), p. 8–15.
3 Montessori, Maria: Della Pedologia, in: La nuova scuola – rivista mensile di educa-
zione e istruzione I (1905), n. 2, p. 20–22. [Im Folgenden zitiert als 1905 (it)].
4 Montessori, Maria: Über die Pädologie, in: Das Kind 24/1998, S. 7–10 [im Folgenden
zitiert als 1998 (dt)].
5 Montessori, Maria: Über die Paidologie, in: Böhm, W. (Hrsg.): Maria Montessori –
Einführung mit zentralen Texten, Paderborn 2010, S. 78–83.
6 Siehe Montessori, Maria: Gesammelte Werke Bd. 3: Erziehung und Gesellschaft –
Kleine Schriften aus den Jahren 1897–1917, Freiburg 2011, S. 338–346 (im Folgenden
zitiert als Montessori GW 3: Erziehung 2011).



MMGW 02.1 (32511) / p. 27 / 21.1.

1903 zugrunde.7 Die italienische Kurzfassung von 1905 und deren deut-
sche Übersetzung durch Harth-Peter/Amplatz werden vergleichend heran-
gezogen. Übersetzungen in andere Sprachen scheinen bisher nicht vor-
zuliegen.

Die Kenntnis des vollständigen Textes dieses grundlegenden Vortrags
Montessoris von 1903 ist für das Verständnis der Auffassung Montessoris
von Pädagogik als Wissenschaft von großer Bedeutung. Zieht man nur die
Kurzfassung von 1905 heran, könnte der Eindruck entstehen, Montessori
verstehe Pädagogische Anthropologie und Pädagogik lediglich als empiri-
sche Wissenschaften.8 In Wirklichkeit geht es ihr jedoch um eine »grund-
legende Synthese in der wissenschaftlichen Pädagogik«. Wie die italie-
nischen Erziehungswissenschaftler Giacomo Cives und Paola Trabalzini
in einer Würdigung dieses Vortrags betonen, ist es Montessoris Anliegen,
Pädagogik zu konzipieren als Vereinigung der Erkenntnisse der modernen
naturwissenschaftlichen Anthropologie, Biologie, Medizin, Psychologie so-
wie der erfahrungswissenschaftlich orientierten Soziologie mit historischen
und philosophischen Reflexionen der bisherigen Pädagogik.9 So heißt es bei
Montessori in einem in der Kurzfassung fehlenden Textabschnitt: »Denn
die Pädagogik muss nicht nur Anschluss finden an jeden modernen Zweig
der Erfahrungswissenschaft (scienza positiva), sondern sich auch all das
aneignen, was die Erfahrung der Menschheit seit den ältesten Zeiten an-
zusammeln verstanden hat.«10

Maria Montessori hatte 1902 nach etwa zweijähriger Tätigkeit ihre
Aufgaben an der »Scuola Magistrale Ortofrenica« (= »Ausbildungsschule
für Lehrer von geistig Behinderten«) abgegeben. Die Leitung dieses Insti-
tuts, zu dem auch eine Schule für geistig behinderte oder retardierte Kin-
der gehörte, war ihr zusammen mit ihrem Kollegen Dr. Giuseppe Monte-
sano (1868–1961) übertragen worden.11 Nach eigenen Aussagen begann
sie nach zwei Jahren dortiger Tätigkeit, bei der sie die Kinder beobachtete
und unterrichtete, an der philosophischen Fakultät der Universität Rom

1. Die Pädagogische Anthropologie (1903)

Gesammelte Werke Band 2.1 3

7 Ein Exemplar der kleinen Abhandlung liegt in Rom in der Bibliothek der Italie-
nischen Montessori-Gesellschaft [Opera Nazionale Montessori (ONM)] vor.
8 So zum Beispiel Winfried Böhm in seiner Einführung zur 1905 erschienenen Kurz-
fassung des Textes in: Böhm, W. (Hrsg.) 2010 (siehe S. 2, Anm. 5), S. 78 f.
9 Cives, Giacomo / Trabalzini, Paola: Significato e importanza della conferenza L’An-
tropologia Pedagogica del 1903 della Montessori (= »Sinn und Bedeutung des Vortrags
Montessoris ›Die Pädagogische Anthropologie‹ von 1903«), in: Vita dell’infanzia 46
(1997), n. 9 (novembre), p. 8–12.
10 Siehe unten S. 10.
11 Vgl. zu Montessoris Biographie bis zum Ende des 1. Weltkriegs die ausführliche
Zeittafel im Anhang III von Montessori GW 3: Erziehung 2011, S. 511–516.



MMGW 02.1 (32511) / p. 28 / 21.1.

ein Studium der Pädagogik und der Psychologie, um sich auf die Anwen-
dung der Erkenntnisse, die sie im Umgang mit behinderten Kindern ge-
wonnen hatte, auch für Erziehung und Bildung nicht behinderter Kinder
vorzubereiten.

»Damals begann ich ein wirklich gründliches Studium der sogenann-
ten reparativen Pädagogik; danach wollte ich die normale Pädagogik
und ihre Grundlagen studieren, also immatrikulierte ich mich als
Philosophiestudentin an der Universität. Ich war von einem starken
Glauben beseelt: Auch wenn ich nicht wusste, ob ich jemals Gelegen-
heit haben würde, den Wahrheitsgehalt meiner Idee zu erproben, gab
ich trotzdem jede andere Beschäftigung auf, um sie zu vertiefen und
mich sozusagen auf eine unbekannte Mission vorzubereiten.«12

Aufgrund ihrer schon vorliegenden Qualifikationen wurde Montessori im
Rahmen einer ministeriellen Sonderregelung gleich für das dritte Studien-
jahr zugelassen und konnte ohne die sonst üblichen Prüfungen anVorlesun-
gen von Antonio Labriola13, Giacomo Barzellotti14 und Pietro Ragnisco15

teilnehmen. Ferner besuchte sie bei Sante De Sanctis den Psychologiekurs.16

1. Die Pädagogische Anthropologie (1903)

4 Maria Montessori

12 Montessori, Maria: GW Bd. 1: Die Entdeckung des Kindes, 3. Aufl., Freiburg 2015,
S. 30. (Im Folgenden zitiert als Montessori GW 1: Entdeckung 2015).
13 Antonio Labriola (1843–1904) war von 1874 bis 1904 Professor für Philosophie und
Pädagogik an der Universität Rom mit wechselnden Schwerpunkten. Labriola befasste
sich zunächst intensiv mit der Philosophie Hegels. Um 1890 betrieb er systematische
Studien zu Marx und Engels und popularisierte und verbreitete in der Folgezeit deren
Ideen in Italien. Er gilt als Vater des Marxismus in Italien.
14 Giacomo Barzellotti (1844–1917) befasste sich intensiv mit Ideen des Neukantia-
nismus in Italien. 1896 wurde er Professor für Philosophiegeschichte an der Univer-
sität Rom. Er verfasste u. a. eine kritische Studie zur Ethik des Positivismus (1871).
15 Pietro Ragnisco (1839–1920) lehrte seit 1883 Moralphilosophie an der Universität
Pavia. Er wechselte 1902 an die Universität Rom.
16 Sante De Sanctis (1862–1935) schloss 1886 an der Universität Rom mit einer Unter-
suchung zu Sprachstörungen sein Medizinstudium ab. In der Folgezeit befasste er sich
vor allem mit psychiatrischen Problemen. Er bevorzugte empirische Forschungs-
methoden und entwickelte verschiedene Testverfahren, u. a. zur Untersuchung geistig
behinderter Kinder. Darauf bezieht sich Maria Montessori in Il metodo … (siehe
GW 1: Entdeckung 2015, S. 216 und 460). De Sanctis gründete 1899 in Rom, etwa
zeitgleich zur Gründung der von Montessori und Montesano geleiteten Scuola Magis-
trale Ortofrenica, eine Einrichtung zur Förderung geistig behinderter Kinder im Vor-
schulalter. Einer seiner thematischen Forschungsschwerpunkte war seit 1892 die
Schlaf- und Traumforschung. Auf entsprechende Untersuchungen von De Sanctis
nimmt Montessori in ihrer Dissertation Bezug. Zusammen mit ihm veröffentlichte
sie 1897 im Anschluss an ihre Doktorarbeit die Untersuchung »Sulle cosidette alluci-



MMGW 02.1 (32511) / p. 29 / 21.1.

Im Rahmen ihres Zweitstudiums nahm Montessori im Studienjahr
1903/1904 auch an den Lezioni di pedagogia (= Vorlesungen zur Päda-
gogik) von Luigi Credaro (1860–1939) teil, der von 1901/1902 bis 1935
den Lehrstuhl für Pädagogik an der Universität Rom innehatte und 1907/
1908 die wissenschaftliche Zeitschrift Rivista Pedagogica ins Leben rief.17
In ihrem Werk Il metodo … von 1909 fordert Montessori für die An-
hebung des Niveaus der Schule eine engere Zusammenarbeit von pädago-
gischer Praxis in den Schulen und wissenschaftlicher Universitätspädago-
gik und beruft sich dabei auch auf Credaro. So heißt es in den beiden
Auflagen von 1909 und 1913:

»Der praktische Fortschritt der Schule würde hingegen eine echte Ver-
einigung bei der Ausrichtung der Studien und des Denkens erfordern
und zwar in dem Sinne, dass die Gelehrten ihre Aufmerksamkeit di-
rekt auf diewichtigsten Bereiche der Schule richten unddie Lehrer sich
aus dem niedrigen Bildungsstand, auf dem sie sich heute befinden, auf
ein höheres Niveau erheben müssten. Diesem äußerst praktischen
Zweck dienen gegenwärtig in Italien die von Credaro gegründeten
pädagogischen Universitätsschulen, die das Ziel haben, die Pädagogik
aus einem einfachen Nebenfach der Philosophischen Fakultät, das sie
bisher war, zu einer selbstständigen Fakultät auszubauen, die sich wie
die Medizin aus den verschiedensten Vorlesungsfächern zusammen-
setzt. – Darunter fallen auch: Pädagogische Hygiene, Pädagogische
Anthropologie und Experimentalpsychologie. … Die organisatori-
sche Begabung Credaros lässt uns heutzutage hoffen, dass sich in un-
seren Universitäten eine gründliche Erneuerung der Schule und der
Erziehungsmethoden vollziehen wird. Er lässt insbesondere erwarten,
dass auch das richtige Zusammenwirken zwischen den Experimental-
wissenschaften, die ohne Zweifel sehr nützliches Material für die

1. Die Pädagogische Anthropologie (1903)

Gesammelte Werke Band 2.1 5

nazioni antagonistiche« (= »Über die so genannten antagonistischen Halluzinatio-
nen«), in: Policlinico IV (1897), fasc. 2, p. 68–71 und fasc. 3, p. 113–124 (auch als
selbstständiger Sonderdruck 1897 erschienen). Siehe die deutsche Übersetzung dieses
Textes in GW 2/2, Anhang I, Text Nr. 3, S. 605–622. Vgl. die Besprechung dieser Ab-
handlung durch den deutschen Psychiater Moritz Ottomar Fraenkel (1814–1902), in:
Zeitschrift für Psychologie und Physiologie der Sinnesorgane 15/1897, S. 238–239. De
Sanctis gilt als einer der Väter der wissenschaftlichen Psychologie und Psychiatrie in
Italien. Vgl. auch Montessori, GW 3: Erziehung 2011, S. 5, Anm. 6; S. 433, Anm. 11.
Vgl. Trabalzini, Paola: Maria Montessori da Il Metodo a La scoperta del bambino,
Roma 2003, p. 59 f.; Trabalzini, P.: Maria Montessori through the Seasons of the ›Me-
thod‹, The NAMTA Journal 36 (2011), n. 2 (Spring 2011), p. 39.
17 Vgl. D’Arcangeli 2010, p. 34. Die Zeitschrift erschien bis zum Jahr 1939.



MMGW 02.1 (32511) / p. 30 / 21.1.

Erneuerung der Theorie der Pädagogik vorbereitet haben, und der
Erziehungskunst der in der Praxis tätigen Lehrer, die in den pädago-
gischen Universitätsseminaren Italiens ihre Bildung vervollkommnen
können, zustande kommen wird. Auf diesen Fortschritt dürfte das
Vaterland mit Recht stolz sein.«18

Credaro gab in den Lezioni di pedagogia eine historisch und philosophisch
orientierte Einführung in die Pädagogik.19 In seiner Studie über Montes-
sori und Credaro, der zwischen 1910 und 1914 auch Bildungsminister
Italiens war, stellt der italienische Erziehungswissenschaftler Marco Anto-
nio D’Arcangeli aufgrund einer umfangreichen Mitschrift der Lezioni di
pedagogia im Studienjahr 1903/1904 eine Inhaltsübersicht zusammen.20
In einem Anhang gibt D’Arcangeli Auszüge aus der Mitschrift dieser Vor-
lesungen Credaros wieder. Der erste Auszug enthält eine Würdigung von
Herbert Spencer (*1820), der am 8. Dezember 1903 verstorben war,21 der
zweite befasst sich ausführlich mit dem Erziehungsroman »Emile« von
Jean Jacques Rousseau (1712–1778).22 Weitere Persönlichkeiten, die von
Credaro behandelt werden, sind nach der bei D’Arcangeli wiedergegebe-
nen Übersicht: Francis Bacon von Verulam (1561–1626), René Descartes
(1596–1650), Wolfgang Ratke (1571–1635), Johann Amos Comenius
(1592–1670), August Hermann Francke (1663–1727) in Verbindung mit
dem Pietismus, François Fénelon (1651–1715), Étienne Bonnot de Condil-
lac (1714–1780), Claude Adrien Helvétius (1715–1771), Denis Diderot
(1713–1784), Johann Bernhard Basedow (1724–1790) und die Philanthro-
pen.23 Als Philosophen, welche die neue Pädagogik vorbereitet hätten, stell-

1. Die Pädagogische Anthropologie (1903)

6 Maria Montessori

18 Übersetzt nach: Montessori, Maria: Il metodo della Pedagogia Scientifica applicato
all’educazione infantile nelle Case dei Bambini, Edizione critica, Roma 2000, p. 74–75
(im Folgenden zitiert als Il metodo). Dieses Werk erschien erstmals 1909, dann zu
Lebzeiten Maria Montessoris in weiteren vier Auflagen (1913, 1926, 1935, zuletzt mit
verändertem Titel 1950). Vgl. die erste deutsche Ausgabe dieses Werkes: Selbsttätige
Erziehung im frühen Kindesalter nach den Grundsätzen der wissenschaftlichen Päda-
gogik methodisch dargelegt, Stuttgart 1913, S. 4–5. In den späteren stärker veränder-
ten Auflagen von Il metodo seit 1926 wird der Name Credaros in diesem Kontext nicht
mehr erwähnt. Vgl. Montessori, GW 1: Entdeckung 2015, S. 8–9.
19 Credaro war vor seiner Tätigkeit an der Universität in Rom in Pavia Professor für
Philosophiegeschichte.
20 D’Arcangeli 2010, p. 37 f.
21 Ebd., p. 42–48.
22 Ebd., p. 48–67.
23 Als »Philanthropen« (= »Menschenfreunde«) wird eine Gruppe von Pädagogen der
Aufklärung bezeichnet, zu deren führenden Köpfen Basedow gehörte. Sie gingen von
einer guten und bildbaren Natur des Menschen aus und hofften, durch aufklärende,



MMGW 02.1 (32511) / p. 31 / 21.1.

te Credaro die englischen Denker Thomas Hobbes (1588–1679) und John
Locke (1632–1704) vor. Zu Beginn seiner Würdigung Spencers nennt er
drei Bücher, die besonders bedeutsam für die Pädagogik seien. Es sind
Rousseaus »Emile« (1762), Herbarts »Allgemeine Pädagogik« (1806)24

und Spencers »Education: intellectual, moral, and physical« (1861). Man
darf annehmen, dass Montessori manche ihrer Kenntnisse der Geschichte
der Pädagogik und der Philosophie den Lezioni di pedagogia Credaros
verdankt.

Montessori geht in ihrem Vortrag von der grundlegenden Frage der
philosophischen Anthropologie aus: Wer ist der Mensch? … Wo kommt er
her? … Wo geht er hin? Die ersten beiden Teile dieser Fragestellung will sie
aus der Sicht der erfahrungswissenschaftlich vorgehenden wissenschaft-
lichen Biologie beantworten, um für die Pädagogik eine biologische Basis
zu schaffen. Die Antwort auf den dritten Teil soll dann unter Berücksich-
tigung dieser Basis von den Pädagogen aus einer Analyse der Gesellschaft
gewonnen werden. Pädagogik wird von Montessori verstanden als Integra-
tionswissenschaft, in der die Erkenntnisse und Methoden der verschiede-
nen Humanwissenschaften – auch die historischen und philosophischen –
eingebracht und für die Aufgabe der Erziehung und Bildung des heran-
wachsenden jungen Menschen ausgewertet werden.

Als Basis soll eine wissenschaftliche Kinderkunde dienen, für die Mon-
tessori auf einen Vorschlag des Franzosen Eugène Blum zurückgreift, der
für diese Wissenschaft die Bezeichnung »Pädologie« in einer dreifachen
Differenzierung angeregt hatte: Allgemeine Pädologie, Labor-Pädologie,
Introspektive Pädologie. Gemeinsamer methodischer Ansatz für alle For-
men der Pädologie ist »die direkte Beobachtung des Individuums«. Anstel-
le der Bezeichnung »Allgemeine Pädologie« schlägt Montessori die Formu-
lierung »Pädagogische Anthropologie« vor:

»Sie ist von dem Bestreben zur Synthese der gesamten Pädologie be-
seelt und hat als materielle Grundlage die Klinik, und es gehört zu
ihrer Aufgabe, das Individuum und seine Geschichte synthetisch dar-

1. Die Pädagogische Anthropologie (1903)

Gesammelte Werke Band 2.1 7

vernunftorientierte Erziehungs- und Bildungsmaßnahmen bessere Voraussetzungen
für eine prosperierende Gesellschaft und ein glückliches Leben des Einzelnen zu schaf-
fen.
24 Luigi Credaro, der auch in Leipzig bei Wilhelm Wundt (1832–1920) studiert hatte,
veröffentlichte u. a. ein Buch zur Pädagogik Johann Friedrich Herbarts (1776–1841),
das in mehreren Auflagen von 1900 bis 1935 erschien: La pedagogia di G. F. Herbart,
Torino 1900. Credaro war auch mit Immanuel Kant (1724–1804) vertraut und unter-
suchte dessen Einfluss in Italien. (Vgl. z.B. Luigi Credaro, Alfonso Testa e i primordi del
kantismo in Italia, Catania 1913).



MMGW 02.1 (32511) / p. 32 / 21.1.

zustellen. Damit gibt sie der Pädagogik ihre biologische Grundlage
und antwortet auf die große Frage »Wer ist der Mensch? … Wo
kommt er her?« (s. u. S. 25).

Montessori hebt hervor, dass zum anthropologischen Basiswissen auch
Kenntnisse der Physiologie des Organismus gehören. In ihrer Sicht bilden
die gesunden körperlichen Funktionen, aber auch angemessene äußere
Reize eine notwendige Voraussetzung für geistige Leistungen. Als Beispiele
dienen ihr hier das zentrale Nervensystem und verschiedene Drüsen.
Allerdings wäre eine Verabsolutierung solcher Teilaspekte verhängnisvoll:

»Ja, aber das Gehirn allein wird doch niemals eine Antwort auf die
Frage geben können: Was ist der Mensch? Ein einziger Teil kann nicht
das Ganze sein, und die Pädagogen müssen den ganzen Menschen
erziehen. Die Physiologie des Nervensystems ist, für sich betrachtet,
unter pädagogischem Aspekt nicht nur eine Abstraktion, sondern ein
Irrtum.« (s. u. S. 21)

Pädagogische Anthropologie unterscheidet sich von anderen Formen der
Anthropologie wie der Soziologischen Anthropologie, der Kriminalanthro-
pologie oder der Pathologischen Anthropologie. Diese beschränken sich auf
die Feststellung von Tatsachen, die allerdings von der Pädagogischen An-
thropologie bei ihrer Aufgabe einbezogen werden sollen, die Grundlage für
eine Pädagogik zu schaffen, die letztlich auf die Zukunft der Menschheit
zielt. Montessoris pathetische Schlussworte zeigen, wie stark die junge Ge-
lehrte damals noch vom Fortschrittsglauben ihrer Zeit geprägt ist.

»Dem Ehrenwerten LUIGI CREDARO
Professor der Pädagogik

an der Universität von Rom (gewidmet)«

Eines Tages drang aus dem Herzen eines großen Dichters die geheim-
nisvolle Frage: Wer ist der Mensch? … Wo kommt er her? … Wo geht er
hin?25 Es war wie die Formulierung eines großen Welträtsels, das für den
menschlichen Geist unlösbar bleiben würde.

1. Die Pädagogische Anthropologie (1903)

8 Maria Montessori

25 Die Hervorhebungen an dieser Stelle und im Folgenden finden sich bereits im ita-
lienischen Text Montessoris.


