Suhrkamp Verlag

Leseprobe

Claude
Lévi-Strauss
Yon Montaigne
Zzu Montaigne

suhrkamp taschenbuch
wissenschaft

Lévi-Strauss, Claude
Von Montaigne zu Montaigne

Herausgegeben und mit einem Vorwort von Emmanuel Désveaux Aus dem Franzosischen von
Eva Moldenhauer

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2247
978-3-518-29847-3



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 2247



Der Band versammelt zwei bisher unverdffentlichte Vortrige
von Claude Lévi-Strauss, die im Abstand von mehr als einem
halben Jahrhundert gehalten wurden: der erste 1937, der zweite
1992, beide haben Montaigne zum Gegenstand. Sie lassen den
zentralen Platz erkennen, den Montaigne im Denken von Lévi-
Strauss einnimmt, und erdffnen damit eine neue Perspektive
auf das Werk des groflen franzésischen Anthropologen. Im Zei-
chen Montaignes, seines lebenslangen Begleiters, wird ihm die
Ethnologie zu einer revolutiondren Wissenschaft.

Claude Lévi-Strauss (1908-2009) hatte zuletzt den Lehrstuhl fiir
Anthropologie am Collége de France inne. Im Suhrkamp Verlag
sind zuletzt erschienen: Wir sind alle Kannibalen (stw 2223) und
Die andere Seite des Mondes. Schrifien iiber Japan (stw 2204).



Claude Lévi-Strauss
Von Montaigne
zu Montaigne

Herausgegeben und mit
einem Vorwort von
Emmanuel Désveaux

Aus dem Franzosischen
von Eva Moldenhauer

Suhrkamp



Die Originalausgabe ist unter dem Titel
De Montaigne & Montaigne erschienen
© 2016, Paris, Editions de I'Ecole de hautes études
en sciences sociales

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Erste Auflage 2018
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2247
© dieser Ausgabe Suhrkamp Verlag Berlin 2018
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das des 6ffentlichen
Vortrags sowie der Ubertragung durch Rundfunk
und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Umschlag nach Entwiirfen
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29847-3



Inhalt

Emmanuel Désveaux
Vorwort 7

Eine revolutionire Wissenschaft:

Die Ethnographie 33

Riickkehr zu Montaigne 65

Biographischer Abriss
Lévi-Strauss (1908-2009) 93






Emmanuel Désveaux
Vorwort






Das diffusionistische Moment
bei Lévi-Strauss

Die beiden im vorliegenden Band versammelten Vortri-
ge, im Abstand von einem halben Jahrhundert gehalten,
entsprechen einander: Sie umgrenzen einen sehr langen
Zyklus, den des o6ffentlichen Worts des beriihmtesten
franzdsischen Anthropologen.! Denn aller Wahrschein-
lichkeit nach wurde der erste im Januar 1937 gehalten
und der zweite im April 1992. Erinnern wir daran, dafd
dieses Jahr fiir Lévi-Strauss ein besonderes Zusammen-
treffen aufweist: die Finfhundertjahrfeier der Entdek-
kung Amerikas und die Feier zu Montaignes vierhun-
dertstem Todestag — ein Kontinent und ein Autor, die
ihm ganz besonders am Herzen lagen.

Zufillig haben wir nun aber im selben Jahr unsererseits
einen Text mit dem Titel »Un itinéraire de Lévi-Strauss.
De Rousseau a Montaigne« in der Zeitschrift Critique
veroffentlicht.? Es handelte sich hierbei um einen Kom-

1 Lévi-Strauss wird jedoch weiterhin schreiben. Insbesondere
wird er zwischen 1989 und 2000 gelegentlich eine Kolumne
in der italienischen Tageszeitung La Repubblica verdftentlichen.
Die franzdsischen Fassungen dieser Texte erschienen 2013 unter
dem Titel Nous sommes tous des cannibales [dt.: Wir sind alle
Kannibalen, iibers. v. Eva Moldenhauer, Berlin 2014].

2 Critigue, Nr. 540, Mai 1992, S.374-390; wiederaufgenommen



mentar, der von der Lektiire der im Herbst zuvor erschie-
nenen Luchsgeschichte’® inspiriert war. Wir steckten einen
Weg ab, der von einer auf dem Austausch beruhenden
Irenik unter den Auspizien Rousseaus zu einer sehr viel
desillusionierteren Sicht der menschlichen Natur fiihr-
te, Synonym einer entschiedenen Melancholie, bei der
Montaigne Pate stand. Damals sahen wir den Ursprung
von Lévi-Strauss’ anthropologischem Denken in den Ele-
mentaren Strukturen der Verwandtschaft. Damit griffen
wir einen Gemeinplatz der Exegese auf, der von dem Be-
troffenen selbst hartnickig verfochten wurde. Dennoch
tduschten wir uns. Allerdings wufSten wir nichts von der
Existenz des Vortrags von 1937, den wir erst kiirzlich in
den Archiven der Bibliothéque nationale de France aus-
gegraben haben. Und er gebietet uns, unsere Sicht von
Lévi-Strauss’ ersten Schritten in der Anthropologie zum
groflen Teil zu revidieren. Dank diesem auf den ersten
Blick recht verwirrenden Text kommt ein unerwartetes
Moment seines Denkens wieder zum Vorschein: dasjeni-
ge, in dem er einen orthodoxen Diffusionismus vertrat.
Doch insofern der Diffusionismus eine Variante — oder,
wie wir sehen werden, vielmehr die Matrix — des kultu-
rellen Relativismus ist, scheint es uns nunmehr richtiger
zu sein, Lévi-Strauss Weg ausgehend von Montaigne
und bei Montaigne endend zu beschreiben, was uns na-
tiirlich nicht daran hindert, die eminente Bedeutung der

in: Emmanuel Désveaux, Au dela du structuralisme. Six médita-
tions sur Claude Lévi-Strauss, Paris 2008.

3 Claude Lévi-Strauss, Histoire de Lynx, Paris 1991 [dt.: Die Luchs-
geschichte, tibers. v. Hans-Horst Henschen, Miinchen 1995 und
Frankfurt am Main 2004].

I0



rousseauistischen Etappe in seinem Werk anzuerkennen.
Zumal, wie wir sehen werden, der Vortrag von 1937 auch
deren Anfinge enthilt.

Als Lévi-Strauss 1935 in Begleitung seiner Ehefrau* nach
Brasilien aufbricht, ist er als Dozent der Soziologie einge-
laden worden. Er ist weder Anthropologe noch Ethnolo-
ge, auch wenn er in Paris durch einige Begegnungen und
Lektiiren bereits Bekanntschaft mit der exotischen Eth-
nographie gemacht hatte. Doch verwundert stellt man
fest, daf$ seine Lektiiren, wenn nicht seine Begegnungen
bereits eine starke Neigung fiir den Amerikanismus er-
kennen lassen, ob nun mit Jean de Léry, dem Ahnherrn
aus dem 16. Jahrhundert, oder mit Robert Lowie, dem
Zeitgenossen, der ihm sieben Jahre spiter helfen sollte,
in New York Fuf$ zu fassen.’ Doch in Wirklichkeit befafst
sich Lévi-Strauss in Sao Paulo, in der Aufregung vor sei-
nen Expeditionen, ernsthaft mit der Anthropologie (oder
der Ethnologie oder der Ethnographie, drei Termini, die
wir vorldufig nahezu fiir Synonyme halten werden, wie
er selbst es {ibrigens in seiner Rede tut), und zwar als
Autodidakt.® Allerdings hatte damals die franzésische
Universitdt im Vergleich zu dem, was andernorts der Fall
war, in diesem Bereich kaum etwas zu bieten, abgesehen
von einigen vereinzelten brillanten Geistern wie Marcel
Mauss und oder Marcel Granet. Die Humangeographie

4 Dina Dreyfus (1911-1999).

s Emmanuelle Loyer, Lévi-Strauss, Paris 2015, S.177 und 132 [dt.:
Lévi-Strauss. Eine Biographie, ibers. v. Eva Moldenhauer, Berlin
2017, S.175 und 210].

6 Denis Bertholet, Claude Lévi-Strauss, Paris 2003, S. 84.

II



nach Paul Vidal de La Blache, der damals hohes Anse-
hen genof3, beherrschte das Feld mit einer umfassenden
Kenntnis der Welt und behinderte infolgedessen den
Aufschwung der Disziplin. Daher wurde die Anthropo-
logie in den Vereinigten Staaten, in Grof$britannien und
in Deutschland betrieben, und es steht aufler Zweifel,
dafl die sukzessiven Lieferungen des American Anthro-
pologist, des Journal of the Royal Anthropological Institute
oder auch des Anthropos an die Universitit von Sao Paulo
eine wesentliche Rolle spielten und den exilierten jun-
gen Dozenten in beschleunigtem Tempo iiber die gro-
en Themen und die methodologischen Anfangsgriin-
de der Disziplin informierten. Nun wurde diese in den
1920er - 1930er Jahren aber durch eine grofle Debatte
erschiittert, die dem Neuling nicht hatte entgehen kon-
nen. Es handelte sich um die Kontroverse, bei der zwei
Sichtweisen der kulturellen Vielfalt einander zuweilen
erbittert entgegenstanden — Sichtweisen, zwischen de-
nen der Funktionalismus als Schiedsrichter fungierte.
Ein 1927 in New York erschienenes kleines Werk, an dem
die besten Geister der Epoche mitwirkten, vermittelt uns
ein recht eindrucksvolles Bild dieser Polemik.” Es stellt
sich heraus, daf$ sich beide Lager gleichermaflen auf den
Begriff der Diffusion beriefen, ihm jedoch nicht dieselbe
Funktion beimafSen.

Die erste Sichtweise stellt die tibersteigerte Seite des
Evolutionismus dar. Sobald ihr zufolge in einer mensch-

7 Grafton Elliot Smith, Bronislaw Malinowski, Herbert J. Spin-
den und Alexander Goldenweiser, Culture: The Diffusion Con-
troversy, New York 1927.

I2



lichen Gruppe irgendein Fortschritt erfolge, zum Bei-
spiel die Einfihrung der Topferei, resultiere er zwangs-
laufig aus einem Import. Es gebe nur eine einzige Quelle
menschlicher Innovation, nimlich das alte Agypten und
das Abendland im weiteren Sinne, von wo aus sich jeder
Fortschritt in der Welt verbreitet habe, wenn auch mehr
oder weniger schnell oder erfolgreich, was die Riickstin-
digkeit einiger Populationen erklire. Dem gegeniiber
vertritt man die Ansicht der gleichzeitigen Erfindung.
Anders gesagt, es gebe mehrere »zivilisatorische« Orte,
Brennpunkte der Kreativitdt, von denen aus sich die In-
novationen, allgemeiner aber auch die Kulturmerkmale
regional, ja sogar {iber ganze Kontinente ausbreiten. Doch
hier ist eine Prizisierung geboten. Auf dem Hohepunkt
der Polemik konnte die erste Sichtweise von ihren Op-
ponenten insofern als »diffusionistisch« bezeichnet wer-
den, als ihr zufolge alles dazu bestimmt ist, sich auszu-
breiten.® Doch insofern diese Position ganz und gar vom
Evolutionismus abhingt, wurde der Terminus Diffusio-
nismus letztlich eher der gegnerischen Sicht vorbehalten,
fir die die Ausbreitung ein regelrechter theoretischer
Gegenstand wird. Denn angesichts eines von der Ethno-
graphie beobachteten — oder von der Archiologie zuta-
ge geforderten — Kulturmerkmals wird hier das, was der
Endogenese untersteht, nicht von vornherein unter das
subsumiert, was von auf8erhalb kommt. Die Ausbreitung
als solche wird zum Indiz und nicht zum ehrenriihrigen
Zeichen schopferischer Unfihigkeit. Sie befreit sich von
der Obsession des Fortschritts und seiner urspriinglichen

8 Grafton Elliot Smith, in: ebd., S.12.

13



Lokalisierung, indem sie vielmehr dazu auffordert, den
Raum zu erkunden, um sowohl die Ausdehnung wie die
Grenzen bei der Verteilung der Kulturelemente ausfin-
dig zu machen. So verstanden hat der Diffusionismus
mehrere Konsequenzen. Er nimmt eine Art Indexierung
der Kulturmerkmale vor, anders gesagt eine Aufblitte-
rung des ethnographischen Materials, die den Abstand
zwischen Unterbau und Uberbau verwischt. Zudem er-
laubt er es nicht nur, sich gelassen eine Vielzahl von Or-
ten vorzustellen, an denen »Innovationen« auftauchen,
sondern er geht so weit, die Gleichwertigkeit zweier For-
men von »Fortschritt« in Frage zu stellen, insofern er das
Fehlen eines Kontakts zwischen ihnen konstatiert. Wie
bereits Spinden bemerkte,” hat die Landwirtschaft nicht
zwangsldufig den gleichen Status und die gleichen Aus-
wirkungen, je nachdem ob sie auf dem Weizen beruht
wie im Mittleren Osten, auf dem Reis wie im Fernen
Osten, auf dem Mais wie in Mittelamerika oder auf dem
Maniok wie im siidamerikanischen Tiefland. In dieser
Hinsicht erweist sich der Diffusionismus als eine Stro-
mung der Analyse, die geeignet ist, Phinomene in all ih-
rer Komplexitit zu erfassen — aber auch, die Grundlagen
des historischen Materialismus zu untergraben.

In diesem Zusammenhang ist der Vortrag zu sehen,
den Lévi-Strauss im Januar 1937 vor einem Publikum so-
zialistischer und pazifistischer Fithrungskrifte der CGT
(Confédération du travail, Arbeitergewerkschaft) halt.
Er findet wihrend seines kurzen Pariser Aufenthalts im
Winter 1936-1937 statt, der wiederum zwischen seinen

9 Herbert J. Spinden, in: ebd., S.12.

14



beiden ethnographischen Missionen liegt, von denen
Traurige Tropen berichtet, das heifSt zwischen der Expe-
dition zu den Caduveo und den Bororo und dem pri-
mitivistischen Trugbild, dessen bevorzugte Vermittler
die Nambikwara sein werden.!” Wir werden unten auf
seine lange Einfithrung zuriickgekommen, die dem »re-
volutioniren« Charakter der Ethnographie gewidmet ist;
halten wir im Augenblick fest, daf§ der Kern der Rede
auf einen regelrechten Angriff auf jede Argumentation
evolutionistischer Art hinauslduft, und zwar gerade zu-
gunsten dessen, was wir soeben als Diffusionismus be-
schrieben haben.

Zunichst befaflt sich Lévi-Strauss mit der Exege-
se des Terminus »primitiv«, mit dem die traditionel-
len exotischen Populationen bezeichnet werden. Sie
sind nicht deshalb primitiv, weil sie dem Ursprung der
Menschheit niherstiinden, im Vergleich zu uns sogar
zuriickgeblieben wiren, sondern einfach deshalb, weil
es bei ihnen keine Entwicklungen gegeben hat, die ihre

10 Claude und Dina Lévi-Strauss sind zwischen Dezember 1936
und Mirz 1937 in Paris. Diese kurze Abwesenheit von Bra-
silien liegt zwischen seiner Mission bei den Caduveo und
den Bororo (November 1933 - Mirz 1936) und der bei den
Nambikwara (Mai 1938 - Januar 1939). Sie gibt den Eheleuten
Lévi-Strauss Gelegenheit, ihre Sammlung ethnographischer
Bororo-Objekte in der Galerie Wildenstein vorzustellen und,
was Lévi-Strauss selbst betrifft, eine Reihe von Vortrigen zu
halten, auf die er in Zraurige Tropen kurz anspielt (Tristes Tro-
piques, Paris 1957, S.281 [dt.: Traurige Tropen, ibers. v. Eva
Moldenhauer, Frankfurt am Main 1978, S.238]). Siehe auch
Emmanuelle Loyer, Lévi-Strauss, a.a.O., S.192 [dt.: S.251],
die allerdings den hier abgedruckten Vortrag nicht erwihnt.

15



Natur verdunkeln. Daher ihr innerer Wert. Bekannt-
lich ist Lévi-Strauss dieser Auffassung sehr lange treu
geblieben, bis zur Abfassung der Mythologica. Was hier
jedoch fiir eine typisch diffusionistische kleine Musik
sorgt, liegt an der Behauptung, daf§ in diesen Gesell-
schaften jedenfalls parallele Entwicklungen stattgefun-
den haben konnen, das heifyt Entwicklungen, die sich
vollig von denen unterscheiden, die die Vergangenheit
unserer eigenen Gesellschaften geprigt haben. Er fiihrt
diese Idee weiter aus und prangert die evolutionistische
Theorie in ihren Hauptbegriindungen an, diejenige,
die die fortgeschrittenen Volker von den zuriickge-
bliebenen trennt, und diejenige, in seinen Augen weit
gefihrlichere (in Anbetracht seiner primitivistischen
Neigung versteht man, warum), die eine Unilinearitit
der menschlichen Evolution postuliert und meint, daf§
jede Kultur notwendigerweise dieselben Stadien durch-
laufe wie jene, von denen sie iiberholt wurde. Anhand
von Beispielen, von denen einige der physischen Anthro-
pologie entlehnt sind (was zu tun er spiter ablehnen soll-
te), zeigt Lévi-Strauss die Haltlosigkeit dieser Sichtweise
auf, indem er abwechselnd auf das Gebiet der Techniken
verweist, sie entweder als solche oder in direktem Kon-
takt mit der Soziologie betrachtet. Die Chronologie, die
von der Steinzeit zur Bronzezeit und dann zur Eisenzeit
fuhre, versagt in Afrika, da man dort vom Stein direkt
zum Eisen tibergeht. Die Jagd auf die groflen Siugetiere,
die eine stirkere Zusammenarbeit erfordert, kann nicht
dieselben sozialen Auswirkungen haben wie diejenige,
die sich auf kleine Tiere beschrinkt. Das gleiche gilt fiir
die Landwirtschaft: Es gibt diejenige, die darin besteht,

16



einige efbare Pflanzen rings um die Familienhiitte anzu-
bauen; und es gibt jene sehr viel komplexeren landwirt-
schaftlichen Methoden, die beispielsweise die Viehzucht
einschlieflen (der Redner hitte die Bewidsserung hinzu-
fiigen kdnnen). Kurz, es gibt fast ebenso viele Praktiken
der Jagd und der Landwirtschaft, wie es unterschiedliche
Kulturen gibt, und es hat keinen Sinn, sie, besonders in
ihren soziologischen Korrelaten, fiir grundlegend iden-
tisch zu halten, schlimmer noch, es fiir moglich zu erach-
ten, dafl eine bestimmte Form zuverlissig einer anderen
vorausgeht.

Nun schligt sich Lévi-Strauss ganz auf die Seite des
Relativismus. Zunichst auf den zeitlichen, indem er die
langen Phasen des Stillstands betont, die die Mensch-
heit erlebt haben soll, unterbrochen von plétzlichen
Momenten der Beschleunigung. Er zieht eine Parallele
zwischen der sehr langen Geschichte der Menschheit
und dem Lebenszyklus eines Individuums, bei dem alle
wesentlichen Lehren in fortgeschrittenem Alter erfolgen.
Auch wenn uns diese Parallele ein wenig unbeholfen
vorkommt, versteht man doch, daf sie bezweckte, vor
seinem Publikum die evolutionistische Evidenz besser
problematisieren zu kénnen. Nach der Diachronie greift
er das Argument unter dem Blickwinkel des Raums auf.
Wobei er unterderhand die Frage nach dem Unterschied
zwischen Natur und Kultur, zwischen den Gesetzen der
Biologie und dem Gesetz der Weltgeschichte einfiihrt.
Hictte sich die Menschheit, so sagt er, wie eine lebende
Spezies entwickelt (»Hitte die Menschheit eine spon-
tane Tendenz, sich gemif§ einer natiirlichen Bewegung
zu entwickeln«), dann miif§te die Verteilung der Kultur-

17



merkmale, Ergebnis lokaler Innovationen, véllig regel-
miflig sein, gleich einem harmonischen Nebeneinander
von Elementen, das sich nach einem mathematischen
Modell vorhersagen liefle. Dem ist jedoch nicht so: Die
Kartographie der erfaf$ten menschlichen Phinomene er-
weist sich als unregelmiflig. Die Grenzen zwischen den
technischen Systemen, den Religionen und den Organi-
sationsformen der Familie sind auf den ersten Blick in
hohem Mafle zufillig. Danach definiert Lévi-Strauss die
Kultur als lokale Anhdufung charakeeristischer Merkma-
le, die mit der Religion, der Lebens- oder Arbeitsweise,
mit dem Verhalten, den Arten der Familienorganisa-
tion, den Institutionen usw. zusammenhingen. Diese
Definition, die alle Bestandteile der Kultur zusammen-
dringt und nivelliert, kniipft an die von Franz Boas an
(auch wenn hier die Sprache fehlt!). Man weif§, daf3
sich das spiter dndern sollte, besonders seit den Elemen-
taren Strukturen der Verwandtschaft, wo die Heiratsre-
geln zum A und O der anthropologischen Analyse und
folglich der Interpretation einer gegebenen Gesellschaft
werden.

Der Redner fihrt fort. Es geht nicht mehr darum,
den Evolutionismus zu hintertreiben, sondern so klar
wie moglich die Prinzipien der anthropologischen Schu-
le zu formulieren, die zu jener Zeit die strengste, somit
die modernste ist. Dabei handelt es sich um den Dif-
fusionismus in seiner orthodoxesten Version. Was die
Neuheit dieser Einfithrung auf der franzésischen Biih-
ne beweist — und natiirlich seine Anziehung erhohen
muss —, ist das unbestimmte Vokabular. Lévi-Strauss
verwendet den Ausdruck »terrains culturels« zur Bezeich-

18



nung dessen, was die Deutschen damals Kulturkreise'
oder die Amerikaner cultural areas nannten. Es sind jene
Zonen, in denen Kulturmerkmale aufgetaucht sind, be-
vor sie sich im Raum ausbreiteten und sich allmihlich
erschopften. Er berichtet von den Arbeiten der Archio-
logen, die das Paradigma am deutlichsten bestitigten.
Unnotig zu paraphrasieren, horen wir ihn vielmehr
selbst, denn seine Worte sind klar: »Als im Siiden der
Vereinigten Staaten, im Zentrum der fiinffarbigen Ke-
ramik, Ausgrabungen vorgenommen wurden, fand man
sie in fnf iibereinanderliegenden Schichten. Die tiefste
Schicht war die einfarbige Keramik, genau dieselbe wie
die der entferntesten Gebiete; sodann fand man in den
anderen Schichten die anderen Keramiken. So daf§ sich
die Hypothese bestitigte: Die fiinffarbige Keramik, die
im Zentrum geblieben ist, ist die zuletzt entstandene,
diejenige, die keine Zeit hatte, sich auszubreiten, wih-
rend die anderen um so ilter sind, je weiter sie von
dem Zentrum, in dem sie erschaffen wurden, entfernt
sind.«

Neben einem wissenschaftlich {iberlegenen Apparat
weist der orthodoxe Diffusionismus den Vorteil auf, die
zeitliche Dimension in die riumliche Dimension umzu-
wandeln und umgekehrt, und zwar ohne Verlustfaktor,
wozu der Evolutionismus in keiner seiner Varianten im-
stande ist. Heute allerdings konnten wir nicht umbhin,
gerade anhand des von Lévi-Strauss gewihlten Beispiels
Kritik zu tiben: Aufgrund einer gewissen Intentionalitit

11 Ein Begriff, der letztlich als solcher in die franzésischsprachi-
gen anthropologischen Handbiicher eingehen sollte.

19



(um das damalige, Alfred Gell'* zu verdankende Voka-
bular aufzugreifen) erklirt das Modell nicht, warum eine
bestimmte Verzierung derart verlocken konnte, dafl sie
exportiert oder auflerhalb {ibernommen wurde, auch
nicht, warum die Leute in einer bestimmten Werkstatt
fortfuhren, ihre Erzeugnisse immer komplexer zu gestal-
ten. Warum geben sich einige mit dem zufrieden, was
von auflen kommt, wihrend andere bei ihrer Neigung
verharren, neue Formen zu kreieren?

Die diffusionistische Orthodoxie kann auch die Un-
regelmifligkeiten der rdumlichen Verteilung der Phino-
mene nicht erkliren, eine Unregelmifligkeit, die Lévi-
Strauss einige Minuten zuvor in seinem Vortrag erwihnt
hatte. Nun hingen diese UnregelmifSigkeiten aber of-
fensichtlich mit den Symptomen dessen zusammen, was
im ethnographischen Material ein System bildet, dessen,
was auch einen Wert bildet und was jeder Kultur ihre
innere Dichte und ihren dufleren Zusammenhalt ver-
leiht. Alles in allem ist das Problem fiir den Autor der
Strukturalen Anthropologie, von Das Ende des Totemismus,
von Das wilde Denken und schliefSlich der Mythologica
lediglich aufgeschoben. In dieser Hinsicht entdeckt man
mit Vergniigen in einem Kapitel des dritten Bandes sei-
ner Tetralogie® eine regelrechte Abbitte fiir seine erste

12 Alfred Gell, Art and Agency: An Anthropological Theory, Ox-
ford 1998 (franzosische Ubersetzung: LArt et ses agents. Une
théorie anthropologique, Dijon 2009).

13 Claude Lévi-Strauss, Mythologiques, Bd.3. L'Origine des ma-
niéres de table, Paris 1968, S.186ff. [Mythologica, Bd. 11I. Der
Ursprung der Tischsitten. Ubers. v. Eva Moldenhauer, Frank-
furt am Main 1973, S.238ff.].

20



