
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Lévi-Strauss, Claude
Von Montaigne zu Montaigne

Herausgegeben und mit einem Vorwort von Emmanuel Désveaux Aus dem Französischen von
Eva Moldenhauer

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2247

978-3-518-29847-3



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2247



Der Band versammelt zwei bisher unveröffentlichte Vorträge 
von Claude Lévi-Strauss, die im Abstand von mehr als einem 
halben Jahrhundert gehalten wurden: der erste 1937, der zweite 
1992, beide haben Montaigne zum Gegenstand. Sie lassen den 
zentralen Platz erkennen, den Montaigne im Denken von Lévi-
Strauss einnimmt, und eröffnen damit eine neue Perspektive 
auf das Werk des großen französischen Anthropologen. Im Zei-
chen Montaignes, seines lebenslangen Begleiters, wird ihm die 
Ethnologie zu einer revolutionären Wissenschaft.

Claude Lévi-Strauss (1908-2009) hatte zuletzt den Lehrstuhl für 
Anthropologie am Collège de France inne. Im Suhrkamp Verlag 
sind zuletzt erschienen: Wir sind alle Kannibalen (stw 2223) und 
Die andere Seite des Mondes. Schriften über Japan (stw 2204).



Claude Lévi-Strauss
Von Montaigne  
zu Montaigne
Herausgegeben und mit  

einem Vorwort von  
Emmanuel Désveaux

Aus dem Französischen  
von Eva Moldenhauer

Suhrkamp



Die Originalausgabe ist unter dem Titel  
De Montaigne à Montaigne erschienen  

© 2016, Paris, Éditions de l’Ecole de hautes études  
en sciences sociales

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Erste Auflage 2018  
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2247

© dieser Ausgabe Suhrkamp Verlag Berlin 2018
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das des öffentlichen  

Vortrags sowie der Übertragung durch Rundfunk  
und Fernsehen, auch einzelner Teile. 

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen  
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29847-3



Inhalt

Emmanuel Désveaux  
Vorwort  7

Eine revolutionäre Wissenschaft:  
Die Ethnographie  33

Rückkehr zu Montaigne  65

Biographischer Abriss  
Lévi-Strauss (1908-2009)  93





Emmanuel Désveaux  
Vorwort





9

Das diffusionistische Moment  
bei Lévi-Strauss

Die beiden im vorliegenden Band versammelten Vorträ-
ge, im Abstand von einem halben Jahrhundert gehalten, 
entsprechen einander: Sie umgrenzen einen sehr langen 
Zyklus, den des öffentlichen Worts des berühmtesten 
französischen Anthropologen.1 Denn aller Wahrschein-
lichkeit nach wurde der erste im Januar 1937 gehalten 
und der zweite im April 1992. Erinnern wir daran, daß 
dieses Jahr für Lévi-Strauss ein besonderes Zusammen-
treffen aufweist: die Fünfhundertjahrfeier der Entdec-
kung Amerikas und die Feier zu Montaignes vierhun-
dertstem Todestag – ein Kontinent und ein Autor, die 
ihm ganz besonders am Herzen lagen.

Zufällig haben wir nun aber im selben Jahr unsererseits 
einen Text mit dem Titel »Un itinéraire de Lévi-Strauss. 
De Rousseau à Montaigne« in der Zeitschrift Critique 
veröffentlicht.2 Es handelte sich hierbei um einen Kom-
 
 
1 � Lévi-Strauss wird jedoch weiterhin schreiben. Insbesondere 

wird er zwischen 1989 und 2000 gelegentlich eine Kolumne 
in der italienischen Tageszeitung La Repubblica veröffentlichen. 
Die französischen Fassungen dieser Texte erschienen 2013 unter 
dem Titel Nous sommes tous des cannibales [dt.: Wir sind alle 
Kannibalen, übers. v. Eva Moldenhauer, Berlin 2014].

2 � Critique, Nr. 540, Mai 1992, S. 374-390; wiederaufgenommen 



10

mentar, der von der Lektüre der im Herbst zuvor erschie-
nenen Luchsgeschichte3 inspiriert war. Wir steckten einen 
Weg ab, der von einer auf dem Austausch beruhenden 
Irenik unter den Auspizien Rousseaus zu einer sehr viel 
desillusionierteren Sicht der menschlichen Natur führ-
te, Synonym einer entschiedenen Melancholie, bei der 
Montaigne Pate stand. Damals sahen wir den Ursprung 
von Lévi-Strauss’ anthropologischem Denken in den Ele-
mentaren Strukturen der Verwandtschaft. Damit griffen 
wir einen Gemeinplatz der Exegese auf, der von dem Be-
troffenen selbst hartnäckig verfochten wurde. Dennoch 
täuschten wir uns. Allerdings wußten wir nichts von der 
Existenz des Vortrags von 1937, den wir erst kürzlich in 
den Archiven der Bibliothèque nationale de France aus-
gegraben haben. Und er gebietet uns, unsere Sicht von 
Lévi-Strauss’ ersten Schritten in der Anthropologie zum 
großen Teil zu revidieren. Dank diesem auf den ersten 
Blick recht verwirrenden Text kommt ein unerwartetes 
Moment seines Denkens wieder zum Vorschein: dasjeni-
ge, in dem er einen orthodoxen Diffusionismus vertrat. 
Doch insofern der Diffusionismus eine Variante – oder, 
wie wir sehen werden, vielmehr die Matrix – des kultu-
rellen Relativismus ist, scheint es uns nunmehr richtiger 
zu sein, Lévi-Strauss’ Weg ausgehend von Montaigne 
und bei Montaigne endend zu beschreiben, was uns na-
türlich nicht daran hindert, die eminente Bedeutung der 

in: Emmanuel Désveaux, Au delà du structuralisme. Six médita-
tions sur Claude Lévi-Strauss, Paris 2008.

3 � Claude Lévi-Strauss, Histoire de Lynx, Paris 1991 [dt.: Die Luchs-
geschichte, übers. v. Hans-Horst Henschen, München 1995 und 
Frankfurt am Main 2004].



11

rousseauistischen Etappe in seinem Werk anzuerkennen. 
Zumal, wie wir sehen werden, der Vortrag von 1937 auch 
deren Anfänge enthält.

Als Lévi-Strauss 1935 in Begleitung seiner Ehefrau4 nach 
Brasilien aufbricht, ist er als Dozent der Soziologie einge-
laden worden. Er ist weder Anthropologe noch Ethnolo-
ge, auch wenn er in Paris durch einige Begegnungen und 
Lektüren bereits Bekanntschaft mit der exotischen Eth-
nographie gemacht hatte. Doch verwundert stellt man 
fest, daß seine Lektüren, wenn nicht seine Begegnungen 
bereits eine starke Neigung für den Amerikanismus er-
kennen lassen, ob nun mit Jean de Léry, dem Ahnherrn 
aus dem 16. Jahrhundert, oder mit Robert Lowie, dem 
Zeitgenossen, der ihm sieben Jahre später helfen sollte, 
in New York Fuß zu fassen.5 Doch in Wirklichkeit befaßt 
sich Lévi-Strauss in São Paulo, in der Aufregung vor sei-
nen Expeditionen, ernsthaft mit der Anthropologie (oder 
der Ethnologie oder der Ethnographie, drei Termini, die 
wir vorläufig nahezu für Synonyme halten werden, wie 
er selbst es übrigens in seiner Rede tut), und zwar als 
Autodidakt.6 Allerdings hatte damals die französische 
Universität im Vergleich zu dem, was andernorts der Fall 
war, in diesem Bereich kaum etwas zu bieten, abgesehen 
von einigen vereinzelten brillanten Geistern wie Marcel 
Mauss und oder Marcel Granet. Die Humangeographie 

4 � Dina Dreyfus (1911-1999).
5 � Emmanuelle Loyer, Lévi-Strauss, Paris 2015, S. 177 und 132 [dt.: 

Lévi-Strauss. Eine Biographie, übers. v. Eva Moldenhauer, Berlin 
2017, S. 175 und 210]. 

6 � Denis Bertholet, Claude Lévi-Strauss, Paris 2003, S. 84.



12

nach Paul Vidal de La Blache, der damals hohes Anse-
hen genoß, beherrschte das Feld mit einer umfassenden 
Kenntnis der Welt und behinderte infolgedessen den 
Aufschwung der Disziplin. Daher wurde die Anthropo-
logie in den Vereinigten Staaten, in Großbritannien und 
in Deutschland betrieben, und es steht außer Zweifel, 
daß die sukzessiven Lieferungen des American Anthro-
pologist, des Journal of the Royal Anthropological Institute 
oder auch des Anthropos an die Universität von São Paulo 
eine wesentliche Rolle spielten und den exilierten jun-
gen Dozenten in beschleunigtem Tempo über die gro-
ßen Themen und die methodologischen Anfangsgrün-
de der Disziplin informierten. Nun wurde diese in den 
1920er - 1930er Jahren aber durch eine große Debatte 
erschüttert, die dem Neuling nicht hatte entgehen kön-
nen. Es handelte sich um die Kontroverse, bei der zwei 
Sichtweisen der kulturellen Vielfalt einander zuweilen 
erbittert entgegenstanden – Sichtweisen, zwischen de-
nen der Funktionalismus als Schiedsrichter fungierte. 
Ein 1927 in New York erschienenes kleines Werk, an dem 
die besten Geister der Epoche mitwirkten, vermittelt uns 
ein recht eindrucksvolles Bild dieser Polemik.7 Es stellt 
sich heraus, daß sich beide Lager gleichermaßen auf den 
Begriff der Diffusion beriefen, ihm jedoch nicht dieselbe 
Funktion beimaßen.

Die erste Sichtweise stellt die übersteigerte Seite des 
Evolutionismus dar. Sobald ihr zufolge in einer mensch-

 
7 � Grafton Elliot Smith, Bronislaw Malinowski, Herbert J. Spin-

den und Alexander Goldenweiser, Culture: The Diffusion Con-
troversy, New York 1927. 



13

lichen Gruppe irgendein Fortschritt erfolge, zum Bei-
spiel die Einführung der Töpferei, resultiere er zwangs-
läufig aus einem Import. Es gebe nur eine einzige Quelle 
menschlicher Innovation, nämlich das alte Ägypten und 
das Abendland im weiteren Sinne, von wo aus sich jeder 
Fortschritt in der Welt verbreitet habe, wenn auch mehr 
oder weniger schnell oder erfolgreich, was die Rückstän-
digkeit einiger Populationen erkläre. Dem gegenüber 
vertritt man die Ansicht der gleichzeitigen Erfindung. 
Anders gesagt, es gebe mehrere »zivilisatorische« Orte, 
Brennpunkte der Kreativität, von denen aus sich die In-
novationen, allgemeiner aber auch die Kulturmerkmale 
regional, ja sogar über ganze Kontinente ausbreiten. Doch 
hier ist eine Präzisierung geboten. Auf dem Höhepunkt 
der Polemik konnte die erste Sichtweise von ihren Op-
ponenten insofern als »diffusionistisch« bezeichnet wer-
den, als ihr zufolge alles dazu bestimmt ist, sich auszu-
breiten.8 Doch insofern diese Position ganz und gar vom 
Evolutionismus abhängt, wurde der Terminus Diffusio-
nismus letztlich eher der gegnerischen Sicht vorbehalten, 
für die die Ausbreitung ein regelrechter theoretischer 
Gegenstand wird. Denn angesichts eines von der Ethno-
graphie beobachteten – oder von der Archäologie zuta-
ge geförderten – Kulturmerkmals wird hier das, was der 
Endogenese untersteht, nicht von vornherein unter das 
subsumiert, was von außerhalb kommt. Die Ausbreitung 
als solche wird zum Indiz und nicht zum ehrenrührigen 
Zeichen schöpferischer Unfähigkeit. Sie befreit sich von 
der Obsession des Fortschritts und seiner ursprünglichen 
 
8 � Grafton Elliot Smith, in: ebd., S. 12.



14

Lokalisierung, indem sie vielmehr dazu auffordert, den 
Raum zu erkunden, um sowohl die Ausdehnung wie die 
Grenzen bei der Verteilung der Kulturelemente ausfin-
dig zu machen. So verstanden hat der Diffusionismus 
mehrere Konsequenzen. Er nimmt eine Art Indexierung 
der Kulturmerkmale vor, anders gesagt eine Aufblätte-
rung des ethnographischen Materials, die den Abstand 
zwischen Unterbau und Überbau verwischt. Zudem er-
laubt er es nicht nur, sich gelassen eine Vielzahl von Or-
ten vorzustellen, an denen »Innovationen« auftauchen, 
sondern er geht so weit, die Gleichwertigkeit zweier For-
men von »Fortschritt« in Frage zu stellen, insofern er das 
Fehlen eines Kontakts zwischen ihnen konstatiert. Wie 
bereits Spinden bemerkte,9 hat die Landwirtschaft nicht 
zwangsläufig den gleichen Status und die gleichen Aus-
wirkungen, je nachdem ob sie auf dem Weizen beruht 
wie im Mittleren Osten, auf dem Reis wie im Fernen 
Osten, auf dem Mais wie in Mittelamerika oder auf dem 
Maniok wie im südamerikanischen Tiefland. In dieser 
Hinsicht erweist sich der Diffusionismus als eine Strö-
mung der Analyse, die geeignet ist, Phänomene in all ih-
rer Komplexität zu erfassen – aber auch, die Grundlagen 
des historischen Materialismus zu untergraben.

In diesem Zusammenhang ist der Vortrag zu sehen, 
den Lévi-Strauss im Januar 1937 vor einem Publikum so-
zialistischer und pazifistischer Führungskräfte der CGT 
(Confédération du travail, Arbeitergewerkschaft) hält. 
Er findet während seines kurzen Pariser Aufenthalts im 
Winter 1936-1937 statt, der wiederum zwischen seinen 

  9 � Herbert J. Spinden, in: ebd., S. 12.



15

beiden ethnographischen Missionen liegt, von denen 
Traurige Tropen berichtet, das heißt zwischen der Expe-
dition zu den Caduveo und den Bororo und dem pri-
mitivistischen Trugbild, dessen bevorzugte Vermittler 
die Nambikwara sein werden.10 Wir werden unten auf 
seine lange Einführung zurückgekommen, die dem »re-
volutionären« Charakter der Ethnographie gewidmet ist; 
halten wir im Augenblick fest, daß der Kern der Rede 
auf einen regelrechten Angriff auf jede Argumentation 
evolutionistischer Art hinausläuft, und zwar gerade zu-
gunsten dessen, was wir soeben als Diffusionismus be-
schrieben haben.

Zunächst befaßt sich Lévi-Strauss mit der Exege-
se des Terminus »primitiv«, mit dem die traditionel-
len exotischen Populationen bezeichnet werden. Sie 
sind nicht deshalb primitiv, weil sie dem Ursprung der 
Menschheit näherstünden, im Vergleich zu uns sogar 
zurückgeblieben wären, sondern einfach deshalb, weil 
es bei ihnen keine Entwicklungen gegeben hat, die ihre 

10 � Claude und Dina Lévi-Strauss sind zwischen Dezember 1936 
und März 1937 in Paris. Diese kurze Abwesenheit von Bra-
silien liegt zwischen seiner Mission bei den Caduveo und 
den Bororo (November 1933 - März 1936) und der bei den 
Nambikwara (Mai 1938 - Januar 1939). Sie gibt den Eheleuten 
Lévi-Strauss Gelegenheit, ihre Sammlung ethnographischer 
Bororo-Objekte in der Galerie Wildenstein vorzustellen und, 
was Lévi-Strauss selbst betrifft, eine Reihe von Vorträgen zu 
halten, auf die er in Traurige Tropen kurz anspielt (Tristes Tro-
piques, Paris 1957, S. 281 [dt.: Traurige Tropen, übers. v. Eva 
Moldenhauer, Frankfurt am Main 1978, S. 238]). Siehe auch 
Emmanuelle Loyer, Lévi-Strauss, a. a. O., S. 192 [dt.: S. 251], 
die allerdings den hier abgedruckten Vortrag nicht erwähnt.



16

Natur verdunkeln. Daher ihr innerer Wert. Bekannt-
lich ist Lévi-Strauss dieser Auffassung sehr lange treu 
geblieben, bis zur Abfassung der Mythologica. Was hier 
jedoch für eine typisch diffusionistische kleine Musik 
sorgt, liegt an der Behauptung, daß in diesen Gesell-
schaften jedenfalls parallele Entwicklungen stattgefun-
den haben können, das heißt Entwicklungen, die sich 
völlig von denen unterscheiden, die die Vergangenheit 
unserer eigenen Gesellschaften geprägt haben. Er führt 
diese Idee weiter aus und prangert die evolutionistische 
Theorie in ihren Hauptbegründungen an, diejenige, 
die die fortgeschrittenen Völker von den zurückge-
bliebenen trennt, und diejenige, in seinen Augen weit 
gefährlichere (in Anbetracht seiner primitivistischen 
Neigung versteht man, warum), die eine Unilinearität 
der menschlichen Evolution postuliert und meint, daß 
jede Kultur notwendigerweise dieselben Stadien durch-
laufe wie jene, von denen sie überholt wurde. Anhand 
von Beispielen, von denen einige der physischen Anthro-
pologie entlehnt sind (was zu tun er später ablehnen soll-
te), zeigt Lévi-Strauss die Haltlosigkeit dieser Sichtweise 
auf, indem er abwechselnd auf das Gebiet der Techniken 
verweist, sie entweder als solche oder in direktem Kon-
takt mit der Soziologie betrachtet. Die Chronologie, die 
von der Steinzeit zur Bronzezeit und dann zur Eisenzeit 
führt, versagt in Afrika, da man dort vom Stein direkt 
zum Eisen übergeht. Die Jagd auf die großen Säugetiere, 
die eine stärkere Zusammenarbeit erfordert, kann nicht 
dieselben sozialen Auswirkungen haben wie diejenige, 
die sich auf kleine Tiere beschränkt. Das gleiche gilt für 
die Landwirtschaft: Es gibt diejenige, die darin besteht, 



17

einige eßbare Pflanzen rings um die Familienhütte anzu-
bauen; und es gibt jene sehr viel komplexeren landwirt-
schaftlichen Methoden, die beispielsweise die Viehzucht 
einschließen (der Redner hätte die Bewässerung hinzu-
fügen können). Kurz, es gibt fast ebenso viele Praktiken 
der Jagd und der Landwirtschaft, wie es unterschiedliche 
Kulturen gibt, und es hat keinen Sinn, sie, besonders in 
ihren soziologischen Korrelaten, für grundlegend iden-
tisch zu halten, schlimmer noch, es für möglich zu erach-
ten, daß eine bestimmte Form zuverlässig einer anderen  
vorausgeht.

Nun schlägt sich Lévi-Strauss ganz auf die Seite des 
Relativismus. Zunächst auf den zeitlichen, indem er die 
langen Phasen des Stillstands betont, die die Mensch-
heit erlebt haben soll, unterbrochen von plötzlichen 
Momenten der Beschleunigung. Er zieht eine Parallele 
zwischen der sehr langen Geschichte der Menschheit 
und dem Lebenszyklus eines Individuums, bei dem alle 
wesentlichen Lehren in fortgeschrittenem Alter erfolgen. 
Auch wenn uns diese Parallele ein wenig unbeholfen 
vorkommt, versteht man doch, daß sie bezweckte, vor 
seinem Publikum die evolutionistische Evidenz besser 
problematisieren zu können. Nach der Diachronie greift 
er das Argument unter dem Blickwinkel des Raums auf. 
Wobei er unterderhand die Frage nach dem Unterschied 
zwischen Natur und Kultur, zwischen den Gesetzen der 
Biologie und dem Gesetz der Weltgeschichte einführt. 
Hätte sich die Menschheit, so sagt er, wie eine lebende 
Spezies entwickelt (»Hätte die Menschheit eine spon-
tane Tendenz, sich gemäß einer natürlichen Bewegung 
zu entwickeln«), dann müßte die Verteilung der Kultur-



18

merkmale, Ergebnis lokaler Innovationen, völlig regel-
mäßig sein, gleich einem harmonischen Nebeneinander 
von Elementen, das sich nach einem mathematischen 
Modell vorhersagen ließe. Dem ist jedoch nicht so: Die 
Kartographie der erfaßten menschlichen Phänomene er-
weist sich als unregelmäßig. Die Grenzen zwischen den 
technischen Systemen, den Religionen und den Organi-
sationsformen der Familie sind auf den ersten Blick in 
hohem Maße zufällig. Danach definiert Lévi-Strauss die 
Kultur als lokale Anhäufung charakteristischer Merkma-
le, die mit der Religion, der Lebens- oder Arbeitsweise, 
mit dem Verhalten, den Arten der Familienorganisa-
tion, den Institutionen usw. zusammenhängen. Diese 
Definition, die alle Bestandteile der Kultur zusammen-
drängt und nivelliert, knüpft an die von Franz Boas an 
(auch wenn hier die Sprache fehlt!). Man weiß, daß 
sich das später ändern sollte, besonders seit den Elemen-
taren Strukturen der Verwandtschaft, wo die Heiratsre-
geln zum A und O der anthropologischen Analyse und 
folglich der Interpretation einer gegebenen Gesellschaft 
werden.

Der Redner fährt fort. Es geht nicht mehr darum, 
den Evolutionismus zu hintertreiben, sondern so klar 
wie möglich die Prinzipien der anthropologischen Schu-
le zu formulieren, die zu jener Zeit die strengste, somit 
die modernste ist. Dabei handelt es sich um den Dif-
fusionismus in seiner orthodoxesten Version. Was die 
Neuheit dieser Einführung auf der französischen Büh-
ne beweist – und natürlich seine Anziehung erhöhen 
muss  –, ist das unbestimmte Vokabular. Lévi-Strauss 
verwendet den Ausdruck »terrains culturels« zur Bezeich-



19

nung dessen, was die Deutschen damals Kulturkreise11 
oder die Amerikaner cultural areas nannten. Es sind jene 
Zonen, in denen Kulturmerkmale aufgetaucht sind, be-
vor sie sich im Raum ausbreiteten und sich allmählich 
erschöpften. Er berichtet von den Arbeiten der Archäo-
logen, die das Paradigma am deutlichsten bestätigten. 
Unnötig zu paraphrasieren, hören wir ihn vielmehr 
selbst, denn seine Worte sind klar: »Als im Süden der 
Vereinigten Staaten, im Zentrum der fünffarbigen Ke-
ramik, Ausgrabungen vorgenommen wurden, fand man 
sie in fünf übereinanderliegenden Schichten. Die tiefste 
Schicht war die einfarbige Keramik, genau dieselbe wie 
die der entferntesten Gebiete; sodann fand man in den 
anderen Schichten die anderen Keramiken. So daß sich 
die Hypothese bestätigte: Die fünffarbige Keramik, die 
im Zentrum geblieben ist, ist die zuletzt entstandene, 
diejenige, die keine Zeit hatte, sich auszubreiten, wäh-
rend die anderen um so älter sind, je weiter sie von 
dem Zentrum, in dem sie erschaffen wurden, entfernt  
sind.«

Neben einem wissenschaftlich überlegenen Apparat 
weist der orthodoxe Diffusionismus den Vorteil auf, die 
zeitliche Dimension in die räumliche Dimension umzu-
wandeln und umgekehrt, und zwar ohne Verlustfaktor, 
wozu der Evolutionismus in keiner seiner Varianten im-
stande ist. Heute allerdings könnten wir nicht umhin, 
gerade anhand des von Lévi-Strauss gewählten Beispiels 
Kritik zu üben: Aufgrund einer gewissen Intentionalität 

 
11 � Ein Begriff, der letztlich als solcher in die französischsprachi-

gen anthropologischen Handbücher eingehen sollte.



20

(um das damalige, Alfred Gell12 zu verdankende Voka-
bular aufzugreifen) erklärt das Modell nicht, warum eine 
bestimmte Verzierung derart verlocken konnte, daß sie 
exportiert oder außerhalb übernommen wurde, auch 
nicht, warum die Leute in einer bestimmten Werkstatt 
fortfuhren, ihre Erzeugnisse immer komplexer zu gestal-
ten. Warum geben sich einige mit dem zufrieden, was 
von außen kommt, während andere bei ihrer Neigung 
verharren, neue Formen zu kreieren?

Die diffusionistische Orthodoxie kann auch die Un-
regelmäßigkeiten der räumlichen Verteilung der Phäno-
mene nicht erklären, eine Unregelmäßigkeit, die Lévi-
Strauss einige Minuten zuvor in seinem Vortrag erwähnt 
hatte. Nun hängen diese Unregelmäßigkeiten aber of-
fensichtlich mit den Symptomen dessen zusammen, was 
im ethnographischen Material ein System bildet, dessen, 
was auch einen Wert bildet und was jeder Kultur ihre 
innere Dichte und ihren äußeren Zusammenhalt ver-
leiht. Alles in allem ist das Problem für den Autor der 
Strukturalen Anthropologie, von Das Ende des Totemismus, 
von Das wilde Denken und schließlich der Mythologica 
lediglich aufgeschoben. In dieser Hinsicht entdeckt man 
mit Vergnügen in einem Kapitel des dritten Bandes sei-
ner Tetralogie13 eine regelrechte Abbitte für seine erste 

12 � Alfred Gell, Art and Agency: An Anthropological Theory, Ox-
ford 1998 (französische Übersetzung: L’Art et ses agents. Une 
théorie anthropologique, Dijon 2009). 

13 � Claude Lévi-Strauss, Mythologiques, Bd. 3. L’Origine des ma-
nières de table, Paris 1968, S. 186 ff. [Mythologica, Bd. III. Der 
Ursprung der Tischsitten. Übers. v. Eva Moldenhauer, Frank-
furt am Main 1973, S. 238 ff.].


