
 



11

Einleitung

����� ����� ���� ���� �
� ��� ������.

Ein Sprichwort: In der Heimat gilt mein Name, in der Fremde meine Kleidung.   
(bT Schab 145b)

Die Thematik der Fremdheit ist aktuell Gegenstand vielfältiger Forschungen 
in den Geisteswissenschaften.1  Dabei konzentrieren sich diese Arbeiten 
meist auf die theoretische Erforschung der Fremdheit oder auf ihre Kon-
sequenzen, wie Asyl, Integration und Leitkultur. Diese Studien reflektieren 
unvermeidlich die Wahrnehmung und Erwartungen an Fremde. 

Doch nicht nur das Verhalten der Fremden sollte beachtet werden, son-
dern auch das Verhältnis zu Fremden. Dieses Verhältnis basiert auf der sinn-
lichen Wahrnehmung der Fremden. Wie das vorangestellte Zitat aus dem 
babylonischen Talmud zeigt, entscheiden oft Äußerlichkeiten über die 
Wahrnehmung. Diese Äußerlichkeiten sind für die Einschätzung der Frem-
den oft bedeutsamer als ihre Intentionen oder Handlungen. Auch zu Zeiten 
des babylonischen Talmud basiert die Beschreibung der Fremden offen-
bar auf der sinnlichen Wahrnehmung. Eine Untersuchung der Fremdheit 
muss deshalb die Wahrnehmung und Beschreibung des Fremden berück-
sichtigen. Diese Perspektiven können, passend zur Wahrnehmung und 
Beschreibung, „Fremderfahrung“ und „Fremdbeschreibung“ genannt 

1 Einen wesentlichen Beitrag zur Erforschung des Fremden liefert die Philosophie, 
bspw. die „Studien zur Phänomenologie des Fremden“ von B. Waldenfels. T. 
Sundermeier versammelt in „Den Fremden wahrnehmen: Bausteine für Xenologie“ 
einige theoretische und praktische Einblicke in die ethnologische Forschung zum 
Fremden. Die Arbeit von G. Saalman „Fremdes Verstehen. Das Problem des 
Fremdverstehens vom Standpunkt einer metadisziplinären Kulturanthropologie“ nä-
hert sich dem Fremdverstehen aus der soziologischen Perspektive. Einen 
religionswissenschaftlichen Ansatz bietet A. Grünschloss in „Interreligiöse Fremd-
wahrnehmung als Thema von Religionswissenschaften und Theologie“ im zu-
gehörigen Sammelband von A. Schultze. Der Sammelband von M. Schuster „Die 
Begegnung mit dem Fremden. Wertungen und Wirkungen in Hochkulturen vom 
Altertum bis zur Gegenwart“ gewährt einen umfassenden Überblick über Fremd-
erfahrung in antiken und modernen Kulturen.



12

werden. Insofern ist der eigene Standpunkt für die Wahrnehmung des 
Fremden entscheidend. Der Verfasser dieser Studie wird nun als Fremder 
einen Blick durch den Zaun um die Tora wagen. 

Im Verlauf einer mehrjährigen Beschäftigung mit dem Thema der 
Fremdheit wurde deutlich, dass Kategorien notwendig sind, um das Phä-
nomen zu gliedern und zu erforschen. Diese Kategorien, die sich auf die 
fremde Person, den Ort und die Religion konzentrieren, wurden in der 
Studie „Der, die, das Fremde: Juden und jüdische Religion als Paradigma 
einer Philosophie des Fremden“ vornehmlich für die jüdische Literatur und 
Philosophie entwickelt.2 In dieser Studie blieb ungeklärt, welche Ursprünge 
die Behandlung des Fremden im Judentum hat. Die Bedeutung des Fremden 
beruht nicht nur auf der Tora, sondern auch auf der zweiten antiken 
Quellensammlung, der rabbinischen Literatur. Während die Figur des 
Fremden im Alten Testament wissenschaftlich einige Beachtung gefunden 
hat,3  scheint eine umfassende Untersuchung für die rabbinische Literatur 
noch auszustehen.4  Als rabbinische Literatur werden die Texte von der 
Zerstörung des zweiten Tempels bis in die Zeit des frühen Mittelalters 
bezeichnet, die maßgeblich durch bestimmte jüdische Traditionsgelehrte, die 
Rabbinen, geprägt ist.5 Dieser heterogene Quellenbestand, der verschiedene 
literarische Gattungen wie die Exegese der Tora, die Auslegung religiöser 
Traditionsliteratur, Episoden, Gedichte und Geschichtsschreibung beinhaltet, 
erfordert eine gewisse Einschränkung. Eine vollständige Analyse der 
gesamten rabbinischen Literatur kann nicht das Ziel sein, da dies den 
Umfang der Studie sprengen würde. Nur ein Ausschnitt der rabbinischen 
Literatur soll mit einer Methode interpretiert werden, in der die 
Beschreibung des Fremden zur Geltung kommt. Durch dieses exemplarische 

2 Vgl. K. Spann, Der, Die, Das Fremde. Juden und jüdische Religion als Paradigma 
einer Philosophie des Fremden, Berlin 2006. 

3 Vgl. M. Zehnder, Umgang mit Fremden in Israel und Assyrien, C. van Houten, The 
Alien in Israelite Law, Christoph Bultmann, Der Fremde im antiken Juda. In diesen 
neueren Arbeiten finden sich viele weitere Verweise auf Literatur zur 
Fremdbeschreibung im Alten Testament. 

4 H. Sivan verweist auf die eigenartige Terminologie des Talmuds für Fremde und 
Fremdes, H. Sivan, Rabbinics and Roman Law: Jewish-Gentile/Christian Marriage 
in Late Antiquity, in: Revue des Études Juives 156; P. Schäfer mahnt eine 
vollständige Untersuchung des Fremden in der rabbinischen Literatur an, P. 
Schäfer, Jews and Genitles in Yerushalmi Avodah Zarah, in: The Talmud 
Yerushalmi III, 336; ebenso wie S. J. D. Cohen, The Conversion of Antoninus, in: 
P. Schäfer, The Talmud Yerushalmi and Graeco-Roman Culture I, 158. 

5 G. Stemberger, Geschichte der jüdischen Literatur. Eine Einführung, 66-100.



13

Vorgehen nach bestimmten Kriterien können auch andere Teile der 
rabbinischen Literatur interpretiert werden. Deshalb werden nicht selektiv 
Belegstellen aus der rabbinischen Literatur herangezogen, sondern eine 
umfassende Auswertung ausgewählter Traktate angestrebt. Die Beschrei-
bung des Fremden soll sowohl thematisch als auch quellenkritisch erforscht 
werden. Aus diesen Vorgaben lässt sich folgende Fragestellung für diese 
Studie ableiten: Welche Darstellung des Fremden liefert die rabbinische 
Literatur, und inwiefern entspricht diese Beschreibung der damaligen 
Wahrnehmung von Fremden? 

Ein Blick in die „Encyclopedia of Judaism“ zeigt, dass die Fremd-
beschreibung in der rabbinischen Literatur umfangreich ist, aber zufolge 
dem Judaisten Gary Porton keinem historischen oder realistischen Bild des 
Fremden entspricht.6  Die dargestellten Begriffe für Fremde bildeten le-
diglich eine Kontrastfolie zur jüdischen Identität. Doch dieses Ergebnis 
unterschlägt nicht nur die vielfältigen Begriffe und Themen der Fremd-
beschreibung, sondern auch ihren Zusammenhang mit der Fremderfahrung. 
Eine vergleichbare Untersuchung über die antiken griechischen Städte zeigt, 
dass vielmehr eine genaue Untersuchung der Begriffe in ihrem historischen 
Kontext die Voraussetzung für eine Bewertung der Fremderfahrung ist.7 

Ein Blick in die Forschungsliteratur zeigt, dass eine umfassende Unter-
suchung der Fremdbeschreibung in der rabbinischen Literatur bisher noch 
nicht geleistet wurde, wenn auch verschiedene Studien zu diesem Thema 
vorliegen.8 Um die Frage nach der Fremdbeschreibung und Fremderfahrung 
zu beantworten, ist eine differenzierte Methode notwendig, die sich auf 
definierte Ausgangspunkte stützt. Deshalb muss mit der Evaluierung der be-
treffenden Begriffe in den Quellen begonnen werden. Die Vorarbeiten zu 
dieser Studie erfassen die Begriffe für Fremdheit in ausgewählten Traktaten 
des palästinischen Talmud, des babylonischen Talmud, der Tosefta und dem 

6 G. Porton, „Judaic Doctrines of Other Religions“, in: J. Neusner, A. J. Avery Peck, 
W. Scott Green, The Encyclopedia of Judaism, Vol. II, 1008-1009.

7 P. Gauthier, Symbola. Les étrangers et la justices dans les cités greques, 27-33.
8 Vgl. G. Porton, Goiym; G. Porton, Stranger in your Gates, C. Hayes, Gentile 

Impurities and Jewish Identities, S. Stern, Jewish Identity in Early Rabbinic 
Writings, M. Goodman, Mission and Conversion. Über die Monographien hinaus 
sind etliche Artikel zum Thema publiziert worden, die jeweils zitiert werden. 



14

Midrasch HaGadol.9  Das Ergebnis offenbart eine große Auswahl an Be-
griffen der Fremderfahrung und eine differenzierte Verwendung. Die 
vordringliche Aufgabe dieser Studie besteht darin, die Vielfalt der wesent-
lichen Begriffe festzuhalten und ihre Verwendung in der rabbinischen Lite-
ratur zu vergleichen. Dennoch sollten diese Grundbegriffe nicht nur für sich 
selbst sprechen, sondern auch im Kontext der übrigen Begrifflichkeit er-
forscht werden. Ein besonderes Augenmerk liegt dabei auf dem Zusammen-
hang und der Verknüpfung der Begriffe in den verschiedenen Schichten der 
Quellen. Die Darstellung des Fremden verläuft offenbar nach einem Muster 
und prägt Motive, die benannt und verglichen werden können.10  Nicht nur 
eine Begriffsgeschichte, sondern auch die Bedeutungsgeschichte des 
Fremden ist das Ziel der Arbeit.

Kein Thema lässt sich so leicht polemisch bewerten wie die Auseinan-
dersetzung mit dem Fremden. Abgesehen von aller Polemik kann das 
wissenschaftliche Interesse aber die moralischen und ethischen Erwägungen 
der rabbinischen Literatur nicht unbeachtet lassen. Doch nicht die mo-
ralische Aufarbeitung des Fremden, sondern die Untersuchung ethischer und 
lebenspraktischer Motive der Fremdbeschreibung ist der Leitfaden der 
Untersuchung. Die Entwicklung, der das Judentum im Verlauf von der Zeit 
des zweiten Tempels bis zum frühen Mittelalter unterliegt, lässt sich auch 
anhand eines gewandelten Verständnisses für Fremde zeigen.11  Besonders 
die Spannungen zwischen einem religiösen Exklusivismus und einem 
ethischen Pluralismus sind zu beobachten. Die Interpretation der Quellen 
hängt von der Auswahl ab, die eben diese Entwicklung der Fremd-
behandlung schlüssig darlegt. Eine reine Wiedergabe der Belegstellen 
scheint wegen der Fülle des Materials unbefriedigend. Dagegen scheint ein 
Vergleich der Belegstellen sehr wohl geeignet, diese Entwicklung nach-
zuvollziehen. Ein Ausgangspunkt für einen Quellenvergleich der 

9 Die Traktate Brachot, Schabbat, Pessachim, Joma, Megilla, Chagiga, Jebamot, 
Gittin, Kiduschin, Bavot, Sanhedrin, Avoda Zara, Nidda wurden auf die 
Fremdbeschreibung untersucht. Weiterhin wurden Genesis Rabba, Levitikus Rabba, 
Ruth Rabba auf die Verwendung von Begriffen des Fremden analysiert. 

10 Diese These steht damit im Widerspruch zur Argumentation J. Neusner, der keine 
literarischen Muster der Fremdbeschreibung erkennen kann. Ders., Stable Symbols 
in a Shifting Society: The Delusion of the Monolithic Gentile in Documents of Late 
Fourth-Century Judaism, in: J. Neusner,  „To see ourselves as others see us“. 
Christians, Jews, „Others“, in Late Antiquity, 374. 

11 S. J. D. Cohen, The Beginnings of Judaism, 109-139.



15

rabbinischen Literatur bildet die Arbeit von Christine Hayes.12  Der von 
Hayes vorgenommene systematische Vergleich der Talmude anhand des 
Traktats Avoda Zara liefert für die Analyse der Fremdbeschreibung das 
Vorbild. Auf diese Weise lässt sich das Konzept der Fremdbeschreibung und 
eine mögliche Entwicklung herausarbeiten. Es ist in Anlehnung daran zu 
klären, inwieweit die beiden Gemarot in der Fremdbeschreibung über-
einstimmen. 

Da die Übersetzungen der rabbinischen Literatur meist nicht aus-
reichend zwischen den unterschiedlichen Begriffen differenzieren, sollen 
eindeutigere Übertragungen für die Begriffe gefunden werden.13 Obwohl die 
Begriffe der Fremdbeschreibung in den Quellen abstrakt verstanden werden 
können, verweisen sie auf einen übergeordneten, aber häufig praktischen 
Sitz im Leben. Weder wird ausschließlich gesetzgebendes („halachisches“) 
noch erzählendes („haggadisches“) Material verwendet, sondern beides 
fließt gleichrangig in die Interpretation der Texte ein, um die Wahrnehmung 
des Fremden herauszuarbeiten. Primär geht es um das Verständnis für den 
Text, der so interpretiert werden soll, dass auch Historiker und Wissen-
schaftler verwandter Disziplinen folgen können. Aus diesem Grund fließen 
historisch-kritische Motive14 in die Untersuchung ein, so wie die historische 
Forschung und ihre Ergebnisse in die Interpretation einbezogen werden. Die 
Ergebnisse der quellenkritischen Untersuchung lassen sich mit diesen Er-
kenntnissen vergleichen. Die Anbindung der Fremdbeschreibung an die 
Wahrnehmung des Fremden gelingt nur über die Einbeziehung historischer 
Erkenntnisse aus dem Lebensumfeld. Der Kontext der Rabbinen liegt 
schließlich in einer griechisch-römischen Welt und damit in einem nicht-
jüdischen Umfeld.15 Das sozial-politische Spannungsverhältnis, in dem sich 
das Judentum nach der Zerstörung des Tempels befindet, ist für das Ver-
ständnis der rabbinischen Literatur grundlegend. 

Da eine Erforschung der Fremderfahrung auch das fremde Gegenüber 
erfassen sollte, könnte dieser Untersuchung eine gewisse Einseitigkeit vor-
geworfen werden, da nur die jüdische Fremdbeschreibung ausgewertet wird, 

12 C. Hayes, Between the Babylonian and Palestinian Talmuds, 3-30.
13 Vgl. L. Goldschmidt, der in San 84b, 85a den Begriff „��er“ (der Andere) mit 

„Fremder“ übersetzt. 
14 C. Hezser, Classical Rabbinic Literature, in: The Oxford Handbook of Jewish 

Studies, 128-132.
15 Dieser Zusammenhang wird besonders in der dreibändigen Aufsatzsammlung von 

P. Schäfer (Hg), The Talmud Yerushalmi and Graeco-Roman Culture, Tübingen 
1998-2002, deutlich.



16

nicht aber römische oder griechische Dokumente. Mit dem Verweis auf 
bereits existierende Quellensammlungen zu diesem Thema wird eine ein-
seitige Bewertung der Fremdwahrnehmung ausgeschlossen.16

Aus all diesen Überlegungen lässt sich eine Gliederung für diese Studie 
erstellen, die mit einer eingehenden Erläuterung der theoretischen Grund-
lagen beginnt. Es folgt die Auswertung des Forschungsstands in der rab-
binischen Literatur. Ein Kapitel über die Methode wird die Interpretation der 
Quellen systematisch vorbereiten. Der Hauptteil wird in vier Kapiteln die 
Belegstellen zum Fremden in der rabbinischen Literatur vergleichen und 
auswerten. Dieser Vergleich der Belegstellen wird anhand der Mischna 
geordnet, so dass die Belegstellen der Gemarot direkt verglichen werden 
können. Die Ergebnisse des Vergleiches werden jeweils am Ende der vier 
Kapitel zusammengefasst. In einem abschließenden Teil wird ein Vergleich 
zwischen den Kapiteln angestrebt. Zuletzt werden nochmals die Thesen der 
Arbeit an den gewonnenen Ergebnissen überprüft, insbesondere, inwieweit 
sich Beschreibung und Wahrnehmung des Fremden ergänzen. Ob es ein zu-
sammenhängendes und kongruentes Bild des Fremden in der rabbinischen 
Literatur gibt, das sich auf konkrete Erfahrungen zurückführen lässt, bleibt 
nachzuweisen. Weiter ist fraglich, inwiefern es verschiedene Facetten der 
Fremderfahrung gibt, die innerhalb von religiösen Gesetzen und Episoden 
auf die Fremdbeschreibung zurückwirken. Auch Kontinuität und Wandel der 
Fremdbeschreibung sollen dargelegt werden. 

Im Hinblick auf die Entwicklung der Fremdbeschreibung knüpft die 
Arbeit an die geleistete Forschung an, um beispielsweise die Praxis der 
Erleichterung religiöser Gesetze in Babylon zu überprüfen.17  Inwiefern das 
Judentum in Bezug auf Exklusivität und Pluralismus seine Identität 
konstruiert, steht ebenfalls im Zusammenhang mit der Wahrnehmung des 
Fremden. Die Beschreibung und Wahrnehmung des Fremden in der rab-
binischen Literatur bilden die beiden Pole des Erkenntnisinteresses dieser 
Studie. 

16 Vgl. E. Baltrusch, Die Juden und das römische Reich: Geschichte einer konflikt-
reichen Beziehung, 83-123. K. L. Noethlichs, Die Juden im christlichen Imperium 
Romanum (4.-6. Jahrhundert), 99-102. 

17 Vgl. z. B. C. Hayes, Between the Babylonian and Palestinian Talmuds, 180-181. 


