Religionswissenschaft
16

Karl-Heinz Golzio

Die Ausbreitung
des Buddhismus in Siid-

und Sudostasien

Eine quantitative Untersuchung
auf der Basis epigraphischer Quellen

PETER LANG

Internationaler Verlag der Wissenschaften



TeiL I: SUDASIEN
Einleitung

Uber die Ausbreitung des Buddhismus seit seiner Begriindung durch den historischen
Buddha ist man in vielen Standardwerken den Berichten der in Sri Lanka im 5. und 6.
Jahrhundert n. Chr. entstandenen Chroniken Dipavamsa und Mahavamsa gefolgt, wobei
lediglich eine Korrektur der Datierung des Buddha vorgenommen wurde, dessen To-
desjahr man in dlteren Werken mit ca. 480 v. Chr. angab, wihrend es in jiingeren Arbeiten
etwa 100 Jahre spiter angesetzt wird (siche Bechert, Dating). Die Zeit zwischen dem
mutmaBlichen Ableben des Buddha und der Thronbesteigung des Maurya-Konigs ASoka
(ca. 268 v. Chr.) wurden mit einer Geschichte des Konigreiches Magadha (einem der
Hauptwirkungskreise des Buddha) und zwei dort abgehaltenen groen Monchsversamm-
lungen (,,Konzilien*) aufgefiillt, wobei schon Hendrik Kern (Geschichte 11, 281 ff.) auf die
Widerspriiche zwischen diesen und brahmanischen Quellen, die aber offensichtlich von-
einander abhingig sind, hingewiesen hat. Obwohl es fiir diesen und vor allen Dingen aus
diesem Zeitraum — ganz gleich, wie groll er gewesen sein mag — iiberhaupt keine schrift-
lichen Dokumente oder relevantes archéologisches Material (etwa in Form von Reliqui-
enhiigel oder eindeutig als buddhistisch zu klassifizierenden Artefakten) gibt, hat die
Lehre des Buddha in der Zeit nach seinem Tod offensichtlich Erfolge erzielen konnen,
weil sie zur Zeit der Mauryas bereits jenseits des Wirkungskreises des Stifters verbreitet
war.

Der Wert der genannten und anderer literarisch-religioser Quellen bedarf einer
ausfiihrlichen Diskussion. Diese Art von Textquellen, darunter insbesonders die ceylone-
sischen Inselchroniken, geben auch vor, Aussagen iiber die weitere Verbreitung des Bud-
dhismus unter dem Maurya-Konig ASoka treffen zu konnen. Ihnen zufolge gingen Mon-
che als Missionare nach Kasmir und Gandhara, nach Yonakaloka (Baktrien, Sogdiana,
Gedrosien, Arachosien), in die Himalaya-Region, nach Maharastra, nach Aparanta (Nord-
Konkan), Mahisamandala (identifiziert mit Stid-Avanti mit Hauptstadt Mahismatt; La-
motte 1988, 299-300) oder Karnataka (Mitra 1971, 10), Vanavasa (Banavasi), Ceylon und
Burma (Suvannabhiimi). Gerade die Nennung der letztgenannten Region ist ein Beweis
fiir die vollige Unzuverlédssigkeit der Chroniken, die aus dem Wissensstand iiber die Ver-
breitung des Buddhismus zu deren Entstehungszeit (4./5. Jh. n. Chr.) tatsidchliche und an-
gebliche Missionstitigkeiten des Konigs miteinander vermischt, und umgekehrt nichts
tiber die Missionsversuche des Herrschers zu fiinf hellenistischen Konigen weill (genannt
im XIII. Felsedikt). Ein Beispiel dafiir ist die hdufige Nennung von Sravasti (Saheth-
Maheth), die Hauptstadt von Kosala, die gewohnlich als das Zentrum des frithen Bud-
dhismus beschrieben wird, in dem der Buddha sich am héufigsten aufgehalten haben soll.
Diese Aussage hat keinen grof3en historischen Wert, da Schopen anhand des Ksudrakava-
stu des Vinayavibhanga der Mulasarvastivadin gezeigt hat, da}3 im Falle des Vergessens
der Herkunft eines heiligen Textes immer der Name einer der ,,grolen sechs Stidte” ein-
gesetzt werden soll, und falls der Name des Konigs und des Laienanhingers ebenfalls in
Vergessenheit geraten sein sollte, seien Prasenajit und Anathapindada zu nennen (Scho-
pen 2004, S. 396-399). An dieser Stelle sei nur bemerkt, daB sich die bereits fiir die Friih-
zeit behaupteten Spaltungen der Gemeinde epigraphisch erst fiir das Ende des 1. Jahrhun-



derts n. Chr. nachweisen lassen, ein deutlicher Hinweis auf die Unzuverldssigkeit der aus
der Retrospektive von ca. 800 Jahren (wenn man als provisorisches Datum fiir die Le-
benszeit des Buddha ca. 400 v. Chr. annimmt) geschriebenen Chroniken und verwandter
Zeugnisse. Offensichtlich ist es aber notwendig, die Annahme von frithen Ordensspaltun-
gen auch en detail zu wiederlegen, denn selbst in jlingsten Publikationen wird dies hart-
nickig weiterbehauptet, wobei der Ausgangspunkt immer die vermeintliche Historizitit
der ,,drei Konzilien* ist. Zumeist folgen dann angebliche frithe epigraphische Belege fiir
die Existenz der Mahasanghikas, etwa in Andhra. So akzeptiert z. B. Padma (2008, 22 und
35, Anm. 51) die Gleichsetzung der epigraphisch friih genannten Andhakas, was aber
nichts anderes bedeutet als ,,Bewohner von Andhra®, mit den Mahasamghikas. Dies wird
von Holt (2008, 110) wiederholt, der es fiir moglich hilt, daf sie dort schon zu ASokas
Zeit existierten. Als Argumente werden spétere Inschriften (siche dazu die Analyse des
Buddhismus in Andhra, unten) und die ceylonesischen Chroniken angefiihrt und dabei die
Konsekution auf den Kopf gestellt, weil die Chroniken im 4. und 5. Jahrhundert Kenntnis
davon hatten, dal zum Zeitpunkt ihrer Entstehung dort Mahasanghikas anséssig waren
und daraus ihre epigraphisch nicht belegbaren Konstruktionen iiber frithe Ordensspaltun-
gen kreierten. Selbst ein Autor wie Willis (2001, 219-228), der eine kritische Sichtung
einiger Inschriften aus Safici vorgenommen hat, geht davon aus, daB es sich bei den dort
genannten Haimavatas (hemavata), ,,den Schneelandbewohnern®, um eine buddhistische
Schule und nicht nur um eine Gruppe handelt.

Dabher ist die Zeit bis zur Thronbesteigung des Asoka fiir eine Untersuchung zur
Ausbreitung der Religion eigentlich unergiebig und erschopft sich im Grunde genommen
auf die Feststellung, da3 eine unbestimmbare Zahl von Anhidngern (Monche und Laien)
die Lehre des Buddha oder auch das, was sie dafiir hielten, im norddstlichen Indien weiter
tradierten, die dann einen starken Einfluf} auf den dritten Maurya-Herrscher ausiibte.

Die quantitative Erfassung der Buddhisten stellt ein weiteres Problem dar, wenn
man absolute Zahlen liefern mochte, was vor allem dadurch erschwert wird, daf iiber-
haupt keine Bevolkerungszahlen vorliegen. Somit kann man lediglich anhand der Haufig-
keit archidologischer Zeugnisse des Buddhismus in einer bestimmten Region und evtl.
vorhandenen Angaben iiber Insassen eines Klosters oder Quantititen von Nahrungsmit-
teln Riickschliisse auf die Anzahl von Monchen und Nonnen sowie das sie umgebende
Laien-Umfeld ziehen, aber zunmeist schweigen sich die Quellen dariiber aus. Die chine-
sischen Pilger (ab dem 5. Jahrhundert) geben dann zwar Zahlen fiir die von ihnen be-
suchten Stitten an, doch darf deren Richtigkeit nicht ohne weiteres als gesichert gelten.

Die Nennung von Vertretern der chinesischen Hochkultur ist der gegebene AnlaB,
iiber den eklatanten Unterschied zwischen der Quellenlage in Ostasien im Vergleich mit
der in Siid- und Siidostasien zu reflektieren. In den letztgenannten GroBregionen fehlt —
zumindest fiir die frithe Zeit — ein solches Werk wie etwa das 547 n. Chr. entstandene
Luoydng Qiéldnji ¥&FZNELEC des Ydng Xuanzhi #5142, eine Beschreibung der buddhis-
tischen Tempel der chinesischen Hauptstadt, vollig. Obwohl eine solche Quelle fiir eine
vergleichbare Stitte in Siid- oder Stidostasien eine unschitzbare Fundgrube wire, beklagt
Lewis in seiner Studie iiber die Zeit der nordlichen und siidlichen Dynastien Chinas, daf3
dieses Werk keinerlei Hinweise darauf gebe, was die Religion selbst fiir die Gldubigen
bedeutete.

2 Lewis 2009, 112: “Although the Record of the Buddhist Temples of Luoyang shows how Buddhist



10

Quantifizierung bedeutet daher zumeist (falls nicht tatséchlich konkrete Zahlen ge-
nannt werden wie bei den chinesischen Pilgern) nichts anderes als der Nachweis der Exis-
tenz von Buddhisten an bestimmten Orten oder Regionen und dariiber hinaus in vielen
Fillen den ihrer dominierenden Stellung fiir einen gewissen Zeitraum. Da die verschiede-
nen Stromungen des Buddhismus in der Regel keinen AusschlieBlichkeitsanspruch ihrer
Lehren und insbesondere einer bestimmten religiosen Praxis vertraten, lieBen sich damit
der Glaube und vor allem die Verehrung von z. B. hinduistischen oder sonstigen einhei-
mischen Gottheiten sich damit durchaus vereinbaren. Als Folge davon war es nicht unge-
wohnlich, daB eine Reihe dieser Gottheiten sogar integraler Bestandteil der Kultpraxis
der unter dem Oberbegriff ,,Buddhismus® ausgeiibten Religion sein konnten. Dies trifft
zwar besonders ausgeprigt fiir die meisten Richtungen des Mahayana zu, aber auch im
Theravada konnen sie zumindest ,,assoziiert” sein, was bedeutet, da} sie zwar nicht in die
schriftlich fixierten Lehren aufgenommen wurden, aber in der Alltags- und Festkultur
einen festen Platz einnahmen bzw. einnehmen. In gewisser Weise war in Siidasien diese
Koexistenz von buddhistischen und hinduistisch-tribalen Glaubens- und Kultpraktiken
bzw. die Herausbildung synkretistischer Formen die Achillesferse des Buddhismus, der
gewissermafBen durch ein Ubergewicht hinduistischer Erscheinungsformen absorbiert
werden konnte, wie einige spite inschriftliche Belege zeigen.

Die Situation ist also grundsitzlich anders als in Christentum und Islam, wo ande-
re Glaubensformen systematisch unterdriickt wurden und werden (sieht man im Islam
von der Tolerierung der sogenannten ahl al-kitab, der ,,Schriftbesitzer ab), weil ihnen
Heidentum bzw. Gotzendienerei vorgeworfen wurden. Das bedeutet aber nicht unbedingt,
dal} bestimmte Glaubensvorstellungen und -praktiken vollig untergingen, sondern auf der
Ebene der Volksreligion weiterleben konnten, jedoch dann immer ganz deutlich mit ei-
nem christianisierten oder islamisierten Vorzeichen. So sind wir z. B. iiber die Abnahme
der Zahl koptischer (monophysitischer) Christen in Agypten besonders seit dem 10. Jh.
gut unterrichtet, die nicht zuletzt durch Steuerdruck, bessere Karrieremoglichkeiten und
Ubergriffe der muslimischen Obrigkeit verursacht wurden (Halm 2003, 135). Auch die
Untersuchungen von Bulliet (1979, 102-104) kamen zu diesem Ergebnis. Dies wirft aber
gleichzeitig deutlich ein Licht auf die anders geartete Quellenlage, weil hier (etwa auf-
grund einer Geschichte der koptischen Patriarchen) eindeutig erkennbare Ursachen fiir
einen Religionswechsel benannt werden.

Die vorliegende Untersuchung ist partiell auch eine Geschichte des Buddhismus in
diesen Grofregionen, die allerdings die weitere Entwicklung dieser Religion in Gebieten,
in denen sie ab einem gewissen Zeitraum definitiv vorherrschend wurde, nicht weiterver-
folgt. Dies trifft z. B. fiir ST Lanka zu einem relativ friihen Zeitpunkt zu, in den Liindern
Siidostasiens wird die Entwicklung teilweise bis in das 15. Jh. fortgesetzt. In Siidasien
146t sich nach einer Bliitezeit gar eine negative Expansion bzw. dann kontinuierliche
quantitave Abnahme feststellen. Dabei fillt auf, dal dort in der Zeit der Spitbliite Maha-
yana-Formen dominierten, wéhrend sich in St Lanka und Siidostasien der Theravada
behaupten konnte (auBerhalb dieser kulturell von Indien beeinfluBiten Regionen wie
Hoch- und Ostasien sieht es genau umgekehrt aus, wobei einschrinkend zu bemerken ist,

temple halls, gardens, and towers transformed the Chinese city-scape and how Buddhist festivals altered
the calendar, it reveals nothing of what the religion meant to its devotees.”



11

dafl Formen des Hinayana dort sowieso kaum missionarisch tétig waren, sieht man in der
formativen Phase von den Dharmaguptakas ab).

Ausgangspunkt fiir die Studie in Siidasien sind die Inschriften des Asoka, die al-
lerdings hauptsichlich von der Propagierung der buddhistischen Lehre durch Missionsbe-
amte berichten. Die Orte, an denen Felsedikte eingemeiflelt oder Sduleninschriften aufge-
stellt wurden, sind von zweifachem Interesse. Zum einen bieten sie Vergleichsmoglich-
keiten zu den Ortlichkeiten, an denen der historische Buddha gewirkt haben soll, zum an-
deren kann daraus abgelesen werden, ob sie in spiterer Zeit fiir die Verbreitung des Bud-
dhismus noch relevant waren. Zum Teil lassen sich aufgrund der Herrschaftsverhiltnisse
in bestimmten Regionen auch Aussagen treffen, warum Zeugnisse des Buddhismus wih-
rend einiger Epochen spérlicher zu finden sind als in anderen Zeitrdumen.

Obgleich sich der konkrete Verlauf der Ausbreitung des Buddhismus vor Asoka
kaum nachzeichnen 1dBt, sind die Konige Bimbisara und Ajatasattu von Magadha, Zeit-
genossen des historischen Buddha, zweifellos historische Gestalten, die wesentlich zur
Expansion ihres Reiches beitrugen. Aus archiologischen Funden und Textzeugnissen wird
ersichtlich, daf} die Zeit des Buddha und seiner Gemeinde keinesfalls mit dem Beginn der
urbanen Entwicklung in Nordindien zusammenfiel, sondern vielmehr jener Phase ent-
spricht, in der die stddtische Kultur schon einen gewissen Grad an Entfaltung erreicht hatte
und sich daher in erheblichem MafBe von tribal organisierten Gesellschaften unterscheidet.
So wird in den Texten, vornehmlich denen des Suttapitaka, stirker der Unterschied zwi-
schen Armen und Reichen hervorgehoben, nicht etwa der geburtsméfliger Hierarchien (var-
na), wobei die urbanen Gebiete wahrscheinlich die grofite Anzahl unterschiedlicher Gesell-
schaftsschichten aufweisen. Zur gesellschaftlichen Elite gehorten neben den bereits aus
vedischem Kontext bekannten Stinden der Brahmanen und Ksatriyas auch der gahapati
(Landbesitzer mit dem Spezialfall des brahmanischen gahapati), der setthi (Kaufmann,
Hindler, Geldverleiher) und der rgjan, was haufig als ,, Konig* tibersetzt wird, aber zunéchst
nur den politischen Fithrer meint (Bailey/Mabbett 2003, 46-48). Grob gesprochen sind die
gahapatis Vertreter der dorflichen und die serthis die der urbanen Elite, wobei letztere aber
zumeist ebenfalls iiber Landbesitz verfiigen. Das urbane Leben stand nun in diametralem
Gegensatz zur Lebensfithrung eines Asketenordens wie dem vom Buddha gegriindeten.
Dennoch gibt es zumindest bei Teilen des Ordens keine Beriihrungséngste mit Vertretern
dieser Elite, seien es reiche Kaufleute oder auch Kurtisanen oder gar die Konige der neu
entstandenen zentralisierten Reiche von Magadha und Kosala. Zum einen konnte der
Buddha der Lebenseinstellung der neuen Eliten positiv gegeniiber gestanden haben, weil
diese ihre Stellung dem eigenen Bemiihen verdanken und nicht ihrer Herkunft, so wie man
auch auf dem buddhistischen Erlosungsweg nur aus eigener Kraft voranschreiten kann, zum
anderen hitte ein Bettelorden nicht iiberleben konnen, wenn man jeglichen Kontakt zur
Gesellschaft abgebrochen und das gesellschaftliche Umfeld keinen Uberschuff zur Versor-
gung der Monche produziert hitte.

Das fiihrte zur Aufstellung eines theoretischen Modells, nach dem man eigentlich
von drei ,,Buddhismen‘ sprechen miisse, wenn man jeweils die in bestimmten Texten oder
Praktiken im Vordergrund stehenden Schwerpunkte in Betracht zieht: 1. der weltabgewand-
te, aulerhalb der Gesellschaft stehende Orden, der sich ausschlieBlich dem Erlosungsziel
widmet; 2. die institutionalisierte Religion eines organisierten Monchtums, zu dessen Haupt-
aufgabengebiet die Verkiindung der Lehre und die Seelsorge und die Propagierung ethischer



12

Regeln gehort; 3. der volksreligiose Buddhismus, bei dem soteriologische Vorstellungen und
ethische Lehren so gut wie keine Rolle spielen, sondern statt dessen Rituale, Reliquienver-
ehrung (Stiipa-Kult), Heilung, Wahrsagen u. a. im Vordergrund stehen. In der Praxis waren
dies aber nur drei Aspekte, die von unterschiedlichen Mitgliedern der lokalen Sanghas
(Mbnchsgemeinden) wahrscheinlich nach ihrer personlichen Neigung vertreten wurden.

Diese Aspekte spiegeln sich in den Lebensbereichen der Monche wider, der nicht
einfach der Wald oder die Stadt war, sondern beides. Von Bailey und Mabbett (2003, 86)
wurde herausgearbeitet, da} die Monche des friihen Buddhismus 1) sich zeitweise in groen
Vorstiddten aufhielten, um Almosen zu sammeln; 2) von einer Stadt zur nichsten reisten,
héufig auf groBen Handelsstraen; 3) eine Zeitlang in Dorfern zubrachten; 4) sich in Klos-
tern (vihara) authielten, die in den Auflenbezirken von Dorfern und groflen Stddten liegen;
und 5) in unbewohnten Gebieten wie Bergen und Dschungeln wandern. Daraus erhellt, daf3
fiir den buddhistischen Monch der Kontrast zwischen bewohnt (Dorf, Stadt) und unbewohnt
(Berge, Wald) ein geographischer war und kein ideologischer wie in den Brahmana-Texten
der spétvedischen Zeit. Diese geographische Mittlerposition findet in der Lage der Kloster
in Randbezirken ihren Ausdruck, wo sie auch aufgrund des archéologischen Befundes zu-
mindest in der Friihzeit keine politische oder 6konomische Rolle spielten.

Zum Erfolg des buddhistischen Monchordens hat allem Anschein nach die rasche
Expansion der Konigreiche auch in neue, bisher vom ,,brahmanischen® Wertesystem allen-
falls marginal beeinflulte Gebiete beigetragen, weil dadurch die politische Herrschaft auf
Gemeinschaften ausgedehnt wurden, die kulturell wenig mit dem Kernland gemein hatten
und den brahmanischen Vorstellungen und Ritualen fremd gegeniiberstanden. Von diesem
Ausgangspunkt aus stellen die Autoren die These auf, da} zur Angleichung derart verschie-
dener Gesellschaftsgruppen ein neues kulturelles Bindemittel erforderlich war, das sowohl
gegeniiber der vorherrschenden Kultur wie auch den untergeordneten Gemeinschaften eine
neutrale Position einnahm. Daraus resultierte, daf3 die religiose Personlichkeit, d. h. der bud-
dhistische Monch, der als bhikkhu (religioser Bettler), muni (Weiser) oder bisweilen sogar
als Brahmane (brahmana) bezeichnet wurde, als Mittler zwischen der urbanen Gesellschaft
und den abgelegenen lokalen Kulturen wirkte, auch wenn dies gar nicht in seiner Absicht
lag. Denn ob sie wollten oder nicht, die Laienanhéinger sahen in den Mdnchen Quellen spiri-
tueller Energie, die sich zu einem spéateren Zeitpunkt in Klostern ansiedelten und als Berater,
Priester und Lehrer dienten, womit der Orden auf lange Sicht gesehen zu einer gesellschaft-
lichen Institution wurde, eine Entwicklung, fiir die bereits im Vinaya die Weichen gestellt
wurden und sich im 3. und 2. Jh. v. Chr. beredte Zeugnisse in Form von Klostern, Sttipas
und Inschriften finden lassen.

Anders als die brahmanische Konkurrenz, bei der das Kastendenken (varna), der ri-
tuelle Status und die archaische Sprache eher hemmend wirkten, standen bei den Buddhisten
nicht die Gétter bestimmter Gemeinschaften im Vordergrund, sondern unpersonliche Prinzi-
pien. Sie wurden sowohl von Kdnigen als auch von Bauern mit Respekt betrachtet Aus den
aus den Quellen ablesbaren Ergebnissen scheint daher der Schlufl gerechtfertigt, dall die
Konige der expandierenden Staaten sich durch eine neue und universelle Ideologie zu legiti-
mieren suchten, der alle Gesellschaftsschichten zustimmen konnten. Bailey and Mabbett ha-
ben mit Nachdruck und zu Recht darauf hingewiesen, dal der Wanderasket und der in der
Gesellschaft wirkende Monch nicht zwei verschiedenen Institutionen angehdren, sondern
diese beiden Aspekte sogar in einer Person zusammenfallen kdnnen. Denn die Grundbezie-



13

hung zwischen Monchen und Laienanhéngern besteht in der Speisung der ersteren und dem
Almosensammeln; zum anderen wird in den Texten haufig thematisiert, daf die Laien An-
stoll am Verhalten von Monchen nehmen, so dafl der Buddha gezwungen war, Verhaltensre-
geln auszusprechen.

Da die Texte des Pali-Kanons zu recht unterschiedlichen Zeiten entstanden sind, las-
sen sich aus ihnen ganz verschiedene Einstellungen zur Gesellschaft ablesen. Der Sutta-
nipata z. B. vermittelt das Bild des Monches als Wanderasket, der an weltlichen Dingen
nicht interessiert ist. Der Monch soll unabhéngig (anissito) sein und nicht von anderen ge-
lenkt werden (Suttanipata 364), er soll nicht in die Angelegenheiten des gemeinen Volkes
(puthujjana) verstrickt werden. In den Vinaya-Texten, d. h. den Ordensregeln, sind die
Monche jedoch stindig mit den Angelegenheiten der Laien beschiftigt. Weiterhin soll sich
ein bhikkhu auch nicht mit Beschworungen, Traumdeutung, Wahrsagen und Astrologie be-
schiftigen, was aber tatsdchlich hiufig vorkam und bis heute noch praktiziert wird. Solche
Vorschriften dienten nicht zuletzt auch als Abgrenzung zu anderen, nichtbuddhistischen
heiligen Minnern. Eine leicht veridnderte Darstellung findet sich jedoch im Dhammapada,
wo Monche sowohl als nicht in weltliche Angelegenheiten verstrickte Personen als auch als
Vermittler in weltlichen Dingen beschrieben sind. In diesem Zusammenhang wird die Frage
relevant, wie eine religiose Vorstellung, in der der Begriff dukkha eine zentrale Rolle spielt,
fiir Laien attraktiv sein konnte. Zwar bedeutet das Wort nicht einfach nur ,,.Leiden®, sondern
auch Unbestédndigkeit und Unsicherheit und somit primar, daf3 jede Existenz nicht von Dauer
ist (anicca), sondern stindigem Wandel unterworfen. Die bisherige Uberbetonung von
,Leiden* — darauf weisen Bailey und Mabbett (2003, 31-32) deutlich hin - wurde von vielen
in Zusammenhang mit dem angeblichen negativen Umbruch der Gesellschaft gebracht,
obwohl vieles dafiir spricht, da3 die Epoche, in der der Buddha lebte, eher von
wirtschaftlichem Erfolg und Reichtum geprigt war, wenn auch nicht fiir alle Gesellschafts-
schichten in gleichem Male. Es wird in Erwigung gezogen, daB} erst dadurch eine Sensibi-
litdt fiir die Unbestidndigkeit des Lebens entstand. Um dieser zu entgehen, wurde der dham-
ma, die buddhistische Religion als Weg zur Befreiung, gelehrt. Mit diesem Begriff wird in
erster Linie der religiose Weg des Monches in Verbindung gebracht, aber fiir den Laien hat
dhamma auch eine diesseitige Konnotation. So heifit es in Dhammapada 168-169, dal} der-
jenige, der den dhamma befolgt (dhammacari), in dieser Welt wie auch im Jenseits (pa-
ramhi) in Zufriedenheit (sukha, das Gegenteil von dukkha) ruht. Diese Haltung findet sich
auch in einigen der Fels- sowie der Separat-Edikte ASokas widergespiegelt; in letzteren wird
ausdriicklich Bezug auf die Grenzvolker genommen, die dem dhamma folgen sollen, um da-
durch diese Welt und die jenseitige zu erlangen.

Territorial wird unter Siidasien der gesamte indische Subkontinent unter Einschluf3
von ST Lanka und Afghanistan beriicksichtigt, unter Siidostasien sowohl das festlindi-
sche als auch das insulare Gebiet, wobei Vietnam nur eingeschrinkt beriicksichtigt wird,
da der Buddhismus dieses Landes sehr stark von China beeinflufit wurde, sich aber ande-
rerseits auf dem Territorium des heutigen Staates im Siiden in der Vergangenheit politi-
sche Einheiten der Khmer und Cham existierten.



