
 



8

TEIL I: SÜDASIEN

Einleitung

Über die Ausbreitung des Buddhismus seit  seiner Begründung durch den historischen 
Buddha ist man in vielen Standardwerken den Berichten der in Śrī Laṅkā im 5. und 6. 
Jahrhundert n. Chr. entstandenen Chroniken Dīpavaṃsa und Mahāvaṃsa gefolgt, wobei 
lediglich eine  Korrektur  der  Datierung des  Buddha vorgenommen wurde,  dessen To-
desjahr man in älteren Werken mit ca. 480 v. Chr. angab, während es in jüngeren Arbeiten 
etwa 100 Jahre später angesetzt wird (siehe Bechert,  Dating).  Die Zeit zwischen dem 
mutmaßlichen Ableben des Buddha und der Thronbesteigung des Maurya-Königs Aśoka 
(ca. 268 v. Chr.)  wurden mit einer Geschichte des Königreiches Magadha (einem der 
Hauptwirkungskreise des Buddha) und zwei dort abgehaltenen großen Mönchsversamm-
lungen („Konzilien“) aufgefüllt, wobei schon Hendrik Kern (Geschichte II, 281 ff.) auf die 
Widersprüche zwischen diesen und brahmanischen Quellen, die aber offensichtlich von-
einander abhängig sind, hingewiesen hat. Obwohl es für diesen und vor allen Dingen aus 
diesem Zeitraum – ganz gleich, wie groß er gewesen sein mag – überhaupt keine schrift -
lichen Dokumente oder relevantes archäologisches Material (etwa in Form von Reliqui-
enhügel  oder  eindeutig  als  buddhistisch zu klassifizierenden Artefakten)  gibt,  hat  die 
Lehre des Buddha in der Zeit nach seinem Tod offensichtlich Erfolge erzielen können, 
weil sie zur Zeit der Mauryas bereits jenseits des Wirkungskreises des Stifters verbreitet 
war.

Der Wert der genannten und anderer literarisch-religiöser Quellen bedarf einer 
ausführlichen Diskussion. Diese Art von Textquellen, darunter insbesonders die ceylone-
sischen Inselchroniken, geben auch vor, Aussagen über die weitere Verbreitung des Bud-
dhismus unter dem Maurya-König Aśoka treffen zu können. Ihnen zufolge gingen Mön-
che als Missionare nach Kaśmīr und Gandhāra, nach Yonakaloka (Baktrien, Sogdiana, 
Gedrosien, Arachosien), in die Himālaya-Region, nach Mahārāṣṭra, nach Aparānta (Nord-
Koṅkan), Mahisamaṇḍala (identifiziert mit Süd-Avanti mit Hauptstadt Māhiṣmatī;  La-
motte 1988, 299-300) oder Karṇāṭaka (Mitra 1971, 10), Vanavāsa (Banavasi), Ceylon und 
Burma (Suvaṇṇabhūmi). Gerade die Nennung der letztgenannten Region ist ein Beweis 
für die völlige Unzuverlässigkeit der Chroniken, die aus dem Wissensstand über die Ver-
breitung des Buddhismus zu deren Entstehungszeit (4./5. Jh. n. Chr.) tatsächliche und an-
gebliche Missionstätigkeiten des Königs miteinander vermischt,  und umgekehrt  nichts 
über die Missionsversuche des Herrschers zu fünf hellenistischen Königen weiß (genannt 
im XIII. Felsedikt).  Ein Beispiel dafür ist  die häufige Nennung von Śrāvastī (Sāheṭh-
Māheṭh), die Hauptstadt von Kosala, die gewöhnlich als das Zentrum des frühen Bud-
dhismus beschrieben wird, in dem der Buddha sich am häufigsten aufgehalten haben soll. 
Diese Aussage hat keinen großen historischen Wert, da Schopen anhand des Kṣudrakava-
stu des  Vinayavibhaṅga der Mūlasarvāstivādin gezeigt hat, daß im Falle des Vergessens 
der Herkunft eines heiligen Textes immer der Name einer der „großen sechs Städte” ein-
gesetzt werden soll, und falls der Name des Königs und des Laienanhängers ebenfalls in 
Vergessenheit geraten sein sollte, seien Prasenajit und Anāthapiṇḍada zu nennen (Scho-
pen 2004, S. 396-399). An dieser Stelle sei nur bemerkt, daß sich die bereits für die Früh-
zeit behaupteten Spaltungen der Gemeinde epigraphisch erst für das Ende des 1. Jahrhun-



9

derts n. Chr. nachweisen lassen, ein deutlicher Hinweis auf die Unzuverlässigkeit der aus 
der Retrospektive von ca. 800 Jahren (wenn man als provisorisches Datum für die Le-
benszeit des Buddha ca. 400 v. Chr. annimmt) geschriebenen Chroniken und verwandter 
Zeugnisse. Offensichtlich ist es aber notwendig, die Annahme von frühen Ordensspaltun-
gen auch en detail zu wiederlegen, denn selbst in jüngsten Publikationen wird dies hart-
näckig weiterbehauptet, wobei der Ausgangspunkt immer die vermeintliche Historizität 
der „drei Konzilien“ ist. Zumeist folgen dann angebliche frühe epigraphische Belege für 
die Existenz der Mahāsāṅghikas, etwa in Āndhra. So akzeptiert z. B. Padma (2008, 22 und 
35, Anm. 51) die Gleichsetzung der epigraphisch früh genannten Andhakas, was aber 
nichts anderes bedeutet als „Bewohner von Āndhra“, mit den Mahāsāṃghikas. Dies wird 
von Holt (2008, 110) wiederholt, der es für möglich hält, daß sie dort schon zu Aśokas 
Zeit existierten. Als Argumente werden spätere Inschriften (siehe dazu die Analyse des 
Buddhismus in Āndhra, unten) und die ceylonesischen Chroniken angeführt und dabei die 
Konsekution auf den Kopf gestellt, weil die Chroniken im 4. und 5. Jahrhundert Kenntnis 
davon hatten, daß zum Zeitpunkt ihrer Entstehung dort Mahāsāṅghikas ansässig waren 
und daraus ihre epigraphisch nicht belegbaren Konstruktionen über frühe Ordensspaltun-
gen kreierten. Selbst ein Autor wie Willis (2001, 219-228), der eine kritische Sichtung 
einiger Inschriften aus Sāñcī vorgenommen hat, geht davon aus, daß es sich bei den dort 
genannten Haimavatas (hemavata), „den Schneelandbewohnern“, um eine buddhistische 
Schule und nicht nur um eine Gruppe handelt.

Daher ist die Zeit bis zur Thronbesteigung des Aśoka für eine Untersuchung zur 
Ausbreitung der Religion eigentlich unergiebig und erschöpft sich im Grunde genommen 
auf die Feststellung, daß eine unbestimmbare Zahl von Anhängern (Mönche und Laien) 
die Lehre des Buddha oder auch das, was sie dafür hielten, im nordöstlichen Indien weiter 
tradierten, die dann einen starken Einfluß auf den dritten Maurya-Herrscher ausübte.

Die quantitative Erfassung der Buddhisten stellt ein weiteres Problem dar, wenn 
man absolute Zahlen liefern möchte, was vor allem dadurch erschwert wird, daß über-
haupt keine Bevölkerungszahlen vorliegen. Somit kann man lediglich anhand der Häufig-
keit  archäologischer Zeugnisse des Buddhismus in einer bestimmten Region und evtl. 
vorhandenen Angaben über Insassen eines Klosters oder Quantitäten von Nahrungsmit-
teln Rückschlüsse auf die Anzahl von Mönchen und Nonnen sowie das sie umgebende 
Laien-Umfeld ziehen, aber zunmeist schweigen sich die Quellen darüber aus. Die chine-
sischen Pilger (ab dem 5. Jahrhundert) geben dann zwar Zahlen für die von ihnen be-
suchten Stätten an, doch darf deren Richtigkeit nicht ohne weiteres als gesichert gelten.

Die Nennung von Vertretern der chinesischen Hochkultur ist der gegebene Anlaß, 
über den eklatanten Unterschied zwischen der Quellenlage in Ostasien im Vergleich mit 
der in Süd- und Südostasien zu reflektieren. In den letztgenannten Großregionen fehlt – 
zumindest für die frühe Zeit – ein solches Werk wie etwa das 547 n. Chr. entstandene  
Luòyáng Qiélánjì 洛陽伽藍記 des Yáng Xuànzhī 楊衒之, eine Beschreibung der buddhis-
tischen Tempel der chinesischen Hauptstadt, völlig. Obwohl eine solche Quelle für eine 
vergleichbare Stätte in Süd- oder Südostasien eine unschätzbare Fundgrube wäre, beklagt 
Lewis in seiner Studie über die Zeit der nördlichen und südlichen Dynastien Chinas, daß 
dieses Werk keinerlei Hinweise darauf gebe, was die Religion selbst für die Gläubigen 
bedeutete2.

2      Lewis 2009, 112: “Although the Record of the Buddhist Temples of Luoyang shows how Buddhist 



10

Quantifizierung bedeutet daher zumeist (falls nicht tatsächlich konkrete Zahlen ge-
nannt werden wie bei den chinesischen Pilgern) nichts anderes als der Nachweis der Exis-
tenz von Buddhisten an bestimmten Orten oder Regionen und darüber hinaus in vielen 
Fällen den ihrer dominierenden Stellung für einen gewissen Zeitraum. Da die verschiede-
nen Strömungen des Buddhismus in der Regel keinen Ausschließlichkeitsanspruch ihrer 
Lehren und insbesondere einer bestimmten religiösen Praxis vertraten, ließen sich damit 
der Glaube und vor allem die Verehrung von z. B. hinduistischen oder sonstigen einhei-
mischen Gottheiten sich damit durchaus vereinbaren. Als Folge davon war es nicht unge-
wöhnlich, daß eine Reihe dieser Gottheiten sogar integraler Bestandteil der Kultpraxis 
der unter dem Oberbegriff „Buddhismus“ ausgeübten Religion sein konnten. Dies trifft 
zwar besonders ausgeprägt für die meisten Richtungen des Mahāyāna zu, aber auch im 
Theravāda können sie zumindest „assoziiert“ sein, was bedeutet, daß sie zwar nicht in die 
schriftlich fixierten Lehren aufgenommen wurden, aber in der Alltags- und Festkultur 
einen festen Platz einnahmen bzw. einnehmen. In gewisser Weise war in Südasien diese 
Koexistenz von buddhistischen und hinduistisch-tribalen Glaubens-  und Kultpraktiken 
bzw. die Herausbildung synkretistischer Formen die Achillesferse des Buddhismus, der 
gewissermaßen  durch  ein  Übergewicht  hinduistischer  Erscheinungsformen  absorbiert 
werden konnte, wie einige späte inschriftliche Belege zeigen.

Die Situation ist also grundsätzlich anders als in Christentum und Islām, wo ande-
re Glaubensformen systematisch unterdrückt wurden und werden (sieht man im Islām 
von der Tolerierung der sogenannten  ahl al-kitāb, der „Schriftbesitzer“ ab), weil ihnen 
Heidentum bzw. Götzendienerei vorgeworfen wurden. Das bedeutet aber nicht unbedingt, 
daß bestimmte Glaubensvorstellungen und -praktiken völlig untergingen, sondern auf der 
Ebene der Volksreligion weiterleben konnten, jedoch dann immer ganz deutlich mit ei-
nem christianisierten oder islamisierten Vorzeichen. So sind wir z. B. über die Abnahme 
der Zahl koptischer (monophysitischer) Christen in Ägypten besonders seit dem 10. Jh. 
gut unterrichtet, die nicht zuletzt durch Steuerdruck, bessere Karrieremöglichkeiten und 
Übergriffe der muslimischen Obrigkeit verursacht wurden (Halm 2003, 135). Auch die 
Untersuchungen von Bulliet (1979, 102-104) kamen zu diesem Ergebnis. Dies wirft aber 
gleichzeitig deutlich ein Licht auf die anders geartete Quellenlage, weil hier (etwa auf-
grund einer Geschichte der koptischen Patriarchen) eindeutig erkennbare Ursachen für 
einen Religionswechsel benannt werden.

Die vorliegende Untersuchung ist partiell auch eine Geschichte des Buddhismus in 
diesen Großregionen, die allerdings die weitere Entwicklung dieser Religion in Gebieten, 
in denen sie ab einem gewissen Zeitraum definitiv vorherrschend wurde, nicht weiterver-
folgt. Dies trifft z. B. für Śrī Laṅkā zu einem relativ frühen Zeitpunkt zu, in den Ländern 
Südostasiens wird die Entwicklung teilweise bis in das 15. Jh. fortgesetzt. In Südasien 
läßt  sich  nach  einer  Blütezeit  gar  eine  negative  Expansion  bzw.  dann  kontinuierliche 
quantitave Abnahme feststellen. Dabei fällt auf, daß dort in der Zeit der Spätblüte Mahā-
yāna-Formen dominierten, während sich in Śrī Laṅkā und Südostasien der Theravāda 
behaupten  konnte  (außerhalb  dieser  kulturell  von  Indien  beeinflußten  Regionen  wie 
Hoch- und Ostasien sieht es genau umgekehrt aus, wobei einschränkend zu bemerken ist, 

temple halls, gardens, and towers transformed the Chinese city-scape and how Buddhist festivals altered 
the calendar, it reveals nothing of what the religion meant to its devotees.”



11

daß Formen des Hīnayāna dort sowieso kaum missionarisch tätig waren, sieht man in der 
formativen Phase von den Dharmaguptakas ab).

Ausgangspunkt für die Studie in Südasien sind die Inschriften des Aśoka, die al-
lerdings hauptsächlich von der Propagierung der buddhistischen Lehre durch Missionsbe-
amte berichten. Die Orte, an denen Felsedikte eingemeißelt oder Säuleninschriften aufge-
stellt wurden, sind von zweifachem Interesse. Zum einen bieten sie Vergleichsmöglich-
keiten zu den Örtlichkeiten, an denen der historische Buddha gewirkt haben soll, zum an-
deren kann daraus abgelesen werden, ob sie in späterer Zeit für die Verbreitung des Bud-
dhismus noch relevant waren. Zum Teil lassen sich aufgrund der Herrschaftsverhältnisse 
in bestimmten Regionen auch Aussagen treffen, warum Zeugnisse des Buddhismus wäh-
rend einiger Epochen spärlicher zu finden sind als in anderen Zeiträumen.

Obgleich sich der konkrete Verlauf der Ausbreitung des Buddhismus vor Aśoka 
kaum nachzeichnen läßt, sind die Könige Bimbisāra und Ajātasattu von Magadha, Zeit-
genossen des historischen Buddha, zweifellos historische Gestalten, die wesentlich zur 
Expansion ihres Reiches beitrugen. Aus archäologischen Funden und Textzeugnissen wird 
ersichtlich, daß die Zeit des Buddha und seiner Gemeinde keinesfalls mit dem Beginn der 
urbanen  Entwicklung  in  Nordindien  zusammenfiel,  sondern  vielmehr  jener  Phase  ent-
spricht, in der die städtische Kultur schon einen gewissen Grad an Entfaltung erreicht hatte 
und sich daher in erheblichem Maße von tribal organisierten Gesellschaften unterscheidet. 
So wird in den Texten, vornehmlich denen des  Suttapiṭaka, stärker der Unterschied zwi-
schen Armen und Reichen hervorgehoben, nicht etwa der geburtsmäßiger Hierarchien (var-
ṇa), wobei die urbanen Gebiete wahrscheinlich die größte Anzahl unterschiedlicher Gesell-
schaftsschichten aufweisen.  Zur  gesellschaftlichen Elite  gehörten neben den bereits  aus 
vedischem Kontext bekannten Ständen der Brahmanen und Kṣatriyas auch der  gahapati 
(Landbesitzer  mit  dem Spezialfall  des  brahmanischen  gahapati),  der  seṭṭhi (Kaufmann, 
Händler, Geldverleiher) und der rājan, was häufig als „König“ übersetzt wird, aber zunächst 
nur den politischen Führer meint (Bailey/Mabbett 2003, 46-48). Grob gesprochen sind die 
gahapatis Vertreter der dörflichen und die seṭṭhis die der urbanen Elite, wobei letztere aber 
zumeist ebenfalls über Landbesitz verfügen. Das urbane Leben stand nun in diametralem 
Gegensatz zur Lebensführung eines Asketenordens wie dem vom Buddha gegründeten. 
Dennoch gibt es zumindest bei Teilen des Ordens keine Berührungsängste mit Vertretern 
dieser Elite, seien es reiche Kaufleute oder auch Kurtisanen oder gar die Könige der neu 
entstandenen  zentralisierten  Reiche  von  Magadha  und  Kosala.  Zum  einen  könnte  der 
Buddha der Lebenseinstellung der neuen Eliten positiv gegenüber gestanden haben, weil 
diese ihre Stellung dem eigenen Bemühen verdanken und nicht ihrer Herkunft, so wie man 
auch auf dem buddhistischen Erlösungsweg nur aus eigener Kraft voranschreiten kann, zum 
anderen hätte ein Bettelorden nicht überleben können, wenn man jeglichen Kontakt zur 
Gesellschaft abgebrochen und das gesellschaftliche Umfeld keinen Überschuß zur Versor-
gung der Mönche produziert hätte. 

Das führte zur Aufstellung eines theoretischen Modells, nach dem man eigentlich 
von drei „Buddhismen“ sprechen müsse, wenn man jeweils die in bestimmten Texten oder 
Praktiken im Vordergrund stehenden Schwerpunkte in Betracht zieht: 1. der weltabgewand-
te, außerhalb der Gesellschaft stehende Orden, der sich ausschließlich dem Erlösungsziel 
widmet; 2. die institutionalisierte Religion eines organisierten Mönchtums, zu dessen Haupt-
aufgabengebiet die Verkündung der Lehre und die Seelsorge und die Propagierung ethischer 



12

Regeln gehört; 3. der volksreligiöse Buddhismus, bei dem soteriologische Vorstellungen und 
ethische Lehren so gut wie keine Rolle spielen, sondern statt dessen Rituale, Reliquienver-
ehrung (Stūpa-Kult), Heilung, Wahrsagen u. a. im Vordergrund stehen. In der Praxis waren 
dies  aber  nur  drei  Aspekte,  die  von unterschiedlichen Mitgliedern der  lokalen Saṅghas 
(Mönchsgemeinden) wahrscheinlich nach ihrer persönlichen Neigung vertreten wurden.

Diese Aspekte spiegeln sich in den Lebensbereichen der Mönche wider, der nicht 
einfach der Wald oder die Stadt war, sondern beides. Von Bailey und Mabbett (2003, 86) 
wurde herausgearbeitet, daß die Mönche des frühen Buddhismus 1) sich zeitweise in großen 
Vorstädten aufhielten, um Almosen zu sammeln; 2) von einer Stadt zur nächsten reisten, 
häufig auf großen Handelsstraßen; 3) eine Zeitlang in Dörfern zubrachten; 4) sich in Klös-
tern (vihāra) aufhielten, die in den Außenbezirken von Dörfern und großen Städten liegen; 
und 5) in unbewohnten Gebieten wie Bergen und Dschungeln wandern. Daraus erhellt, daß 
für den buddhistischen Mönch der Kontrast zwischen bewohnt (Dorf, Stadt) und unbewohnt 
(Berge, Wald) ein geographischer war und kein ideologischer wie in den Brāhmaṇa-Texten 
der spätvedischen Zeit. Diese geographische Mittlerposition findet in der Lage der Klöster 
in Randbezirken ihren Ausdruck, wo sie auch aufgrund des archäologischen Befundes zu-
mindest in der Frühzeit keine politische oder ökonomische Rolle spielten.

Zum Erfolg des buddhistischen Mönchordens hat allem Anschein nach die rasche 
Expansion der Königreiche auch in neue, bisher vom „brahmanischen“ Wertesystem allen-
falls marginal beeinflußte Gebiete beigetragen, weil dadurch die politische Herrschaft auf 
Gemeinschaften ausgedehnt wurden, die kulturell wenig mit dem Kernland gemein hatten 
und den brahmanischen Vorstellungen und Ritualen fremd gegenüberstanden. Von diesem 
Ausgangspunkt aus stellen die Autoren die These auf, daß zur Angleichung derart verschie-
dener Gesellschaftsgruppen ein neues kulturelles Bindemittel erforderlich war, das sowohl 
gegenüber der vorherrschenden Kultur wie auch den untergeordneten Gemeinschaften eine 
neutrale Position einnahm. Daraus resultierte, daß die religiöse Persönlichkeit, d. h. der bud-
dhistische Mönch, der als bhikkhu (religiöser Bettler),  muni (Weiser) oder bisweilen sogar 
als Brahmane (brāhmaṇa) bezeichnet wurde, als Mittler zwischen der urbanen Gesellschaft 
und den abgelegenen lokalen Kulturen wirkte, auch wenn dies gar nicht in seiner Absicht 
lag. Denn ob sie wollten oder nicht, die Laienanhänger sahen in den Mönchen Quellen spiri-
tueller Energie, die sich zu einem späteren Zeitpunkt in Klöstern ansiedelten und als Berater, 
Priester und Lehrer dienten, womit der Orden auf lange Sicht gesehen zu einer gesellschaft-
lichen Institution wurde, eine Entwicklung, für die bereits im Vinaya die Weichen gestellt 
wurden und sich im 3. und 2. Jh. v. Chr. beredte Zeugnisse in Form von Klöstern, Stūpas 
und Inschriften finden lassen.

Anders als die brahmanische Konkurrenz, bei der das Kastendenken (varṇa), der ri-
tuelle Status und die archaische Sprache eher hemmend wirkten, standen bei den Buddhisten 
nicht die Götter bestimmter Gemeinschaften im Vordergrund, sondern unpersönliche Prinzi-
pien. Sie wurden sowohl von Königen als auch von Bauern mit Respekt betrachtet Aus den 
aus den Quellen ablesbaren Ergebnissen scheint daher der Schluß gerechtfertigt, daß die 
Könige der expandierenden Staaten sich durch eine neue und universelle Ideologie zu legiti-
mieren suchten, der alle Gesellschaftsschichten zustimmen konnten. Bailey and Mabbett ha-
ben mit Nachdruck und zu Recht darauf hingewiesen, daß der Wanderasket und der in der 
Gesellschaft wirkende Mönch nicht zwei verschiedenen Institutionen angehören, sondern 
diese beiden Aspekte sogar in einer Person zusammenfallen können. Denn die Grundbezie-



13

hung zwischen Mönchen und Laienanhängern besteht in der Speisung der ersteren und dem 
Almosensammeln; zum anderen wird in den Texten häufig thematisiert, daß die Laien An-
stoß am Verhalten von Mönchen nehmen, so daß der Buddha gezwungen war, Verhaltensre-
geln auszusprechen.

Da die Texte des Pāli-Kanons zu recht unterschiedlichen Zeiten entstanden sind, las-
sen sich aus ihnen ganz verschiedene Einstellungen zur Gesellschaft ablesen. Der  Sutta-
nipāta z. B. vermittelt das Bild des Mönches als Wanderasket, der an weltlichen Dingen 
nicht interessiert ist. Der Mönch soll unabhängig (anissito) sein und nicht von anderen ge-
lenkt werden (Suttanipāta 364), er soll nicht in die Angelegenheiten des gemeinen Volkes 
(puthujjana)  verstrickt  werden. In den  Vinaya-Texten,  d.  h.  den Ordensregeln,  sind die 
Mönche jedoch ständig mit den Angelegenheiten der Laien beschäftigt. Weiterhin soll sich 
ein bhikkhu auch nicht mit Beschwörungen, Traumdeutung, Wahrsagen und Astrologie be-
schäftigen, was aber tatsächlich häufig vorkam und bis heute noch praktiziert wird. Solche 
Vorschriften dienten nicht  zuletzt  auch als  Abgrenzung zu anderen,  nichtbuddhistischen 
heiligen Männern. Eine leicht veränderte Darstellung findet sich jedoch im Dhammapada, 
wo Mönche sowohl als nicht in weltliche Angelegenheiten verstrickte Personen als auch als 
Vermittler in weltlichen Dingen beschrieben sind. In diesem Zusammenhang wird die Frage 
relevant, wie eine religiöse Vorstellung, in der der Begriff dukkha eine zentrale Rolle spielt, 
für Laien attraktiv sein konnte. Zwar bedeutet das Wort nicht einfach nur „Leiden“, sondern 
auch Unbeständigkeit und Unsicherheit und somit primär, daß jede Existenz nicht von Dauer 
ist  (anicca),  sondern  ständigem Wandel  unterworfen.  Die  bisherige  Überbetonung  von 
„Leiden“ – darauf weisen Bailey und Mabbett (2003, 31-32) deutlich hin - wurde von vielen 
in  Zusammenhang mit  dem angeblichen  negativen  Umbruch  der  Gesellschaft  gebracht, 
obwohl  vieles  dafür  spricht,  daß  die  Epoche,  in  der  der  Buddha  lebte,  eher  von 
wirtschaftlichem Erfolg und Reichtum geprägt war, wenn auch nicht für alle Gesellschafts-
schichten in gleichem Maße. Es wird in Erwägung gezogen, daß erst dadurch eine Sensibi-
lität für die Unbeständigkeit des Lebens entstand. Um dieser zu entgehen, wurde der dham-
ma, die buddhistische Religion als Weg zur Befreiung, gelehrt. Mit diesem Begriff wird in 
erster Linie der religiöse Weg des Mönches in Verbindung gebracht, aber für den Laien hat 
dhamma auch eine diesseitige Konnotation. So heißt es in Dhammapada 168-169, daß der-
jenige, der den  dhamma befolgt (dhammacārī), in dieser Welt wie auch im Jenseits (pa-
ramhi) in Zufriedenheit (sukha, das Gegenteil von dukkha) ruht. Diese Haltung findet sich 
auch in einigen der Fels- sowie der Separat-Edikte Aśokas widergespiegelt; in letzteren wird 
ausdrücklich Bezug auf die Grenzvölker genommen, die dem dhamma folgen sollen, um da-
durch diese Welt und die jenseitige zu erlangen.

Territorial wird unter Südasien der gesamte indische Subkontinent unter Einschluß 
von Śrī Laṅkā und Afghanistan berücksichtigt, unter Südostasien sowohl das festländi-
sche als auch das insulare Gebiet, wobei Vietnam nur eingeschränkt berücksichtigt wird, 
da der Buddhismus dieses Landes sehr stark von China beeinflußt wurde, sich aber ande-
rerseits auf dem Territorium des heutigen Staates im Süden in der Vergangenheit politi-
sche Einheiten der Khmer und Cham existierten.


