
Where is Europe? 
Wo ist Europa? 

Où est l’Europe? 
Dimensionen und Erfahrungen des neuen Europa



Studien & Materialien
des Ludwig-Uhland-Instituts der Universität Tübingen 

im Auftrag der Tübinger Vereinigung für Volkskunde herausgegeben von 
Hermann Bausinger, Carl Bethke, Sophia Booz, Gesa Ingendahl,  

Reinhard Johler, Matthias Klückmann, Gottfried Korff, Kaspar Maase,  
Monique Scheer, Thomas Thiemeyer, Bernd Jürgen Warneken und  

Carmen Weith

Band 46

2013

© TübingerVereinigung für Volkskunde e.V.
Schloss, 72070 Tübingen

www.tvv-verlag.de



Reinhard Johler (Hg.)

Where is Europe? 
Wo ist Europa? 

 Où est l’Europe?

Dimensionen und Erfahrungen des neuen Europa



Umschlagbild: Nach einer Vorlage von Dan Perjovschi  
(Stichworte zum neuen Europa)

Die Deutsche Bibliothek – CIP-Einheitsaufnahme.
Ein Titeldatensatz für diese Publikation ist bei der Deutschen 
Bibliothek erhältlich.

Reinhard Johler: Where is Europe? Wo ist Europa? Où est l‘Europe?  
Dimensionen und Erfahrungen des neuen Europa.
 – Tübingen: Tübinger Vereinigung für Volkskunde e. V., 2013.

ISBN: 987-3-932512-80-3

Alle Rechte vorbehalten. 
© Tübinger Vereinigung für Volkskunde e. V., 2013.
www.tvv-verlag.de

Redaktion: 
Umschlaggestaltung: Lukas Mathiaschek
Umschlaglayout: Solveig Annukka Stratmann
Satz, Gestaltung und Bildbearbeitung: Lukas Mathiaschek
Belichtung und Druck: Gulde-Druck, Tübingen
Lektorat: Felicia Sparacio 



Inhalt

Wo ist Europa? Eine Einbegleitung	 7 
Reinhard Johler

Leitlinien der Konzeption des  
„Musée de l’Europe“	 21 
Marie-Louise von Plessen

In der Mitte (und aus der Mitte). 
Ethnographische Beobachtungen zum  
„neuen Europa“	 52 
Reinhard Johler

Europa gegen Europa: Das real  
existierende Europa und die Sicht  
der Bürger	 77 
Stefan Immerfall

Europa an der Wand. Schweizerische  
Verortungen	 95 
Walter Leimgruber

Europäisierung und Europa im Spannungsfeld 
zwischen Europäischer Union und Ukraine	 151 
Viktorya Hryaban



6

Jules Verne Was Never in Istria. Political  
Monuments, Material Culture and Imagined  
Realities	 172 
Jonas Frykman

Siebenbürgen als ein „kleines Europa“ im  
Kontext der Integration Rumäniens in die  
Europäische Union	 188 
Teodora Stefănescu-Eissler

Making a European Identity:  
Media Discourses in Bulgaria about EU  
Integration	 209 
Magdalena Elchinova

Auf der Suche nach Europa: Zwei  
Beispiele aus der Peripherie einer  
peripheren Halbinsel	 227 
Chris Hann



Reinhard Johler

Wo ist Europa? Eine Einbegleitung

In diesem Band wird die Wo-Frage gleich dreifach gestellt: Wo ist ers-
tens (EU-)Europa gerade präsent und somit erfahr- und wahrnehmbar? 
Wo ist dieses Europa zweitens Gegenstand der volkskundlich-ethnolo-
gischen Kulturwissenschaft? Schließlich drittens: Wo ist die volkskund-
lich-ethnologisch-kulturwissenschaftliche Europaforschung im Kontext 
einer sich rasant entwickelnden und zunehmend transdisziplinär organi-
sierten Europawissenschaft positioniert? Die neun in diesem Band ab-
gedruckten Beiträge geben darauf zwar keine einheitliche Antwort, aber 
sie zeigen doch nachdrücklich, dass die gestellten Leitfragen eng mit-
einander verbunden sind. Denn kurzgefasst: Die Krise des gegenwärti-
gen (EU-)Europas ruft nach veränderter (disziplinärer) Perspektive und 
rückt Fragestellungen und Beobachtungsweisen in den Vordergrund, die 
originär für die Empirische Kulturwissenschaft/Volkskunde/Europäi-
sche Ethnologie/Kulturanthropologie sind. Warum?

Enzensberger 1987 (2006) & Enzensberger 2011, 
Mak 2004 & Mak 2012, Muschg 2005 & Muschg 
2013

1987 hat Hans Magnus Enzensberger mit dem Ausruf „Ach Europa!“ 
seine vielbeachteten „Wahrnehmungen aus sieben Ländern“ veröffent-
licht. Dabei standen – inhaltlich noch verstärkt in einem „Epilog aus dem 
Jahre 2006“ – die „italienischen Ausschweifungen“, die „polnischen Zu-
fälle“ und die „spanischen Scherben“ für einen Blick, der die „politische 



8

Zentralperspektive der Macht“ verweigerte und stattdessen Europa von 
den „Rändern“ her ins Visier nahm. Nicht Homogenität wurde dadurch 
erkennbar, sondern ein „Chaos“, das von Enzensberger zu der wichtig- 
sten „Ressource“ Europas erkoren wurde. „Wir leben“ in Europa, so der 
Schriftsteller zusammenfassend, nämlich „von der Differenz“.1

Diesem Europa der Differenz hat Enzensberger 2011 die „Entmün-
digungsfalle Europa“ entgegen gehalten. Zwar sei das „sanfte Mons-
ter Brüssel“ ökonomisch höchst erfolgreich und zeige diese Erfolge mit 
blau-gelber Symbolik quer durch Europa, doch geschehe dies politisch in 
post-demokratischer Weise in einer „unermüdlichen Einmischung in un-
ser Alltagsleben“. Damit aber nimmt Enzensberger die Perspektive des 
Zentrums und der Macht ein und versucht die allerorten kritisierte euro-
päische Normierung und Homogenisierung mit einer an Ethnologen ge-
mahnenden „Besichtigung des Innenlebens“ – des „Brüsseler EU-Vier-
tels“ – zu verstehen. Dabei veranschaulicht sich Europa für ihn durch 
unzählige „namenlose Gebäude“ als zweigeteilte „Dauerbaustelle“: Es 
ist zum einen ein weitgehend von der Bevölkerung isoliertes politisches 
(und kulturloses) „Biotop der Institutionen“, und es ist zum anderen die 
im Entstehen begriffene (kulturelle) „Lebenswelt der Unionsbürger“. 
Dieses „reale Europa“ beweist sich für Enzensberger denn auch weitge-
hend unabhängig von der Politik im Alltag – und wird so exemplarisch 
auch an Alltagsgegenständen wie einem Notizbuch festgemacht:

„An einem solch unscheinbaren Gegenstand, wie er sich in je-
dem Haus findet, läßt sich der wahre Stand der europäischen 
Integration ablesen. Viele brauchen ein solches Büchlein nicht 
mehr. Die Telephone sind zu Alleskönnern geworden, die es er-
setzen. Der eine weiß jedenfalls, wie er den polnischen Stuk-
kateur erreicht, wenn sich Risse im Wohnzimmer zeigen; der 
andere versteckt die Nummer seiner heimlichen Geliebten, die 
Alice Zimermans heißt und in Amsterdam zu Hause ist, lie-
ber unter dem unverfänglichen Buchstaben A; der dritte kennt 
den Portier eines kleinen Hotels in Odense. Es wimmelt in die-
sen Notizbücher, über ganz Europa verstreut, von geschiede-
nen Ehemännern, Sommerhäusern, Geschäftspartnern, Enkeln, 
Kontonummern, Lehrern und Schülern, Websites, Münzsamm-

1	 Hans Magnus Enzensberger: Ach Europa! Wahrnehmungen aus sieben Ländern. Mit 
einem Epilog aus dem Jahre 2006. Frankfurt/M. 1987, S. 484.



9

lern, Winzern, Putzfrauen, Automechanikern, Zahnärzten und 
Schwarzarbeitern…“2

Nicht zufällig hat der holländische Schriftsteller Geert Mak dieses fast 
wortwörtlich übernommene Zitat an das Ende seines 2012 erschienenen 
Essaybandes „Was wenn Europa scheitert“ gestellt. Denn die aktuelle 
Finanz-, Schulden- und Eurokrise bedrohe die herrschende, demokra-
tisch freilich nur wenig legitimierte und weitgehend gesichtslose Brüs-
seler Bürokratie und mit ihr das lange Zeit hindurch durchaus Erfolg 
habende EU-Modell eines „organisierten Kapitalismus“. Das von der 
Politik dadurch zwar losgetretene, längst aber zur „alltäglichen Wirk-
lichkeit“ gewordene „reale Europa“ bestehe „abseits von Gesetzen und 
Institutionen“ hingegen in „Millionen von Kontakten und Netzwerken“ 
trotzdem weiter: „Was auch immer geschehen mag“, so Mak zusam-
menfassend, „dieses Europa nimmt uns keiner mehr.“3

Eben dieses Europa aber hatte Mak im Auftrag des „Handelsblads“ 
schon Jahre zuvor besucht und seine Reiseeindrücke 2004 im Buch „In 
Europa. Eine Reise durch das 20. Jahrhundert“ dargelegt. Darin zeich-
net auch er ein ausgesprochen widersprüchliches Bild. Er beschreibt 
das EU-Europa mit seiner einheitlichen Währung, seinem gemeinsa-
men Markt, seinen politischen Erweiterungen, kurz: seinen erfolgrei-
chen Modernisierungsprozessen; er kritisiert gleichzeitig dieses EU-Eu-
ropa, weil es von der Bevölkerung nicht legitimiert wird und deswegen 
mit seinem „Apparat zu einer undurchschaubaren Macht“ verkommen 
ist, die weder eine gemeinsame Identität noch eine gemeinsame Öffent-
lichkeit schaffen und auch auf keine verbindende Geschichte bzw. ein 
„europäisches Volk“ verweisen kann. Doch diesem fehlenden „gemein-
samen kulturellen, politischen und vor allem demokratischen Raum“ 
hält Mak eine eng miteinander verbundene kulturelle „Vielgestaltigkeit“ 
Europas entgegen, die zwar die politische „Schwäche Europas“ ausma-
che, zugleich aber auch die „große Stärke“ der Europäischen Union in 
der Zukunft andeute.4

Es sei, so hat der Schweizer Schriftsteller Adolf Muschg 2013 in sei-
ner „Gegenrede“ auf die Frage „Vergessen wir Europa?“ argumentiert, 

2	 Hans Magnus Enzensberger: Sanftes Monster Brüssel oder die Entmündigungsfalle 
Europas. Berlin 2011, S. 67.

3	 Geert Mak: Was wenn Europa scheitert. München 2012, S. 143.
4	 Geert Mak: In Europa. Eine Reise durch das 20. Jahrhundert. München 2004.  

S. 885ff.



10

aber genau dieser „Umgang mit Differenz“, der die kulturelle Antwort 
auf die ökonomische und politische Existenzbedrohung der Europäi-
schen Union darstelle – und somit Europas Zukunft bestimme. Denn der 
„Geist Europas“ zeige sich vor allem im neugierigen, ja ehrfurchtsvol-
len „Umgang mit Differenzen“.5 Muschg hat damit eine Argumentation 
verdichtet, die er – lange vor der Eurokrise 2005 – in seinem Buch „Was 
ist europäisch? Reden für einen gastlichen Erdteil“ entwickelt hat.6 Es 
seien nämlich die „Umgangsformen mit dem Andern und mit den An-
deren“, die Europa – ein Europa, das sich freilich nicht auf die EU be-
schränkt – zu einem „kulturellen Projekt“ machten. Denn nur die Kultur 
– und nicht die wirtschaftliche Logik – würde jene „Kräfte freisetzen, 
die eine Kohäsion“ in Europa langfristig sichern würde. Dabei liege der 
„Schlüssel zu Europa“ aber nicht mehr alleine in Brüssel, „sondern im 
persönlichen Haushalt jedes Einzelnen“. Als „tägliche Praxis“ vieler 
existiere es nämlich „zum erstenmal in seiner Geschichte auch so real 
wie möglich.“

Muschg hat der aktuellen Europa-Thematisierung „etwas Lustloses 
attestiert“7 und damit auf eine doppelte Verschiebung des Europa-Dis-
kurses aufmerksam gemacht. Denn zum einen haben die politischen Eli-
ten – die frühere Generation der „Europaarchitekten“ – ihren Platz einer 
Europa-Deutung längst für Intellektuelle8 und Schriftsteller9 geräumt. 
Und zum anderen haben sich dadurch die „Eurovisionen“10 selbst deut-
lich verändert, haben doch Kultur und Alltag ein Stück weit die Politik 
und die Institutionen verdrängt. Und weil der literarische Europa-Dis-
kurs, so wie er hier ausschnittweise zusammengefasst wurde11, deswegen 

5	 Adolf Muschg: Vergessen wir Europa? Eine Gegenrede. Göttingen 2013.
6	 Adolf Muschg: Was ist europäisch? Reden für einen gastlichen Erdteil? München 

2005.
7	 Ebd., S. 94.
8	 Vgl. Bernhard Giesen: Europa als Konstruktion der Eliten. In: Reinhold Viehoff/Rien 

T. Siegers (Hg.): Kultur Identität Europa. Über die Schwierigkeit der Konstruktion. 
Frankfurt/M. 1999, S. 130-146; Hartmut Kaelble: Europäer über Europa. Die Entste-
hung des modernen europäischen Selbstverständnisses im 19. und 20. Jahrhundert. 
Frankfurt/M. 2001.

9	 Vgl. Paul Michael Lützeler: Die Schriftsteller und Europa. Von der Romantik bis zur 
Gegenwart. München 1992; ders., Hoffnung Europa. Deutsche Essays von Novalis 
bis Enzensberger. Frankfurt/M. 1994; Ders.: Die Schriftsteller als Politiker. Zur Eu-
ropa-Essayistik in Vergangenheit und Gegenwart. Stuttgart 1997.

10	 Ute Frevert: Eurovisionen. Ansichten guter Europäer im 19. und 20. Jahrhundert. 
Frankfurt/M. 2003.

11	 Vgl. ausführlicher Peter Hanenberg/Isabel Capeloa Gil (Hg.): Der literarische Eu-
ropa-Diskurs. Festschrift für Michael Lützeler zum 70. Geburtstag. Würzburg 2013.



11

in der Erhebung und der Darstellung dominant ethnographisch gewor-
den ist, ist auch sein Inhalt auf „Real-Europa“ – auf dessen komplexen 
Alltage und vielfältigen Differenzen – fokussiert. Diese kulturelle Per-
spektive scheint sich mit der Euro-Krise der letzten Zeit noch deutlich 
verstärkt zu haben, so wie auch vielfach beobachtbar der Blick auf kon-
krete europäische Orte – auf Städte und Gebäude, Straßen und Plätze, 
Zentren und Peripherien, Grenzen und Übergänge – noch weiter an Be-
deutung gewonnen hat.12 Man mag an dieser Stelle hinzufügen, dass die-
ser ethnographische Blick13 auch ganz wesentlich dazu beitragen kann, 
die gegenwärtige Identitätskrise der EU besser zu verstehen.

Europaforschung / Europawissenschaft / Europa-
Studien / Europäistik

(EU-)Europa, so hat Adolf Muschg behauptet, sei auch deswegen so ein-
zigartig, weil es „ein Erdteil ist, der sich selbst lesen lernt und sich durch 
diese Lektüre neu konstituiert.“14 Dies ist wohl richtig, wenn man an 
die Literatur denkt, und es ist auch nicht falsch, wenn man die Wissen-
schaft ins Auge fasst. Denn nicht wenige Disziplinen – allen voran die 
Rechts-, Wirtschafts- und Politikwissenschaft – haben den europäischen 
Einigungsprozess von Anfang an nicht nur kritisch begleitet, sondern 
ihn auch selbst gestaltet. Ihre Fragestellungen, Inhalte und Methoden 
veränderten sich derart mit den rechtlichen, wirtschaftlichen und poli-
tischen Notwendigkeiten des Europäisierungsprozesses selbst. Ab der 
Mitte der 1980er Jahren lässt sich darüber hinaus ein european turn in 
den Sozial-, dann in den Geisteswissenschaften beobachten, der eng mit 
einer tief greifenden Neuorientierung der EU verbunden war. Zum einen 
sollte nämlich die fehlende demokratische Legitimität durch die Stär-
kung der Mitbestimmungsrechte der europäischen Bürger ausgeglichen, 

12	 Vgl. Reinhard Johler: Einheit in der Vielfalt. Zur kulturellen Konstruktion eines Eu-
ropa der Regionen. In: Eduard Beutner/Karlheinz Rossbacher (Hg.): Ferne Heimat 
Nahe Fremde. Bei Dichtern und Nachdenkern. Würzburg 2007, S. 195-208.

13	 Dazu richtungsweisend Karl Schlögel: Marjampole oder Europas Wiederkehr aus 
dem Geist der Städte. München/Wien 2005.

14	 A. Muschg: Was ist europäisch? (wie Anm. 6), S. 94.



12

sollte damit Bürgernähe, aber durch eine Reihe von Initiativen15 auch 
europäische Identität hergestellt werden. Zum anderen wurde 1993 – 
zum gleichen Zweck – Kultur als zentrales Element in den Maastrichter 
Vertragstext aufgenommen. Die EU verpflichtet sich darin „unter Wah-
rung“ der „nationalen und regionalen Vielfalt“ der Mitgliedsstaaten zu 
einer „gleichzeitigen Hervorhebung des gemeinsamen“, eben des „eu-
ropäischen kulturellen Erbes“, beizutragen. Beide Intentionen haben als 
Schlagwörter – „Europa der Bürger“ und „Einheit in Vielfalt“ – nicht 
nur Karriere gemacht, sondern ganz wesentlich (und mit eigenen EU-
Programmen gefördert) auch die wissenschaftliche Beschäftigung mit 
EU-Europa vorangetrieben. Seither ist Europa in dominant konstruk-
tivistischem Zugriff Gegenstand von Soziologie16, Literatur-, Sprach-17 
und Geschichtswissenschaft18, aber auch von Ethnologie19 und – mit der 
Geburtsstunde im Jahr 199420 – der Empirischen Kulturwissenschaft/
Volkskunde/Europäischen Ethnologie.21

Diese „Europäisierung der Kulturwissenschaften“ hat, so haben 
Friedrich Jaeger und Hans Joas in ihrer „interdisziplinären Bestandsauf-
nahme“ festgehalten, zu recht ähnlichen Folgen geführt, habe sie doch 
erstens zu einem Aufbrechen der nationalspezifisch ausgerichteten Wis-
senschaftskultur und damit zu einer heuristischen und inhaltlichen Er-
weiterung des Themenspektrums geführt. Dies habe zweitens eine Wei-
terentwicklung methodischer Instrumentarien (etwa Kulturvergleich) 

15	 Vgl. dazu Cris Shore: Building Europa. The Cultural Politcs of European Integration. 
London/New York 2000.

16	 Vgl. Maurizio Bach (Hg.): Die Europäisierung nationaler Gesellschaften. Wiesbaden 
2000.

17	 Vgl. Mokre Monika u.a. (Hg.): Europas Identitäten. Mythen, Konflikte, Konstruktio-
nen. Frankfurt/M./New York 2003.

18	 Vgl. Wolfgang Schmale: Die Bedeutung der Europäistik für die Geschichtswissen-
schaften. In: Michael Gehler/Silvio Vietta (Hg.): Europa – Europäisierung – Euro-
päistik. Neue wissenschaftliche Ansätze, Methoden und Inhalte. Wien/Köln/Weimar 
2009, S. 111-120; Rüdiger Hohls/Iris Schröder/Hannes Siegrist: Einleitung Europa 
und die Europäer. In: Iris Schröder/Hannes Siegrist (Hg.): Europa und die Euro-
päer. Quellen und Essays zur modernen europäischen Geschichte. Stuttgart 2005,  
S. 15-23.

19	 Vgl. Waltraud Kokot/Dorle Draklé (Hg.): Ethnologie Europas. Grenzen – Konflikte – 
Identitäten. Berlin 1996.

20	 Vgl. Hermann Bausinger: Region – Kultur – EG. In: Österreichische Zeitschrift für 
Volkskunde XLVIII (1994), S. 113-140.

21	 Vgl. Reinhard Johler: Wieviel Europa braucht die Europäische Ethnologie? Die 
Volkskunden in Europa und die Wende. In: Konrad Köstlin/Peter Niedermüller/Her-
bert Nikitsch (Hg.): Die Wende als Wende? Orientierungen Europäischer Ethnolo-
gien nach 1989. Wien 2002, S. 150-165.



13

und transnationaler Vorgehensweisen verstärkt. Dadurch aber sei drit-
tens der normativ-politische Bezugsrahmen der Forschungen nachhaltig 
verändert und somit viertens neue wissenschaftsorganisatorische Rah-
menbedingungen für die sozial- und kulturwissenschaftliche Forschung 
entstanden. Trotzdem habe die Europäisierung der Kulturwissenschaf-
ten aber keine neue disziplinenübergreifende Europawissenschaft ge-
schaffen, weil sie sich „weitgehend innerhalb und nicht jenseits institu-
tionalisierter Fächer“ vollzogen hat.22

Damit hat die Europaforschung der einzelnen geistes- und sozialwis-
senschaftlichen Disziplinen sich entlang deren spezifischen Fach-Lo-
giken und Interessenslagen entwickelt und deswegen weitgehend ei-
gene Felder und Begriffe – in der Empirischen Kulturwissenschaft 
etwa: Europäisierung – in den Vordergrund ihrer Untersuchungen ge-
rückt. Diese disziplinär gebundenen Europaforschungen aber haben nur 
eingeschränkt voneinander Kenntnis genommen. Dies hat sich freilich 
ab der Jahrtausendwende nicht zuletzt durch die Etablierung von in-
terdisziplinären EU-Studiengängen geändert. Denn die damals in Eu-
ropa bestehenden 300 Studiengänge – davon über 20 in Deutschland 
– mit EU-Bezug23 haben nach gemeinsamen Lehr- und Handbüchern 
gerufen, die ihrerseits die Multi- bzw. Transdiziplinarität der Europa-
forschung verstärkt und Überlegungen einer disziplinenübergreifenden 
Europawissenschaft/Europäistik intensiviert haben. Welchen Platz Kul-
tur zum einen und Empirische Kulturwissenschaft/Europäische Ethno-
logie/Volkskunde zum anderen in diesen Konzeptionen einnimmt, kann 
anhand von vier hier ein wenig zufällig ausgewählten Einführungs- bzw. 
Handbüchern exemplarisch aufgezeigt werden.

2005 haben die Rechtswissenschaftler Gunnar Folke Schuppert, In-
golf Pernice und Ulrich Haltern einen Sammelband veröffentlicht, der 
sich als Versuch verstand, „Europawissenschaft als Wissenschaftsdiszip-
lin“ zu etablieren. Dabei überwiegen juristisch-ökonomisch-politikwis-
senschaftliche Fragestellungen deutlich, handelt das Buch doch primär 
– und so lauten auch die Großkapitel – von „Europäisierung der Na-
tionalstaatlichkeit“, „Funktionalität Europas“, „Herrschaft in Europa“ 

22	 Vgl. Friedrich Jaeger/Hans Joas: Europäisierung der Kulturwissenschaften – eine in-
terdiszplinäre Bestandsaufnahme. In: Dies. (Hg.): Europa im Spiegel der Kulturwis-
senschaften. Saarbrücken 2008, S. 7-16.

23	 Vgl. Tim Beichelt u.a.: Einleitung: Was heißt und zu welchem Zweck studiert man 
Europastudien. In: Tim Beichelt u.a. (Hg.): Europa-Studien. Eine Einführung. Wies-
baden 2006, S. 11ff.



14

oder „Legitimität und Finalität Europas“, aber vier Beiträge themati-
sieren doch – etwa mit der Frage nach den Grenzen Europas und dem 
Bestehen einer europäischen Gesellschaft – die „Identität Europas“.24 
Konzeptionell versteht sich diese Europawissenschaft als eigenständiger 
und fachübergreifender „Kommunikationsprozess staatsbezogener Ein-
zeldisziplinen“, der EU-Europa im Fokus hat und auf ein zu gründendes 
„Zentrum für Europaforschung“ zielt.25 Inhaltlich recht ähnlich – wenn-
gleich disziplinär breiter aufgestellt – ist die vom Politikwissenschaft-
ler Tim Beichelt, der Literaturwissenschaftlerin Bozena Choluj, dem 
Verwaltungsrechtler Rerard Rowe und dem Wirtschaftswissenschaftler 
Hans-Jürgen Wagener 2006 herausgegebene „Einführung“ in die „Eu-
ropa-Studien“. Diese bündeln in großen Abschnitten Politik, Recht und 
Wirtschaft, werden aber von Beiträgen über Kultur – zu kultureller Geo-
graphie, zu den europäischen Werte, zu Europa als transnationaler Raum 
– einbegleitet.26 Auch diese Europa-Studien nehmen „vorwiegend die 
Europäische Union zum Gegenstand“, sie sind gleichfalls multi-diszip-
linär verfasst, verstehen sich primär als Sozialwissenschaften, bemühen 
sich allerdings bewusst um die „Miteinbeziehung des Kulturellen.“27 

Dieses Kulturelle steht im Zentrum der 2009 vom Historiker Michael 
Gehler und dem Literaturwissenschaftler Silvio Vietta herausgegebe-
nen Sammelbandes „Europa – Europäisierung – Europäistik“.28 Euro-
päistik wird dabei als eine „neue Wissenschaft“ gesehen, die infolge des 
european turn disziplinenübergreifend die Geschichts- und Kulturwis-
senschaften verändert. Im Überblick werden daher europäisierte Fächer 
vorgestellt, aber auch eine diese multi-disziplinäre Europäistik verbin-
dende „Leitidee“ skizziert. In dieser wird etwa Europa und die EU aus-
einandergehalten, der Einigungsprozess als offen und in seiner globa-
len Dimension gesehen sowie die kulturelle Vielfalt Europas betont.29 

24	 Vgl. Gunnar Folke Schuppert/Ingolf Pernice/Ulrich Haltern (Hg.): Europawissen-
schaft. Baden-Baden 2005.

25	 Vgl. Gunnar Folke Schuppert: „Theorizing Europe“ oder von der Überfälligkeit ei-
ner disziplinenübergreifenden Europawissenschaft. In: Schuppert/Pernice/Haltern: 
Europawissenschaft (wie Anm. 24), S. 4-35.

26	 Tim Beichelt u.a. (Hg.): Europa-Studien (wie Anm. 23).
27	 Tim Beichelt u.a.: Einleitung. In: Beichelt: Europa-studien (wie Anm. 23), S. 7-46.
28	 Michael Gehler/Silvio Vietta (Hg.): Europa – Europäisierung – Europäistik. Neue 

wissenschaftliche Ansätze, Methoden und Inhalte. Wien/Köln/Weimar 2009.
29	 Vgl. Michael Gehler/Silvio Vietta: Europa – Europäisierung – Europäistik: Einfüh-

rende Überlegungen. In: Gehler/Vietta: Europa – Europäisierung – Europäistik (wie 
Anm. 28), S. 9-36.



15

Dass Kultur in gerade internationalen Überblickswerken inzwischen tat-
sächlich unverzichtbar geworden ist, kann auch in dem von den beiden 
Soziologen Stefan Immerfall und Göran Therborn 2010 herausgegebe-
nen „Handbook of Europea Societies“30 – mit eigenen Kapitel zu Kultur, 
Identität, Freizeit und Konsum – gut gesehen werden, ganz unproblema-
tisch aber erweist sich deren Integration in die in Deutschland weiterhin 
staatswissenschaftlich dominierte Europawissenschaft aber nicht. So ha-
ben etwa Tim Beichelt, Bozena Choluj, Rerard Rowe, Hans-Jürgen Wa-
gener und Thekla Lange in der „Einführung“ zu den von ihnen heraus-
gegebenen „Europa-Studien“ die vorwiegend studentische Leserschaft 
vor Ungewohntem gewarnt. Die kulturwissenschaftlichen Beiträge wür-
den „insgesamt keine autoritative Aussagen über ausgewählte Themen“, 
sondern „Forschungsmöglichkeiten und Forschungsmethoden“ bein-
halten. Im „Bereich Kultur“ gebe es derart keine „fertigen Antworten“, 
sondern – vermittelt über unterschiedliche Fragestellungen – „neue Ge-
sichtspunkte und Zugangsweisen.“31

Dass diese „neuen Gesichtspunkte und Zugangsweisen“ aber mehr 
sind als bloße inhaltliche Erweiterungen staatswissenschaftlicher EU-
Forschung mag mit einer Unterscheidung erläutert werden, die der His-
toriker Hartmut Kaelble getroffen hat: Es bestehe ein „gedachtes“ und 
ein „gelebtes Europa“.32 Beide Europa – das Europa der Politik, der In-
stitutionen und des Zentrums und das Europa der Kultur, der Bevölke-
rung und der Peripherie – würden durch vielfältige Beziehungen mitein-
ander verbunden, durch erhebliche Unterschiede aber, wie wir dies auch 
in der Europa-Literatur gesehen haben, voneinander getrennt.

Beide Blickrichtungen sind typisch für die Empirische Kulturwissen-
schaft/Europäische Ethnologie/Volkskunde. Umso überraschender ist 
es, dass deren Europaforschung nur am Rande in der aktuellen Euro-
pawissenschaft/Europäistik auch präsent ist bzw. rezipiert wird.33 Dabei 
teilt sie mit anderen Fächern ihre großen Fragerichtungen – etwa nach 

30	 Stefan Immerfall/Göran Therborn (Hg.): Handbook of European Societies. Social 
Transformations in the 21st Century. New York/Heidelberg 2010.

31	 Tim Beichelt u.a.: Einleitung. In: Beichelt u.a.:Europa-Studien (wie Anm. 23),  
S. 24.

32	 Vgl. Hartmut Kaelble: Die Europaforschung der Historiker. In: Jäger/Joas (Hg.): Eu-
ropäisierung der Kulturwissenschaften (wie Anm. 22), S. 183-203.

33	 So etwa: Werner Schiffauer: Europa als transnationaler Raum. In: T. Beichelt/B. 
Choluj/R. Rowe/H.-J. Wagener (Hg.): Europa-Studien (wie Anm. 23), S. 95-110; 
Wolfgang Kaschuba: Europäisierung als kulturalistisches Projekt. In: Jäger/Joas 
(Hg.): Europäisierung der Kulturwissenschaften (wie Anm. 22), S. 204-225.



16

dem „warum Europa“34, nach dem „wer sind die Europäer“35 oder nach 
dem „was“36 bzw. „wann war/ist Europa?“37 Die gegebenen Antworten, 
sind freilich dann am besten, wenn sie mit der Frage „wo ist Europa“ – 
und damit mit dem Punkt von dem aus Europa gedacht, beschrieben und 
wahrgenommen wird – verbunden werden. 

Wo ist Europa? – Zu den Beiträgen

In seinem Essayband „Was wenn Europa scheitert“ hat Geert Mak von 
einem signifikanten europäischen Wissenstransfer berichtet. Der euro-
päische Ratspräsident Hermann Van Rompuy habe nämlich in Anleh-
nung an den französischen Soziologen Michel de Certeau einen erhebli-
chen Unterschied zwischen „place, Platz“ und „space, Raum“ gemacht:

„Platz steht im Zusammenhang mit Ordnung des Chaos, mit Sta-
bilität, Sicherheit und Berechenbarkeit. Bei Raum geht es um 
Bewegung, Zeit und Möglichkeit. Europa war immer ein Pro-
jekt des Raums und der Möglichkeiten, und das galt auch für die 
Globalisierung im Ganzen. In diesen Zeiten der zunehmenden 
Besorgtheit zeigt sich jedoch das Gegenteil: Die Europäer klam-
mern sich wieder an ihren Platz, suchen nach Ordnung und Sta-
bilität. Dabei bietet vor allem langfristig paradoxerweise gerade 
der europäische Raum wahrscheinlich die größte Sicherheit.“38

Dieser „europäische Raum“ ist das Thema der folgenden neun Bei-
träge. Er wird disziplinär wie auch geographisch von ganz unterschiedli-
chen Seiten her ausgeleuchtet. Der erste, von der Kulturhistorikerin und 
Museologin Marie Louise von Plessen verfasste Aufsatz handelt vom 
„Musée de l’Europe“ – einem bis heute nicht realisierten Projekt in der 

34	 Michael Mitterauer: Warum Europa? Mittelalterliche Grundlagen eines Sonderwegs. 
München 2003.

35	 Edward Moxton-Browne (Hg.): Who are the Europeans Now? Aldershot 2004.
36	 Hugh Seton-Watson: What is Europe, Where is Europe? From Mystique to Politique. 

In: Encounter (1985), S. 9-17.
37	 Michael G. Müller: Wo und wann war Europa? Überlegungen zu einem Konzept von 

europäischer Geschichte. In: Comparativ 14 (2004), S. 72-82.
38	 G. Mak: Was wenn Europa scheitert? (wie Anm. 3), S. 70.



17

Europahauptstadt Brüssel.39 Seine von Marie Louise von Plessen mitver-
fassten „Leitlinien der Konzeption“ aber mögen zeigen, wie an einem 
besonderen europäischen Ort europäische Identität bildlich dargestellt – 
wohl auch ein Stück weit selber konstruiert – werden sollte. Denn in der 
longue durée einer zweitausendjährigen europäischen Geschichte sollte 
im Museum der Weg „zum Europäer“ – und somit auch zur EU – nach-
vollziehbar gemacht werden.

Gleichfalls aus der „Mitte Europas“ bezieht der Kulturwissenschaft-
ler Reinhard Johler seine ethnographischen Fallstudien zum „neuen 
Europa“. Er untersucht dabei – nach einem Überblick zur kulturwis-
senschaftlich-ethnologischen Europaforschung – die Leere städtischer 
Europaplätze, das im Zuge des Neubaus des Stuttgarter Bahnhofs höchst 
umstrittene Europa-Viertel sowie die eigenartige Konkurrenz von klei-
neren Gemeinden, die quer durch Europa den Anspruch pflegen, „Her-
zen Europas“ zu sein. Johler versteht deren symbolische und reale Auf-
ladung als aussagekräftig für viele ähnliche im Europäisierungsprozess 
entstandene „europäische Orte“, die zwar den europäischen Raum ver-
ändert, eine europäische Identität aber nicht entstehen haben lassen.

Diese Schlussfolgerung kann der Soziologe Stefan Immerfall in sei-
nem Beitrag „Europa gegen Europa“ mit Sicherheit teilen. Denn die 
zunehmende Sichtbarkeit der EU in der Lebenswirklichkeit der Bür-
gerinnen und Bürger Europas hat – durchaus paradox – auch ihre fun-
damentalen Probleme in der Öffentlichkeit omnipräsent gemacht. Die 
„Sicht der Bürger“ auf das „real existierende Europa“ ist daher von gro-
ßer Skepsis geprägt, wobei noch nicht entschieden ist, wie sie reagie-
ren, wenn – wie gerade – die EU langfristig nicht einmal mehr in der 
Lage ist, Wohlstandsversprechen zu halten. Dann ist Europa nach Im-
merfall zwar weiterhin eine „hartnäckige Realität“ und auch die „Euro-
päer“ bleiben empirisch fassbar, aber ihrer beider Zukunft gestaltet sich 
offen und visionslos.

Mit seinen „schweizerischen Verortungen“ zeichnet der Kulturwis-
senschaftler und Ethnologe Walter Leimgruber ein ähnlich skeptisches 
Bild vom dortigen „Europa an der Wand“. Denn die EU mag in der 
Eidgenossenschaft in Bildern so präsent sein, wie sonst fast nirgendwo 

39	 Vgl. Kryszstof Pomian: Pour un musée de l’Europe. In: Le Débat 129 (2004), S. 89-
100; Wolfram Kaiser/Stefan Krankenhagen: Europa ausstellen: Zur Konstruktion eu-
ropäischer Integration und Identität im geplanten Musée de l’Europe in Brüssel. In: 
Michael Gehler, Silvio Vietta (Hg.): Europa – Europäisierung – Europäistik. (wie 
Anm. 28), 2009, S. 181-196.



18

sonst, doch verheißt diese oft ins negative gewendete Präsenz auf eine 
mangelnde Attraktivität. Europa tritt nicht als Mastersymbol auf und 
weckt deswegen auch keine kulturellen Sehnsüchte oder politischen 
Träume. Denn es ist insgesamt ein einseitiges Europabild – wie Leim-
gruber vielfältig belegen kann –, das in der Schweizer Öffentlichkeit 
zu sehen ist und das deswegen in der Konkurrenz zum Schweizerkreuz 
auch chancenlos bleibt.

Die Schweiz sieht sich im „Herzen Europas“, aber sie ist, obwohl von 
dieser eingekreist, nicht Teil der EU. So – und wohl nur so – ähnelt sie 
der Ukraine. Aus der Sicht der EU befindet sich dieses Land am Rande 
Europas, in der Selbstsicht sieht sich die Ukraine in einer Art „Zwi-
schenzone“, die sich, wie die Ethnologin Viktoriya Hryaban in ihrem 
Beitrag belegt, in vielfältiger Weise als „Spannungsfeld“ von Europäi-
sierung und Ukrainisierung artikuliert. Damit aber rücken – nun außer-
halb der EU geführt – eigenständige ukrainische Europa-Diskurse bzw. 
Nutzungen von EU-Symbolen und Metaphern in den Vordergrund ei-
ner von „oben“ wie auch von „unten“ betriebenen Europäisierung, die 
im ukrainischen Alltag an „Copyright“-Verletzungen der europäischen 
„Marke“ gemahnen.

Wie EU-Europa vor Ort hergestellt wird, wie also die europäische 
agency von Objekten und Orten funktioniert, beschreibt der Europäi-
sche Ethnologe Jonas Frykman am Beispiel Istriens. Istrien war zum 
Untersuchungszeitraum noch außerhalb der EU, durch die Mitglied-
schaft Kroatiens ist die Halbinsel aber zu deren festem Teil geworden. 
Dabei treffen in diesem alten borderland Nationalisierungs-, Regiona-
lisierungs- und Europäisierungsprozesse aufeinander und führen, wie 
Frykman am Beispiel der literarischen Nutzung von Jules Vernes auf-
zeigt, zu einer Re-Definierung des istrianischen Territoriums, die gleich-
zeitig als Teil einer Re-Organisation des europäischen Raumes verstan-
den werden kann. 

Lange außerhalb – durch die 2007 vollzogene Mitgliedschaft Rumä-
niens nun aber innerhalb – der EU war Siebenbürgen. Doch trotz dieser 
Randlage hat sich diese alte historische Region immer als „kleines Eu-
ropa“, somit wegen seiner kulturellen Vielfalt als Vorbild für EU-Europa 
gesehen. Nicht zufällig ist dieses „kleine Europa“ auch als Argument bei 
den EU-Beitrittsbemühungen genutzt worden. Die ethnischen Gruppen 
in der Region aber haben, wie Teodora Stefănescu-Eissler in ihrer Stu-
die aufzeigt, ganz unterschiedlich auf den EU-Beitritt reagiert. Interes-
santer Weise aber hat die Europäisierung von Siebenbürgen durch Mig-



19

rationsprozesse eine national-kulturelle Homogenisierung verstärkt und 
kann derart als ein weiteres Beispiel eines gegenwärtigen europäischen 
Regionalismus verstanden werden.

Wie das „Making a European Identity“ im Zuge der bulgarischen EU-
Beitrittsverhandlungen funktioniert hat, stellt die Kulturanthropologin 
Magdalena Elchinova in ihrer Untersuchung des damaligen Mediendis-
kurses vor. Europa war dabei immer schon ein Referenzpunkt für die 
Konstruktion der bulgarischen Identität, doch hat der EU-Beitritt die In-
halte sowohl von Europeaness als auch von Bulgarianess erheblich ver-
ändert und so zu einer Re-Redefinierung von Identität geführt. Nicht 
mehr die Frage, ob Bulgarien in Europa sei, sondern ob man gut ge-
nug für eben dieses EU-Europa sei, hat sich seither als zentral erwiesen. 
Die Realität des vollzogenen EU-Beitritts hat dann tatsächlich vielfäl-
tige Veränderungen gezeitigt.

In Wales und in Ungarn – gleichfalls in der europäischen Peripherie 
also – hat sich der Sozialanthropologe Chris Hann auf die „Suche nach 
Europa“ begeben. Dabei ist er auf kaum sichtbare Zeichen einer Zuge-
hörigkeit zu EU-Europa gestoßen, die ihn auf eine nur schwach ausge-
bildete europäische Identität schließen lassen. Statt Folgen der Europä-
isierung aber hat er in beiden Ländern einen zunehmenden asiatischen 
Einfluss im Alltagsleben konstatiert. Konsequent schlägt Hann daher 
Eurasien als Forschungsfeld vor. Oder mit anderen Worten: Die eurasi-
sche Perspektive scheint ihm auch gegen den politisch geförderten EU-
Zentrismus nötig und wissenschaftlich fruchtbar zu sein.

Eine abschließende Bemerkung

Die Umschlaggraphik für diesen Band ist vom rumänischen Künstler 
Dan Perjovschi entlehnt. Perjovschi hat für sie für die in Wien 2005 ge-
zeigte Ausstellung „Das Neue Europa. Kultur des Vermischens und Po-
litik der Repräsentation“ im Rahmen seines Beitrags „Key Words in the 
New Europe“ gezeichnet. Unter dem Lemmata „The New Europe“ hat 
Perjovschi folgendes festgehalten: „My country is a NATO member. I 
no longer require a visa for trips in the West. I am living in a functioning 
market economy, the EU Comission says, in 2007 I will join the EU. At 



20

the last elections I managed to get rid of the post-communist president 
Illiescu. But I still cannot say that I am doing well.”40

40	 Jan Perjovschi: Stichworte zum neuen Europa. In: Marius Babias (Hg.): Das Neue 
Europa. Kultur der Vermischung und Repräsentation der Repräsentation. Wien 2005,  
S. 73-80, hier S. 75.


