
 



Vorwort

Es sind gut 100 Jahre vergangen seit dem Ausbruch des Ersten Weltkrieges, der 
gern als „die Ur-Katastrophe“1 des 20. Jahrhunderts bezeichnet wird und des-
sen Folgen auch zum Zweiten Weltkrieg geführt haben, obwohl die unmittel-
baren Zusammenhänge sowohl hinsichtlich der auslösenden Faktoren als auch 
der Konsequenzen für die Destabilisierung des gesellschaftlichen Gefüges in der 
Nachkriegszeit durchaus komplexer anzunehmen sind.2 Der katholische Linzer 
Diözesanbischof Dr. Ludwig Schwarz SDB betont in seinem Grußwort zur Ta-
gung, dass uns das Gedenken an das dramatische Ereignis des Ersten Weltkrie-
ges, „gesellschaftlich und kirchlich einen schwierigen Auftrag [gibt]. Wir müssen 
ein hartes Erbe der Geschichte verarbeiten, mehr noch: aufarbeiten für unsere 
eigene gute Zukunft. In den vergangenen Jahrzehnten hat sich Europa intensiv 
mit dem Nationalsozialismus, mit dem Rassismus und dem Zweiten Weltkrieg 
befasst. Hier konnte man die Urheber, die Verbrechen und Verbrecher leichter 
darstellen und zugleich klarer auf Distanz gehen zu ihnen. Der Erste Weltkrieg 
hingegen wurde so durch den Zweiten in den Schatten gestellt, obwohl dieser 
doch ebenfalls eine unvorstellbare Riesen-Katastrophe mit zahlreichen grausa-
men Verbrechen war. Dieser Krieg forderte weit über 10 Millionen Tote und ließ 
für immens viele Menschen den Tod, die Verstümmelung und die Vertreibung 
zu einem massenhaften Alptraum werden. Viele Millionen wussten nicht mehr, 
ob sie ihre Heimat bewahren und das Leben von sich und ihren Familien davon-
bringen konnten. Der Erste Weltkrieg […] bereitete jenes giftige Klima auf, in 
dem der noch größere Schrecken der 1930er Jahre seine brutale Chance erhalten 
hat. Im Ersten Weltkrieg wurde das Leid ausgestreut und der Hass gesät, der bald 
danach lauthals und blind nach Rache schreien sollte.“ 

1	 Der Ausdruck lässt sich auf den Diplomaten George Frost Kennan zurückführen, 
der vom Ersten Weltkrieg als „the great seminal catastrophe of this century“ sprach: 
George F. Kennan, The Decline of Bismarck’s European Order. Franco-Russian Rela-
tions 1875–1890, Princeton University Press 1979, 3.

2	 Vgl. Aribert Reimann, Der Erste Weltkrieg – Urkatastrophe oder Katalysator?, in: Aus 
Politik und Zeitgeschichte B 29-30/2004, 30–38; Thomas Weber, Die Legende von 
der einen Urkatastrophe, in: http://rotary.de/gesellschaft/die-legende-von-der-einen-
urkatastrophe-a-5713.html (Rotary Magazin 8/2014); Christopher Clark, Die Schlaf-
wandler. Wie Europa in den Ersten Weltkrieg zog, München 2013 (The Sleepwalkers. 
How Europe Went to War in 1914, London 2012). 

http://rotary.de/gesellschaft/die-legende-von-der-einen-urkatastrophe-a-5713.html
http://rotary.de/gesellschaft/die-legende-von-der-einen-urkatastrophe-a-5713.html


8	� ﻿  Severin J. Lederhilger

„Es kommt jedoch noch schlimmer, wenn wir genauer hinsehen“ setzt Bischof 
Schwarz durchaus selbstkritisch fort. „Die Kirchen haben im Ersten Weltkrieg 
eindeutig Partei ergriffen, aber eben nicht auf Seiten des Friedens, wie es der 
evangeliumsgemäße Auftrag gewesen wäre, sondern sie haben Gott selbst für die 
kurzsichtigen Interessen der Politik vereinnahmt. Auf beiden Seiten feuerten die 
Vertreter der Kirche ihre Kaiser und Könige, die Feldherren und hochstilisierten 
Helden des Militärs an. Auf beiden Seiten beteten die Christen um den Sieg und 
riefen Gott für ihre vermeintlich gerechte Sache an. Sie glaubten, Gott würde 
nur auf ihrer jeweiligen Seite – der österreichischen, der deutschen oder auch 
der russischen, englischen bzw. französischen Seite – stehen und den jeweiligen 
anderen Feind bestrafen. Man tat innerhalb der eigenen Nation fast so, als ob 
das Reich Gottes nur mit Hilfe der österreich-ungarischen, der deutschen oder 
aber der französisch-britischen Truppen erreicht werden könnte. Vergeblich ap-
pellierte damals Papst Benedikt XV. an die Völker, doch einen Waffenstillstand 
auszurufen und einen Frieden anzustreben.3 Man hörte nicht auf ihn! 

Heute steht es uns als Christen gut an, diese traurige Fehlentwicklung zum 
Anlass für eine kritische Selbstbesinnung zu nehmen. Das nach 1945 langsam 
neu entwickelte Europa, findet seinen Sinn, sowie seinen mühevollen Weg gerade 
darin, nie wieder einen solchen Völkerhass aufkommen zu lassen. Gemeinsam 
sollte daher im vereinten Europa nicht nur eine gewaltige Wirtschaftsmaschine-
rie angeworfen werden, sondern vor allem das friedliche Auskommen miteinan-
der, die Achtung voreinander, die Wahrung der Menschenrechte, die Förderung 
von Toleranz, Ökumene und Verständnis zur selbstverständlichen Basis des Zu-
sammenlebens von Menschen unterschiedlichster Nationalitäten werden. […] 
Die Kriege der jüngeren Zeit in Europa zwischen 1992 und 1995 im zerfallenden 
Jugoslawien haben uns gezeigt, dass die Menschen immer noch anfällig dafür 

3	 Bereits vor Weihnachten 1914 versuchte Papst Benedikt XV. einen Waffenstillstand zu 
erwirken. In seiner Exhortatio Allorché fummo chiamati vom 28. Juli 1915 bezeichnete 
er den Krieg als „grauenhafte Schlächterei“, nachdem er zuvor schon im Apostoli-
schen Schreiben Ubi primum vom 8. September 1914 und in seiner ersten Enzyklika 
Ad beatissimi Apostolorum vom 1. November 1914 an die Menschen appellierte, sich 
doch zu besinnen und die Kämpfe einzustellen. Am 1. August 1917, dem dritten Jah-
restag des Kriegsbeginns, richtete er eine Friedensnote an die Oberhäupter der krieg-
führenden Völker (Dès le début), die aufgrund politischer Interessen ergebnislos blieb. 
Vgl. Wolfgang Steglich (Hrsg.), Der Friedensappell Papst Benedikts XV. vom 1. August 
1917 und die Mittelmächte, Wiesbaden 1970; René Schlott, Die Friedensnote Papst Be-
nedikts XV. vom 1. August 1917. Eine Untersuchung zur Berichterstattung und Kom-
mentierung in der zeitgenössischen Berliner Tagespresse, Hamburg 2007. – (Anm.  
d. Hrsg.). 



	 Vorwort	 9

sind, dem Ruf der Gewalt zu folgen, und dass der Abgrund des Mordens, des 
Fanatismus, der nationalistischen und rassistischen Verachtung auch heute noch 
im Herzen des Menschen geweckt werden kann. Der Mensch kann Furchtbares 
anrichten, aber er kann sich ebenso für das Gute entscheiden. Mit Hilfe guter 
Vorbilder und wirksamer Institutionen ist es möglich, den Willen in eine fried-
lichere Richtung zu lenken. […] Die Menschheit – und das gilt nicht nur für 
Europa – muss aber den Frieden wollen! Das verlangt langfristig, dass man einen 
gerechten Frieden anstrebt. Gerechter Friede jedoch erfordert eine gute Nachbar-
schaft mit allen Völkern, auch mit den islamisch geprägten, und dazu eine echte 
Anstrengung des Geistes, um eine ‚Kultur der Verständigung‘ zu entwickeln: von 
Weltanschauungen und Religionen, von kirchlichen, religiösen, politischen und 
gesellschaftlichen Institutionen, um sich gemeinsam zum Guten, zur Freiheit und 
zum Mitmenschlichen aufzuraffen.“

Es zählt andrerseits bereits zu den gängigen Vorwürfen gegenüber Religion 
und ihren Institutionen, dass (jedenfalls) dogmatischer Monotheismus Gewalt 
und Intoleranz implizieren würde4, was auf Grund manch allzu plakativer Ar-
gumente nicht unwidersprochen bleiben konnte5. Religionsgewalt rührt nämlich 
„keineswegs nur aus der Zuspitzung des Dogmas“ her, „vielmehr konnte dieses 
Dogma ebenso humanisieren und pazifizieren. In der Toleranz-Diskussion wird 
oft genug unbesehen vorausgesetzt, dass der Wahrheitsanspruch der drei Mono-
theismen gar nicht anders als intolerant und gewalttätig habe wirken können. In 
Wirklichkeit ist festzustellen, dass der Anspruch sehr wohl im modernen Sinne 
positiv zu verändern und zu humanisieren vermochte“, wie Arnold Angenendt 
in einer ausführlichen Studie belegt6 und eine Untersuchung der Internationalen 

4	 Vgl. Heinz-Günther Stobbe, Monotheismus und Gewalt, in: Jahrbuch für Politische 
Theologie 4, 2002, 166–180; Jan Assmann, Die Mosaische Unterscheidung oder der 
Preis des Monotheismus, München u.a. 2003; Ders., Moses der Ägypter. Entzifferung 
einer Gedächtnisspur, München 1998 (Moses the Egyptian. The Memory of Egypt 
in Western Monotheism, Cambridge/Mass. 1997); Peter Sloterdijk, Gottes Eifer. Vom 
Kampf der drei Monotheismen, Frankfurt 2007; Ulrich Beck, Der eigene Gott. Von 
der Friedensfähigkeit und dem Gewaltpotential der Religionen, Frankfurt 2008.

5	 Vgl. u.a. Peter Walter (Hrsg.), Das Gewaltpotential des Monotheismus und der drei-
eine Gott (QD 216), Freiburg 2005; Rolf Schieder, Sind Religionen gefährlich? Religi-
onspolitische Perspektiven für das 21. Jahrhundert, Berlin 22011; Ders. (Hrsg.), Die 
Gewalt des einen Gottes. Die Monotheismus-Debatte zwischen Jan Assmann, Micha 
Brumlik, Rolf Schieder, Peter Sloterdijk und anderen, Berlin 2014.

6	 Arnold Angenendt, Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und 
Schwert, Münster 72014 (Nachdruck 52009), 589; Ders., Krieg und Kirche, in: IkZ 
Communio 43, 2014, 62–70. 



Theologischen Kommission zum Verhältnis von Monotheismus und Gewalt dif-
ferenziert argumentiert7. 

Auf den Aspekt der Gewalt geht der oberösterreichische Superintendent 
Dr. Gerold Lehner von der evangelischen Kirche A.B. in seinem Grußwort näher 
ein: „Jedem aufmerksamen Beobachter ist es klar, dass am Anfang des Christen-
tums eine Gewalterfahrung steht. Und jedem aufmerksamen Beobachter ist auch 
deutlich, dass das frühe Christentum diese Erfahrung auf höchst eigenwillige Art 
und Weise gedeutet hat. Am Anfang des Christentums steht der Tod des Jesus von 
Nazareth am Kreuz. Diese Gewalterfahrung setzt aber nun eben nicht eine Spirale 
der Gewalt als Vergeltung in Gang und sie beendet nicht die Bewegung des frühen 
Christentums. Diese Erfahrung wird aber auch nicht in den Hintergrund gerückt, 
sodass man sie verschämt verschweigt und sich nur der Lehre und dem Leben Jesu 
widmet. Im Gegenteil wird die Gewalterfahrung, wird der Tod Jesu und wird das 
Kreuz in die Mitte des Christentums gestellt. Die Gewalterfahrung und ihre Deu-
tung erhält auf diese Weise eine Schlüsselstellung für das Ganze des Glaubens. […] 

Gott in Jesus erleidet den Tod und Gott in Jesus spricht am Kreuz die Bitte 
um die Vergebung aus. Weil diese Gewalterfahrung nicht abgespalten, sondern 
ins Herz Gottes hineingenommen und in der Auferstehung Jesu aufgehoben 
wird, deshalb ist von nun an ein neuer Umgang mit dieser Erfahrung möglich. 
Das ist der eine Spannungs-Punkt. In diesem Ursprung des Christentums steckt 
aber noch ein weiterer Punkt, der zugleich deutlich macht, dass die Sache zwi-
schen Gott und den Menschen, die Sache mit dem Glauben, ursächlich und 
ursprünglich konfliktträchtig ist. Der dänische Philosoph Sören Kierkegaard, 
der mit seiner scharfen Kritik die dänische Staatskirche des 19. Jahrhunderts 
gepiesackt hat, schrieb einmal: Das Christentum ist nicht ‚als ein Prachtstück 
von milden Trostgründen in die Welt gekommen – sondern als das Unbeding-
te. Es ist aus Liebe, dass Gott so will, aber es ist auch Gott, der das will. Und 
Gott will, was er will. Er will sich nicht umschaffen lassen von den Menschen 
und ein gar lieber – menschlicher – Gott werden: Er will umschaffen, die Men-
schen umschaffen, und das will er aus Liebe‘8. Insofern haben jene Kritiker des 

7	 Vgl. Internationale Theologische Kommission, Der dreifaltige Gott, Einheit der Men-
schen – Der christliche Monotheismus gegen die Gewalt, vom 6. Dez. 2013 (www.
vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_index-doc-
pubbl_ge.html#Documenti). 

8	 Vgl. Sören Kierkegaard, Einübung im Christentum, 1. Teil, Einhalt, Kap. IV, in: Ders., 
Einübung ins Christentum und anderes, hrsg. von Walter Rest, München 1977, 99 
(hier aber in der klassischen Übersetzung von Hans Winkler der Textausgabe von 
1951). – (Anm. d. Hrsg.).

10	� ﻿  Severin J. Lederhilger

http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_index-doc-pubbl_ge.html#Documenti
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_index-doc-pubbl_ge.html#Documenti
http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_index-doc-pubbl_ge.html#Documenti


	 Vorwort	 11

Christentums durchaus Recht, wenn sie darauf hinweisen, dass der christliche 
Glaube auch Spannungen und Konflikte hervorruft. Er ist eben durchaus nicht 
nur stabilisierend, sondern auch destabilisierend und provokativ. Das Unbe-
dingte und die Wahrheit haben nun einmal diese Begleiterscheinungen, dass 
sie konfliktträchtig sind. Und man müsste schon fragen: Was wäre es für eine 
Wahrheit, die auf diese Welt und auf diese Menschen trifft und keine Konflikte 
hervorrufen würde? […]“. 

Tatsächlich kennt die Geschichte viele Beispiele, „wo sowohl das Christentum, 
als auch der Islam über Jahrhunderte durch das Schwert, durch Eroberung und 
Unterwerfung ausgebreitet worden sind, nicht aber durch Zeugnis, Überzeugung 
und Einsicht“, sekundiert der Landeshauptmann von Oberösterreich Dr.  Josef 
Pühringer in seinem Statement: „Die politischen Führer des Mittelalters, die 
Herzöge und Könige, die Kalifen und auch die Päpste, haben sich den religiösen 
Missionsgedanken angeeignet, um ihn zum Instrument der Ausdehnung ihrer 
Macht umzufunktionieren – und Tausende, ja Hunderttausende von Gläubigen 
haben sich willig umfunktionieren lassen. Die christlichen Kirchen können heute  
aber für sich in Anspruch nehmen, dass sie nicht nur Verantwortung für Gewalt 
im Namen Gottes in der Vergangenheit zu tragen haben, sondern auch Verant-
wortung für den Frieden übernehmen, und zwar doch schon seit einiger Zeit. 
Stellvertretend dafür, nenne ich […] den großen Friedenspapst Benedikt XV., 
der [während des Ersten Weltkrieges] nicht nur umfangreiche humanitäre Hilfe 
organisiert hat und mehrere Versuche zu Friedensverhandlungen unternahm. Er 
ließ es auch in seiner Ablehnung des Krieges an Deutlichkeit nicht fehlen, den er 
als grauenhafte, nutzlose Schlächterei bezeichnete. Seine Friedensdoktrin wurde 
fester Bestandteil des kirchlichen Lehramtes und für seine Nachfolger. Das 2. Va-
tikanische Konzil forderte schließlich, einen Zustand der Welt herbeizuführen, 
in dem der Krieg völlig untersagt wird (vgl. GS 82)! Jetzt muss die Welt darauf 
hoffen, dass sich auch im Islam als zweiter großer Weltreligion jene Repräsen-
tanten durchsetzen, die das Friedensgebot respektieren. Wir erhoffen dies im In-
teresse aller, die heute noch unter religiös motivierten Kriegen zu leiden haben, 
und im Interesse aller, die aufgrund ihres Glaubens verfolgt werden. Laut ‚Welt-
Verfolgungs-Index‘ werden Christen im Jahr 2014 noch immer in 50 Staaten die-
ser Welt verfolgt. Ich sage aber gleich dazu, es ist ein Skandal, wenn Menschen 
um ihres Glaubens willen verfolgt werden, egal ob sie Christen sind oder einer 
anderen Religion angehören!“

Schließlich fragt Landeshauptmann Pühringer: „Was kann Religion im 
21.  Jahrhundert konkret zur Friedenssicherung beitragen? Im Bereich der 
Weltpolitik besteht ihre erste Aufgabe darin, die Voraussage des Politikwissen-
schaftlers Samuel Huntington vom Kampf der Kulturen nicht wahr werden zu 



lassen. Huntingtons Kernthese besteht ja darin, dass die Welt nach dem Ende 
des ideologischen Ost-West-Konflikts von kulturell-religiös geführten Kon-
flikten gekennzeichnet sein wird.9 Hier können gerade die monotheistischen 
Religionen in einem Trialog zwischen Christentum, Judentum und Islam vie-
les leisten für das Ende eines abspaltenden und den Beginn eines vernetzten 
Denkens. Ein Höchstmaß an Verknüpfungen herzustellen, ist heute von exis-
tentieller Notwendigkeit in einer globalisierten Welt. Erste wertvolle Schritte 
gibt es bereits, wenn ich etwa an die Gemeinsame Erklärung des Vatikans und 
der Schiiten vom Frühjahr 2008 denke. Glaube und Vernunft wurden hier als 
Geschenk Gottes bezeichnet. Die Forderung lautete: Christen und Muslime 
sollen über Toleranz hinausgehen – in Anerkennung der Unterschiede, doch 
im Bewusstsein der Gemeinsamkeiten, wofür sie Gott dankbar sind. Sie sind 
berufen zu gegenseitigem Respekt und verurteilen deshalb die Verspottung 
des religiösen Glaubens.10 […] Dieser Dialog ist ein großer Hoffnungsträger! 
Er trägt die Hoffnung auf gemeinsame, weltweit gültige Bekenntnisse zum 
Frieden, zur Demokratie und zu den Menschenrechten. So weist auch Shirin 
Ebadi, die 2003 als erste muslimische Frau mit dem Friedensnobelpreis ausge-
zeichnet wurde, immer wieder darauf hin, dass dies genau das ist, was radikal-
islamische Führer oder Diktatoren am meisten fürchten. Sie haben mit ihren 
eigenen Koranauslegungen einen Schild geschaffen, unter dem sie ihre Herr-
schaft verstecken. Dieser Schild ist nicht mit Bomben zu beseitigen, wie das 
die Amerikaner versucht haben. Dieser Schild ist nur durch den Lichtstrahl 
des Wissens zu durchbrechen, betont die Friedensnobelpreisträgerin. […] So 
unterschiedlich die Ausprägungen der Religionen auch sind, sie haben dabei 
doch eine große Gemeinsamkeit: Sie geben ihren Gläubigen Halt. Wer aber 
Halt hat, hat auch die Chance, weltoffen und geistig geräumig zu sein.“ 

Ganz in diesem Sinn erinnert der evangelisch-lutherische Bischof in Öster-
reich Hon.-Prof. Dr. Michael Bünker in seinen Einleitungs-Gedanken an Chris-
tian Führer, der als evangelischer Pfarrer an der Nikolei-Kirche in Leipzig im 
Herbst 1989 bei den Montagsgebeten und den daraus hervorgegangenen großen 

9	 Vgl. Samuel Phillips Huntington, Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Welt-
politik im 21. Jahrhundert, München 2002 (Orig.: The Clash of Civilizations and the 
Remaking of World Order, New York 1996). – (Anm. d. Hrsg.).

10	 Vgl. Gemeinsame Erklärung des Päpstlichen Rates für den Interreligiösen Dialog und 
des Zentrums für Interreligiösen Dialog der Organisation Islamischer Kultur und Be-
ziehungen in Teheran (Iran) zum Abschluss des VI. Kolloquiums in Rom vom 28.–  
30.4.2008 (www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/
rc_pc_interelg_doc_20080430_rome-declaration_en.html). – (Anm. d. Hrsg.).

12	� ﻿  Severin J. Lederhilger

http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20080430_rome-declaration_en.html
http://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20080430_rome-declaration_en.html


	 Vorwort	 13

Massendemonstrationen mitwirkte. Diese haben entscheidend mit dazu beige-
tragen, dass es in der damaligen DDR zu einer friedlichen Revolution und dann 
auch zum Fall der Berliner Mauer gekommen ist. Die Verantwortlichen haben 
damals den Menschen beim Gang hinaus von der Kirche auf die Straße ein Lie-
derheft und eine Kerze in die Hand gedrückt. Das dürfe man aber „nicht nur 
als einen besonderen Ausdruck evangelischer Frömmigkeit verstehen, sondern 
es hatte einen tiefen Hintersinn, meinte Christian Führer. Wer ein Liederheft 
in der einen und eine Kerze in der anderen Hand hat, kann keinen Stein mehr 
aufheben. Das war fein durchdacht. Und ebenso fein durchdacht, komprimiert 
und konzentriert war auch die Parole die den Menschen mitgegeben wurde. Die 
Parole bestand aus zwei Worten und lautete: ‚Keine Gewalt‘! Natürlich war die-
se an die Sicherheitskräfte gerichtet, von denen man wusste, dass sie anwesend 
sind und mit deren Eingreifen man rechnete. Aber es war wohl auch eine Parole, 
die sich die Demonstrierenden gegenseitig zugesprochen haben, als Selbstaufruf 
und Selbstverpflichtung, denn Christian Führer meinte: ‚Keine Gewalt‘ ist die 
kürzeste Übersetzung der Bergpredigt Jesu im Bereich der Öffentlichkeit.“ 

Dann kommt Bischof Bünker auf das 2003 veröffentlichte „Sozialwort“ des 
Ökumenischen Rates der Kirchen in Österreich zu sprechen: Darin „distanzie-
ren sich die Kirchen deutlich davon, Kriege und Konflikte unter dem Zeichen 
der Religion auszutragen.11 Sie sind dem Leitbild eines Friedens in Gerechtigkeit 
verpflichtet, aber ob als letztes Mittel die Anwendung militärischer Gewalt doch 
auch erlaubt und geboten sein kann, bleibt im Sozialwort eine Frage. Darüber 
gehen die Meinungen auseinander und müssen wohl auch auseinander gehen, 
wie etwa die Auseinandersetzung um öffentliche Äußerungen des deutschen 
Bundespräsidenten Joachim Gauck und der früheren Ratsvorsitzenden der Evan-
gelischen Kirche in Deutschland Margot Käßmann zeigt.12 Das [österreichische] 
Sozialwort sagt dazu: ‚Die Diskussion um Friedenssicherung und legitimen Ein-
satz militärischer Mittel, muss den jeweils veränderten Umständen entsprechend, 
innerhalb wie auch zwischen den verschiedenen Kirchen weitergeführt werden.‘13 

11	 Vgl. Ökumenischer Rat der Kirchen in Österreich (Hrsg.), Sozialwort des ÖRKÖ, Wien 
2003, Nr. 245; vgl. S. 88–97. – (Anm. d. Hrsg.).

12	 Vgl. Reinhard Bingener, Gauck und Käßmann. Pastoren im Kampf um den Krieg, in: 
FAZ vom 5.7.2014 (http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/gauck-und-kaessmann-
pastoren-im-kampf-um-den-krieg-13025800.html). – (Anm. d. Hrsg.).

13	 ÖRKÖ (Hrsg.), Sozialwort, Nr. 244. – Vgl. den Perspektivenwechsel in einem Doku-
ment der Deutschen Bischofskonferenz, wo das Denken in Kriegskategorien durch 
ein Denken in Friedenskategorien ersetzt wird und daher auch nicht einfach mora-
lisch rechtfertigende Bedingungen für einen „gerechten Krieg“ formuliert werden, 

http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/gauck-und-kaessmann-pastoren-im-kampf-um-den-krieg-13025800.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/inland/gauck-und-kaessmann-pastoren-im-kampf-um-den-krieg-13025800.html


Selbst wenn – wie gesagt als letztes Mittel – dieser Einsatz auch aus christlicher 
Sicht legitim sein mag, ist er doch immer zugleich ein Ausdruck des Scheiterns 
der Politik und aller präventiven Maßnahmen zur gewaltlosen Beilegung von 
Konflikten. Mit einem guten Gewissen, mit dem Waschen der Hände und mit 
dem Weißwaschen der Westen können die Kirchen und Religionen heute nicht 
mehr dienen.“

Die thematische Auseinandersetzung der Ökumenischen Sommerakademie 
vom Juli 2014 erfuhr am 7. Jänner 2015 erneut tragische Aktualität. „Je suis Char-
lie“ wurde plötzlich zu einem (im Blick auf die Grundausrichtung der betroffe-
nen Satire-Publikation „Charlie Hebdo“ durchaus auch kritisch-differenzierend 
zu hinterfragenden14) Kennwort der freiheitlich-demokratischen Gesellschaften 
gegen den fundamentalistisch-islamistisch begründeten Terrorakt, der nicht 
nur Paris und Frankreich erschütterte, sondern weltweite Betroffenheit hervor-
rief. Gewalt im Namen Gottes stellt jedoch für Gläubige gleich welcher Religion 
selbst eine Form der Blasphemie dar15, egal ob sich dies auf die terroristischen 
Schreckensbilder des „Islamischen Staates“ in Syrien und Irak, auf die Massa-
ker von „Boko Haram“ in Nigeria, auf hindu-nationalistische Gewalttaten gegen 
Christen in Indien oder sonstige religiös motivierte mörderische Aktionen in 
der Welt bezieht. Papst Franziskus stellte bei seinem Besuch in Albanien 2014 

sondern wo man vielmehr nach Voraussetzungen für einen „gerechten Frieden“ 
sucht: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.), Gerechter Friede vom 
27. Sept. 2000 (Die Deutschen Bischöfe 66), Bonn 42013; Karl-Wilhelm Merks, Vom  
gerechten Krieg zum gerechten Frieden - Utopie oder Realismus, in: Heinz-Gerhard 
Justenhoven, Rolf Schuhmacher (Hrsg.), „Gerechter Friede“ – Weltgemeinschaft in der 
Verantwortung. Zur Debatte um die Friedensschrift der deutschen Bischöfe, Stutt-
gart 2003, 11–28; Sonja Sailer-Pfister, „Schwerter zu Pflugscharen“ – Auf dem Weg 
zu einem gerechten Frieden, in: IkZ Communio 43, 2014, 51–61; Holger Zaborowski, 
Abschied vom „Ewigen Frieden“. Neue Kriege und ihre Herausforderungen für Moral 
und Recht, in: IkZ Communio 43, 2014, 37–49. – (Anm. d. Hrsg.).

14	 Vgl. Thomáš Halík, Warum ich nicht Charlie bin, in: FAZ vom 17.1.2015 (http:// 
www.faz.net/aktuell/politik/gastbeitrag-warum-ich-nicht-charlie-bin-13374816.
html). – Zur Thematik: Thomas Laubach (Hrsg.), Kann man Gott beleidigen? Zur 
aktuellen Blasphemie-Debatte, Freiburg 2013. 

15	 Vgl. Erzbischof Christoph Kardinal Schönborn: „Gewalt im Namen Gottes ist für 
Gläubige gleich welcher Religion die größte Blasphemie“ (Kathpress vom 11.1.2015). 
In der Erklärung des Vorstands des ÖRKÖ am 12.1.2015 heißt es: „Im Namen Gottes, 
der ein Freund des Lebens ist, darf niemals getötet werden. Jeder Versuch, Bluttaten 
durch Berufung auf ein angebliches göttliches Gebot zu rechtfertigen, stellt eine un-
geheure Gotteslästerung dar“ (Kathpress vom 12.1.2015). 

14	� ﻿  Severin J. Lederhilger

http://www.faz.net/aktuell/politik/gastbeitrag-warum-ich-nicht-charlie-bin-13374816.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/gastbeitrag-warum-ich-nicht-charlie-bin-13374816.html
http://www.faz.net/aktuell/politik/gastbeitrag-warum-ich-nicht-charlie-bin-13374816.html


	 Vorwort	 15

einmal mehr klar: „Niemand soll meinen, er könne sich hinter Gott verstecken, 
während er Gewalttaten und Übergriffe plant und ausführt! Niemand nehme die 
Religion zum Vorwand für seine Taten, die der Würde des Menschen und sei-
nen Grundrechten entgegenstehen, an erster Stelle dem Recht auf Leben und auf 
Religionsfreiheit aller!“16 Gerade im historischen Gedenkjahr des Beginns des 
Ersten Weltkrieges war es daher angemessen, die Verantwortung der Religionen 
für Krieg und Frieden eigens in den Blick zu nehmen, um daraus entsprechende 
Konsequenzen für die Gegenwart ziehen zu können. 

Die 16. Ökumenische Sommerakademie in Kremsmünster vom 9.–11. Juli 
2014 versuchte die Thematik „Gewalt im Namen Gottes“ diskursiv von unter-
schiedlichen Zugängen her aufzugreifen. Der vorliegende Tagungsband doku-
mentiert die wissenschaftlichen und praxisbezogenen Vorträge international 
renommierter Referentinnen und Referenten mit unterschiedlichem konfes-
sionellen, religiösem, weltanschaulichem und akademischen Hintergrund, die 
sich damit beschäftigen aus der Perspektive der Philosophie, der Praktischen 
Theologie und Religionspädagogik, der Religions-, Bibel- und Islamwissenschaft 
sowie als Vertreterinnen und Vertreter konkreter Friedensarbeit im Militär, in 
der Gemeinschaft Sant’Egidio, bei Pax Christi sowie als Verantwortliche für die 
konfessionsspezifische pastorale Praxis christlicher Kirchen. Die teilweise kon
troversen Beiträge wollen einer weiteren sachkundigen Diskussion dienen. Dafür  
wurden die Manuskripte überarbeitet, haben mitunter aber bewusst noch ihre 
Dialogform beibehalten.

Ein herzlicher Dank sei an dieser Stelle wieder allen Referentinnen und Re-
ferenten für ihre Mitarbeit bei dieser Publikation gesagt. Bedanken möchte ich 
mich beim Österreichischen Rundfunk (ORF) für die hervorragende technische 
und mediale Unterstützung der Veranstaltung, sowie bei den MitarbeiterInnen 
der Katholisch-Theologischen Privatuniversität Linz (KTU), welche unter der 
bewährten organisatorischen Umsicht von Mag.a Hermine Eder und der ad-
ministrativen Betreuung von Verwaltungsdirektorin Mag.a Monika Höller die 
Gesamtverantwortung für die Durchführung dieser Tagung übernommen hat. 

Großer Dank gebührt den Kolleginnen und Kollegen im Redaktionskomi-
tee der Ökumenischen Sommerakademie: ORF-Landesdirektor i.R. Dr. Helmut 
Obermayr, den ORF-Redakteuren Mag.a Brigitte Krautgartner, Dr.  Bernhard 

16	 Franziskus, Ansprache vom 21.9.2014 in Tirana. Begegnung mit den Behördenver-
tretern, in: http://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/september/
documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html. – Das mehrheitlich 
muslimische Albanien wird dabei von Papst Franziskus als glückliches Beispiel gelin-
genden Zusammenlebens gewürdigt. 

http://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_albania-autorita.html


Hain und Mag. Helmut Tatzreiter, Bischof Dr. Michael Bünker vom Ökumeni-
schen Rat der Kirchen Österreichs, Univ.-Prof. Dr. Ansgar Kreutzer M.A. von 
der KTU Linz, Mag.a Renate Bauinger vom Evangelischen Bildungswerk Ober-
österreich, Superintendent Dr.  Gerold Lehner, Chefredakteur Mag. Matthäus 
Fellinger von der Linzer Kirchenzeitung sowie Dr. P. Bernhard Eckerstorfer OSB 
von der gastlichen Benediktinerabtei Kremsmünster. 

Die Organisationsverantwortlichen bedanken sich sehr herzlich bei der Lan-
deskulturdirektion Oberösterreich sowie bei allen Sponsoren dieses bedeutsamen 
Dialogforums.

Für die Transkriptionstätigkeit und das Korrekturlesen des Manuskriptes bin 
ich meinem Mitarbeiter am Institut für Kirchenrecht der KTU Linz Peter Haben-
schuß zu besonderem Dank verpflichtet. 

Severin J. Lederhilger O. Praem.
Linz, im März 2015

16	� ﻿  Severin J. Lederhilger


