
 



 11 

1. Allgemeine Einführung 
 
 

Das Thema der Rechtfertigung bei Paulus ist in den letzten Jahren sehr kontrovers be-
handelt worden, und zwar vor allem auf Grund der so genannten „Neuen Paulusper-
spektive“ („New Perspective on Paul“). Dabei geht es zentral um die Frage, ob das 
reformatorische Verständnis der Rechtfertigungelehre dem entspricht, was Paulus tat-
sächlich lehrte, und um die Stellung der Rechtfertigungslehre innerhalb der paulini-
schen Theologie. McGrath bemerkt zum Verständnis und zur Bedeutung der Rechtfer-
tigungslehre seit der Reformationszeit: 

„The doctrine of justification has come to develop a meaning quite independent of its 
biblical origins, and concerns the means by which man’s relationship to God is 
established. The church has chosen to subsume its discussion of the reconciliation of 
man to God under the aegis of justification, thereby giving the concept an emphasis quite 
absent from the New Testament. The ‚doctrine of justification’ has come to bear a 
meaning within dogmatic theology which is quite independent of its Pauline origins …“1 

Sollte diese Anmerkung zutreffen, so stellt sich die Frage, wie wir die Rechtferti-
gungslehre im Neuen Testament zu verstehen haben. Im Folgenden soll dieser Frage 
anhand der paulinischen Ausführungen im Römerbrief in kritischer Auseinanderset-
zung mit den Thesen der Neuen Paulusperspektive, aber auch im Vergleich zu antiken 
jüdischen Aussagen über die Rechtfertigung nachgegangen werden. 

Zuerst wird eine Übersicht über die Entwicklung im 20. Jahrhundert hin zur „neuen 
Perpektive“ dargelegt. Sodann wird auf das Entstehungsumfeld des Römerbriefs ein-
gegangen, weil das Verständnis des Inhalts damit verbunden ist. Damit hängt z. B. eng 
die Frage zusammen, ob die Rechtferfertigungslehre lediglich ein „Nebenkrater“ der 
paulinischen Lehre sei (so Albert Schweitzer). Aber auch die Frage nach dem Juden-
tum als (möglichen) Hintergrund der paulinischen Ausführungen spielt eine wichtige 
Rolle und wird deshalb ebenfalls gestellt, bevor zentrale Abschnitte und Aussagen zur 
Rechtfertigung im Römerbrief exegetisch entfaltet werden. 

Die Themen aus dem Römerbrief, welche exegetisch entfaltet werden, werden ins-
gesamt einander thematisch zugeordnet. Dabei entspricht der Aufbau nicht immer 
dem des Römerbriefs, was aber nicht bedeutet, dass der jeweilige Kontext im Römer-
brief nicht beachtet wird. Wenn z. B. Röm 3,27ff. im Kontext von Röm 2,17ff. behan-
delt wird, so ist das thematisch bedingt, ohne dabei zu übersehen, dass der jeweilige 
engere Kontext im Römerbrief unterschiedliche Schwerpunkte behandelt.  

Vom Hintergrund antiker jüdischer Ausführungen zu Themen wie Judentum, Ge-
setz, Werke, Beschneidung usw. wird in exegetischer Arbeit zum Römerbrief unter-
sucht, welche Positionen Paulus einnimmt und was ihn von jüdischen Überzeugungen 
unterscheidet. Auch wenn Paulus sich nie vom Judentum abgewandt hat, so hat doch 

                                         
1   McGrath, Iustitia Dei 1, S. 2–3; zur Geschichte der Interpretation der „Gerechtigkeit Gottes“ im 

Neuen Testament vgl. u. a. Stuhlmacher, Gerechtigkeit Gottes, S. 11–73. 



 12 

seine Erkenntnis, dass die Rechtfertigung allein durch Jesus Christus vermittelt wird, 
seine Haltung in mancher Hinsicht entscheidend verändert (vgl. z. B. Gal 2,15f.). 
Rechtfertigung wird dabei nicht allein als „Erklärung“, dass auch die „Heiden“ durch 
den Glauben an Jesus Christus zum Volk Gottes gehören, verstanden (so z. B. N. T. 
Wright), wie in der vorliegenden Arbeit aufgezeigt wird. Ebenso wird dargelegt, dass 
mit dem Ausdruck „Werke des Gesetzes“ z. B. in Röm 3,20 sehr wohl auf die ganze 
Tora Bezug genommen wird, wobei die jeweilige Auslegung der Tora mitgedacht ist. 
Es geht Paulus im Römerbrief wesentlich darum, dass sowohl die Juden als auch die 
„Heiden“ nur durch Jesus Christus Anteilhaber der göttlichen Heilsverheißungen, wie 
sie durch die alttestamentlichen Propheten vorher verkündigt wurden (vgl. Röm 1,2), 
werden können. Diese Sicht wird im Folgenden ausführlich exegetisch begründet. 

Der letzte Punkt der vorliegenden Studie fasst nicht nur das Ergebnis zusammen, 
sondern setzt sich zudem auch u. a. mit den Auffassungen von N. T. Wright zum 
„Programm“ Jesu und seiner Sicht der Wiederherstellung Israels auseinander. Wrights 
Deutung der Verkündigung Jesu wirkt sich offensichtlich wesentlich auf sein Ver-
ständnis in Bezug auf die „Rechtfertigung“ bei Paulus und damit auch auf seine Deu-
tung des Römerbriefs aus. Zudem hat dieses Verständnis eine Auswirkung auf die 
Frage, wie die Ausführungen des Paulus im Römerbrief über „die Juden“ und über 
Israel gedeutet werden. Es geht schlussendlich auch um die Frage, ob die bleibende 
Erwählung Israels sich in der „Bestätigung“, dass auch die Nichtjuden zum Volk Got-
tes gehören, auflöst, oder ob sie für das ethnische Israel bestehen bleibt (vgl. z. B. Röm 
11,1f.). Eng damit verbunden ist die Frage, wie Juden und Nichtjuden nach der Über-
zeugung des Apostels Paulus das göttliche Heil erfahren können. Die abschließende 
Auseinandersetzung damit ist deshalb für das Gesamtverständnis wesentlich. 

Baltes mahnt vor einer einseitigen Lektüre des Alten Testaments „durch die [ver-
meintliche] Brille des Neuen Testaments“, da sich nach ihm dabei die Frage stellen 
muss, welche Brille überhaupt gemeint ist.2 Wer eine solche Brille aufsetze, „der wird 
aus dem Alten Testament nur solche Aussagen für wichtig halten, die im Neuen Tes-
tament ausdrücklich aufgegriffen und bestätigt werden“.3 Und Baltes ergänzt: „Wir 
verstehen das Neue Testament nur dann richtig, wenn wir es aus der Perspektive des 
Alten Testaments heraus betrachten.“4 Das gilt sicher auch in Bezug auf die Ausfüh-
rungen des Römerbriefs über die Verwirklichung der „Gerechtigkeit Gottes“ durch 
Jesus Christus für Juden und Nichtjuden. Dabei ist zu beachten, dass Paulus die Be-
griffe „Jude“ und „Israel“ nicht einfach gleichwertig verwendet und dass Paulus zwi-
schen dem „Alten Testament“ und dem Judentum seiner Zeit unterscheidet. Beide As-
pekte werden z. B. bei N. T. Wright m. E. zu wenig berücksichtigt. Die Unterschei-
dung wird in der vorliegenden Arbeit begrün,det und die Bedeutung für das Verständ-
nis der Texte wird erläutert. 

                                         
2  Vgl. Baltes, Jesus, der Jude, S. 167ff. 
3  Ebd., S. 172. 
4  Ebd. 



 13 

2.  Die Herausforderung durch die Neue Paulusperspektive 
 
 

2.1.  Einführung 
 

Die Rede von einer „Neuen Paulusperspektive“ in Bezug auf die Paulusforschung 
kann seit einigen Jahren kaum mehr überhört werden.1 Wie im Folgenden dargelegt 
wird, ging es zuerst jedoch nicht um eine neue Sicht des Paulus, sondern um eine neue 
Sicht des Judentums seiner Zeit.2 Weil man offensichtlich nicht stehen lassen wollte, 
dass Paulus das Judentum seiner Zeit missverstanden habe, wie z. B. vom jüdischen 
Theologen Claude G. Montefiore behauptet wurde, führte das zu einer „neuen“ Pau-
lusauslegung, welche sich von der reformatorischen Rechtfertigungslehre zumindest 
zum Teil distanzierte. Auf Grund von dieser Sachlage scheint nicht immer klar zu 
sein, wer schlussendlich wen falsch verstanden haben soll und wer „neu“ verstanden 
wird. Im Folgenden soll die Entstehung dieser „neuen Perspektive“ in einem kurzen 
Überblick dargelegt werden. 

Bereits im Jahr 1897 hatte Paul Wernle die These aufgestellt, dass Paulus „zur 
Aufstellung der Rechtfertigungslehre genötigt worden“ sei, und zwar „durch die 
Schwierigkeiten, welche seinem theokratischen Bewusstsein aus seinem Missionsruf 
erwuchsen“. Nach Wernle dient die Rechtfertigung „lediglich der Heidenmission“.3 
Im 20. Jahrhundert wurde diese Sicht weiterentwickelt bis hin zur „Neuen Paulusper-
spekte“, nach welcher es bei der Rechtfertigung, wie Paulus sie darstellt, nicht um So-
teriologie, sondern um Ekklesiologie, bzw. nicht um die Frage, wie der Mensch geret-
tet wird, sondern um die Frage, wie er nicht vom Volk Gottes ausgeschlossen werden 
darf, geht. 

 
 

2.2.  Einzelne Wegbereiter der „neuen Perspektive“ 
 

2.2.1.  Claude G. Montefiore 
 

In einer Publikation des jüdischen Theologen Claude G. Montefiore von 1914 mit 
dem Titel „Judaism and St. Paul“4 geht es um eine Untersuchung des Judentums zur 

                                         
1  Vgl. dazu u. a. Haacker, Verdienste und Grenzen, S. 1–15; Strecker, Paulus aus einer „neuen 

Perspektive“, S. 3–18; Wolter, Eine neue paulinische Perspektive, S. 2–9; Niebuhr, Die paulini-
sche R,echrfertigungslehre, S. 116–130; Bachmann, Dunn, S. 24–43; Wedderburn, Eine neuere 
Paulusperspektive, S. 46–64. Zur Forschungsgeschichte vgl. u. a. Maschmeier, Rechtfertigung, 
S. 21–103. 

2  Vgl. dazu auch z. B. Hagner, Paul & Judaism, S. 76. 
3  Wernle, Christ, S. 83f.; vgl. dazu auch Wolter, Paulus, S. 341f. 
4  Montefiore, Judaism and St. Paul, 1914. 



 14 

Zeit des Neuen Testaments und dessen Darstellung durch Paulus. Sein Ziel ist, einer-
seits die religiöse Entwicklungen und Überzeugung des Apostels Paulus vor seiner 
Bekehrung zu erhellen und andererseits die Beziehung des Paulus zum Judentum sei-
ner Zeit zu erklären.5 Bei dem Versuch, das rabbinische Judentum zur Zeit des 1. Jahr-
hunderts n. Chr. darzustellen, steht er allerdings vor dem Problem, dass die rabbinische 
Literatur praktisch ausnahmslos aus späteren Jahrhunderten stammt.6 Er orientiert sich 
deshalb am rabbinischen Judentum von 300 und 500 n. Chr. In Bezug auf Paulus fragt 
er: „How far was his religion, before the event at Damascus, the same as, or different 
from, that of any ordinary and average representative of Rabbinic Judaism?“7  

Montefiore betont, dass für das rabbinische Judentum das Gesetz die Gabe eines 
liebenden Gottes für sein Volk gewesen sei8, um es sowohl in diesem irdischen Leben 
als auch im kommenden Leben glücklich und gerecht zu machen9. Die Menge der Ge-
setzesvorschriften wirke für Juden nicht erdrückend, da es für sie ein Privileg Gottes 
sei, das Gesetz halten zu dürfen, und weil die Zahl der Vorschriften für den Einzelnen 
gar nicht so groß sei.10 Auch wenn niemand das ganze Gesetz halten könne, hätten die 
Juden nicht in Angst vor dem Gericht Gottes gelebt, da Gottes Barmherzigkeit größer 
sei als sein Zorn und Gott keine Vollkommenheit erwarte und bereitwillig vergebe.11 
Sünde werde ernst genommen, doch sei Gott immer bereit, diese zu vergeben.12 Gott 
gebe seine Vergebung so bereitwillig, dass es für jeden „anständigen“ Israeliten einen 
Platz in der „kommenden Welt“ gebe.13 

Ein göttliches Eingreifen im Sinn des Kreuzestodes als Opfertod ist nach Montefio-
re für das rabbinische Judentum unnötig, da der einzelne Jude durch Gesetz und Buße 
ständigen Zugang zu Gott habe.14 Er anerkenne die menschliche Anstrengung, das 
Gesetz zu halten. „Man could receive salvation, and get the better of sin, (for God was 
always helping and forgiving) even without so strange and wonderful a device.“15 

Nach Montefiore stimmt eine solche Sicht des Judentums nicht mit dem Bild über-
ein, das die Paulusbriefe und die Lebensgeschichte von Paulus selbst zeichnen. Für 
Paulus bringe das Gesetz keineswegs nur Gutes hervor. Für ihn sei das Gesetz ein 
Fluch und verursache die Sünde, sodass niemand durch die Gesetzeswerke Gottes 
Gunst und Rechtfertigung erlangen könne.16 Montefiore geht davon aus, dass die Reli-
gion des Paulus vor seiner Bekehrung auf jeden Fall ärmer, düsterer und hoffnungslo-
                                         
5  Vgl. ebd., S. 13. 
6  Vgl. ebd., S. 15. 
7  Ebd., S. 16. 
8  Ebd., S. 26. 
9  Ebd., S. 28–30. 
10  Ebd., S. 32f. 
11  Ebd., S. 36f. 
12  Vgl. ebd., S. 42: „… greater that God’s anger at failure to fulfil the Law was his compassion …“ 
13  Ebd., S. 44. 
14  Ebd. S. 74ff. 
15  Ebd. 
16  Ebd. S. 70. 



 15 

ser als das rabbinische Judentum war.17 Paulus sei kein reiner rabbinischer Jude gewe-
sen.18 Montefiore identifiziert das Judentum des Paulus viel eher mit dem Diaspora-
Judentum. Von diesem Hintergrund her könne man viele Besonderheiten der Theolo-
gie des Paulus erklären, die im Vergleich mit rabbinischem Judentum eigenartig, ja 
unverständlich erschienen.19 

 
 

2.2.2.  George Foot Moore 
 

Auch für den christlichen Theologen George Foot Moore steht das Judentum, das Pau-
lus in seinen Briefen beschreibe, im Widerspruch zum rabbinischen Judentum. Nach 
ihm wird im Judentum die Gnade Gottes betont, welche Grundlage der Sündenverge-
bung sei.20 In Bezug auf die Beschaffenheit des Menschen betont er die Gotteseben-
bildlichkeit.21 Deshalb solle sich jeder Mensch so verantwortlich fühlen, als würde die 
ganze Menschheit („the whole human race“) von seinem Verhalten abhängen.22 Gott 
habe den Menschen mit vier Eigenschaften der „oberen Schöpfungen“ („creatures 
above“) ausgestattet, und wenn er den Willen des himmlischen Vaters erfülle, sei er 
wie diese „oberen Schöpfungen“.23 Der Mensch sei fähig, zwischen Richtigem und 
Falschem zu entscheiden – das Problem mit dem „freien Willen“ und der Lehre von 
der göttlichen Vorsehung sei erst im 10. Jahrhundert entstanden.24 In diesem Zusam-
menhang zitiert Moore PsSal 9,4, wonach es in der menschlichen Entscheidung und 
„in der Vollmacht unserer Seele“ liegt, die Gerechtigkeit oder die Ungerechtigkeit zu 
tun.25 

Wenn der Mensch sündigt, so bestehe im Judentum die Möglichkeit zur Wieder-
gutmachung („expiation“), und zwar durch das Erleiden der Folgen der Sünde26, durch 
den Tod und durch das Opfer, dessen Grundlage die Buße („repentance“) sei.27 In be-
stimmten Fällen bleibe nach der Buße eine Wiedergutmachung zu tun.28 Dabei hätten 
das Leiden und der Tod des Gerechten auch für andere versöhnenden Charakter.29 In 
diesem Zusammenhang erwähnt er die Haggada, welche Jes 53,12 auf Pinhas (vgl. 
                                         
17  Ebd., S. 81. 
18  Ebd., S. 68. 
19  Ebd., S. 97. 
20  Vgl. Moore, Judaism in the First Centuries I, S. 535ff. 
21  Vgl. ebd., S. 445ff. 
22  Ebd., S. 445. 
23  Ebd., S. 451. 
24  Ebd., S. 454. 
25  Ebd., S. 455. 
26  Vgl. dazu ebd., S. 547: „Sufferings propitiate God as much as sacrifices; nay, more than sacrific-

es, for sacrifices are offered of a man’s property, while suffering is borne in his person.“ 
27  Ebd., S. 534. 
28  Ebd., S. 546. 
29  Ebd., S. 547. 



 16 

Num 25,13) bezieht, indem betont wird, dass gesagt werde, dass Paulus die Sühne für 
Israel in der Gegenwart bewirke und dass er dieses auch dann werde, wenn die Toten 
zum Leben kommen würden.30 Ob dieses Leiden in den jüdischen Quellen auch auf 
den Messias bezogen wurde, lässt Moore offen. Er bemerkt lediglich: 

„In view of such utterances as have been quoted above about the fathers and the 
prophets, it would be neither strange nor especially significant, of among the many and 
diverse homiletical applications of scripture to the Messiah, something of a similar king 
should have said about him.“31 

In Bezug auf Paulus bemerkt Moore: 
„How a Jew of Paul’s antecedents could ignore, and by implication deny, the great 
prophetic doctrine of repentance, which, individualized and interiorized, was a cardinal 
doctrine of Judaism, namely, that God, out of love, freely forgives the sincerely penitent 
sinner and restores him to his favor – that seems from the Jewish point of view 
inexplicable.“32 

Die Äußerungen des Paulus bleiben für ihn aus jüdischer Sicht also unbegreiflich. 
Man könne sie nur dadurch erklären, dass für Paulus das Heil allein durch Christus 
komme. Paulus hat nach ihm das Judentum auf diese Weise dargestellt, um die Heiden 
von seiner Botschaft zu überzeugen. Dabei habe er es bewusst polemisch und sogar 
falsch beurteilt. 

Die Forschungsgeschichte des Judentums ist nach Moore zu stark von christlicher 
Polemik beeinflusst.33 Man solle bei der Untersuchung des Judentums bewusst auf die 
neutestamentlichen Texte verzichten, da das von ihnen dargelegte Bild vom Judentum 
nicht zutreffend sei. Erst mit den Erkenntnissen, die aus den jüdischen Quellen gezo-
gen werden, soll nach Moore ein neues Licht auf die Paulusbriefe geworfen werden. 

 
 

2.2.3.  Albert Schweitzer 
 

Weitere Kritik an der Rechtfertigungslehre in der Theologie des Paulus, welche ihr in 
der protestantischen Theologie eingeräumt wurde, kam von Albert Schweitzer. In den 
Werken „Die Geschichte der Paulinischen Forschung von der Reformation bis auf die 
Gegenwart“ (1911) und „Die Mystik des Apostel Paulus“ (1930) finden sich Gedan-
ken, welche Jahrzehnte später von Vertretern der Neuen Paulusperspektive aufge-
nommen wurden.34 
                                         
30  Ebd., S. 549. 
31  Ebd., S. 551. 
32  Moore, Judaism in the First Centuries, S. 151. 
33  Moore, Christian Writers, S. 197–254. 
34  Vgl. dazu auch Bendik, Paulus, S. 61: „Schweitzer hat mit der konsequenten Eschatologie Neu-

land betreten und eine mutige Interpretation der paulinischen Theologie vorgelegt, die Paulus 
vom theologischen Identitätskurs freihält. Die in dieser Arbeit zu untersuchende Forschungsrich-
tung New Perspective wird Jahrzehnte später seinen Ansatz weiterentwickeln.“ 



 17 

Nach Schweitzer wollte Paulus keine neue Religion gründen. 
„Für ihn gab es nur eine Religion: die jüdische … Das ‚Christentum‘ ist für Paulus keine 
neue Religion, sondern die jüdische, mit dem der Zeit entsprechend verlegten Schwer-
punkt. Sein eigenes System gilt ihm vollends nicht als neue Religion. Es ist der adäquat 
erkannte und in seinen Konsequenzen dargestellte Glaube, und will nichts anderes sein 
als die wahre zeit- und schriftgemässe jüdische Religion.“35 

Schweitzer stellt sich entschieden gegen die damalige Forschung, die bestrebt war auf-
zuzeigen, wie stark der hellenistische Einfluss auf das Denken des Apostels gewesen 
sei.36  

Für Schweitzer ist die „Mystik“, das Sein in Christus, das Zentrum der Theologie 
des Paulus. 

„Mystik liegt überall da vor, wo ein Menschenwesen die Trennung zwischen irdisch und 
überirdisch, zeitlich und ewig als überwunden ansieht und sich selber, noch in dem Irdi-
schen und Zeitlichen stehend, als zum Überirdischen und Ewigen eingegangen erlebt.“37 

Die Mystik des Paulus zeige sich in der Betonung, dass der Gläubige in Christus ge-
storben und auferstanden sei und nun in ihm lebe und somit zum neuen messianischen 
Äon gehöre. Diese Verbundenheit vom Ewigen mit dem Zeitlichen, das mystische 
Sein in Christus, das mit der Taufe beginne, sei bereits jetzt Realität und könne vom 
Denken nur noch erfasst werden. Das Gesetz sei damit aufgehoben38, und die Ethik 
werde bei Paulus nicht aus dem Gesetz, sondern aus dem Sein in Christus begründet39. 

Nach Schweitzer ist es von grundlegender Bedeutung für das Verständnis der The-
ologie des Paulus zu beachten, dass dieser das baldige Ende der Welt erwartet habe.40 
Schweitzer spricht von der „Zwischenzeit“ nach dem Tod und der Auferstehung des 
Messias und vor dem endgültigen Durchbruch „des Unendlichen im Endlichen“, was 
er als „eschatologische Mystik“ bezeichnet.41  

Weil diese mystische Einheit mit Christus durch die Sakramente zustande komme, 
erscheint die Rechtfertigungslehre42, wonach der Mensch sich die Erlösung im Glau-
ben aneignen könne, für Schweitzer – wie Bendig bemerkt – „wie ein Fremdkörper im 
kosmisch-naturhaften Denken des Paulus“.43 Schweitzer betrachtet die Rechtferti-
gungslehre auch nicht als das Zentrum der paulinischen Theologie. „Indem man die 
Lehre von der Gerechtigkeit aus dem Glauben zum Ausgangspunkt nahm, machte 
man sich das Verständnis der paulinischen Gedankenwelt unmöglich.“44 Man habe 

                                         
35  Schweitzer, Geschichte, S. 177. 
36  Vgl. Schweitzer, Mystik, S. 27–37; vgl. auch Gräßer, Albert Schweitzer, S. 175f. 
37  Schweitzer, Mystik, S. 1. 
38  Vgl. Schweitzer, Mystik, S. 183ff. 
39  Vgl. dazu ebd., S. 286ff. 
40  Vgl. ebd., S. 37–41 und 54ff. 
41  Vgl. dazu ebd., S. 12ff. und 98ff. 
42  Vgl. dazu ebd., S. 201ff. 
43  Bendik, Paulus, S. 56; vgl. Schweitzer, Mystik, S. 220. 
44  Schweitzer, Mystik, S. 215. 



 18 

Paulus unbewusst „modernisiert“ und dabei übersehen, „daß seiner Lehre der Gerech-
tigkeit aus dem Glauben … eine nicht zu behebende Fremdheit anhaftet“.45 „Die fort-
laufend sich erneuernde Vergebung der Sünden, die die reformatorische und die mo-
derne Frömmigkeit in ihr finden wollen, ist ihr unbekannt und unerschwinglich.“46 Die 
Lehre des Paulus „von der Gerechtigkeit aus dem Glauben“ ist für ihn „nichts anderes, 
als eine besondere Formulierung der urchristlichen Vorstellung der durch den Tod 
Jesu geschaffenen Möglichkeit der Buße“.47 

Paulus spricht nach Schweitzer von der Rechtfertigung aus Glauben nur bei Ausei-
nandersetzungen über die Bedeutung des Gesetzes.48 Darüber hinaus habe die Recht-
fertigungslehre bei Paulus keine größere Bedeutung. Sie wird nicht als zeitlos gültige 
Wahrheit, sondern als „Fragment einer Erlösungslehre“49 und als ein „Nebenkrater“50 
der Theologie des Paulus verstanden, wodurch Paulus sich in seiner „Lehre von der 
Gesetzesfreiheit“51 den „Weg zur Ethik“ abschneide52.53 

 
 

2.2.4.  Hans Joachim Schoeps 
 

Im Jahr 1959 veröffentlichte der jüdische Religionswissenschaftler Hans Joachim 
Schoeps ein Werk mit dem Titel „Paulus – Die Theologie des Apostels im Lichte der 
jüdischen Religionsgeschichte“. Er vergleicht die Theologie des Apostels mit den 
                                         
45  Ebd. 
46  Ebd. 
47  Ebd. 
48  Vgl. Schweitzer, Mystik, S. 216; vgl. dazu auch Westerholm, Perspectives, S. 113–116. 
49  Vgl. dazu Schweitzer, Mystik, S. 214ff. Vgl. ebd., S. 216: „Daß die Lehre von der Gerechtigkeit 

aus dem Glauben nur ein Fragment einer Erlösungslehre ist, erhellt insbesondere noch daraus, 
daß Paulus die anderen Güter der Erlösung, den Geistbesitz und die Auferstehung, nicht mit ihr 
zusammenbringt.“ Und doch ist nach Schweitzer „dieses Fragment einer Erlösungslehre“ das, 
„was an der Lehre Pauli das Wirksamste wurde. Durch die in ihm niedergelegte Formel ist er der 
Vorkämpfer für die Hoheit Gottes geworden, wo immer sie im Christentum bedroht wurde“ 
(ebd., S. 221). 

50  Vgl. dazu auch Bendik, Paulus, S. 56f.; Wechsler, Geschichtsbild, S. 247. 
51  Vgl. dazu Schweitzer, Mystik, S. 184–186. 
52  Vgl. ebd., S. 220. 
53  Vgl. ebd.: „Die Lehre von der Gerechtigkeit aus dem Glauben ist also ein Nebenkrater, der sich 

im Hauptkrater der Erlösungslehre der Mystik des Seins in Christo bildet. Daß es sich um ein un-
natürliches Gedankenerzeugnis handelt, tritt darin zutage, daß Paulus bei der Vorstellung eines 
Glaubens anlangt, der die Werke des Gesetzes und damit Werke überhaupt ablehnt. Er schneidet 
sich also den Weg zur Ethik ab … Daß er von der Gerechtigkeit aus dem Glauben logischer-
weise nicht zu einer Ethik gelangen kann, spielt für Paulus aber gar keine Rolle. In seiner Mystik 
ist die Ethik ja in natürlicher Weise mit der Vorstellung von der Sündenvergebung und der Erlö-
sung überhaupt verbunden.“ Schweitzer hat offenbar übersehen, wie eng die paulinische „Mys-
tik“ mit seiner Rechtfertigungslehre verbunden ist, welche ihrerseits nicht von der paulinischen 
Ethik zu trennen ist (vgl. z. B. Röm 6,12ff.; 1. Kor 6,9-11). 




