
Sybille Eberhardt 
 
 
 
 
 
 

Als das „Boot“ 
 

 
 

zur Galeere wurde … 
 
 
Wie jüdische Frauen und Mädchen aus Lodz und Umgebung Ghet-
toisierung, Lagerhaft in Auschwitz-Birkenau, Bergen-Belsen, 
Zwangsarbeit in Geislingen/St. und Deportation nach Allach über-
lebten 
 
 
*Boot heißt polnisch „Łódź“ 
 
 
 
 
 

Manuela Kinzel Verlag 
 



3 

INHALT 

 
Vorwort          5 
 
1. Leben in Lodz bis zum Ausbruch des 2. Weltkriegs   10 
2. Der Kriegsbeginn in Lodz       73 
3. Das Leben im Ghetto     101 
4. Durch Deportationen und Neueinsiedlungen  152 
      Umwandlung in ein sogenanntes Arbeitsghetto 
      (Exkurse über Ozorków, Pabianice, Wieruszów 
      und Belchatów) 
5. Auflösung des Ghettos     221 
6. Durchgangslager Auschwitz-Birkenau   236 
7. Durchgangslager Bergen-Belsen    268 
8. Zwangsarbeit in Geislingen     285 
   8.1 Aufnahme in das Lager und Lagerleben   285 
   8.2 Das Lagerpersonal und seine Rangordnung  299 
   8.3 Vom Lager zum Arbeitsplatz    341 
   8.4 Exkurs: Die Firma WMF im 3. Reich   348 
   8.5 Die Arbeitsbedingungen in der WMF   356 
   8.6 Überlebensbedingungen im Lager   367 
   8.7 Verschärfung der Lage in der letzten Kriegsphase 
         und Auflösung des Lagers    379 
9. Evakuierung nach Allach, Weitertransport und 
    Befreiung der Häftlinge     391 
10. Ausblick auf eine neue Lebensphase   414 
 
Nachwort       489 
 
Anmerkungen       429 
Quellen und Literaturverzeichnis    493 
Personenverzeichnis      495 
Abkürzungen       500 
Erinnerungsliteratur      501 
Bildnachweis       504 



4 

 
 

Stolperschwelle in Geislingen/St. vor dem Fabrikgelände der WMF 

 
 
 
 
 
JULI 1944 – APRIL 1945 
ZWANGSARBEIT FÜR DIE DEUTSCHE RÜSTUNG – WMF 
ÜBER 800 JÜDISCHE FRAUEN UND MÄDCHEN DES AUS-
SENLAGERS KZ NATZWEILER-STRUTHOF IN GEISLINGEN 
GEHEN TÄGLICH DIESEN WEG IN DIE FABRIK 
SIE TEILEN DAS SCHICKSAL VON MEHR ALS 2.000 
ZWANGSARBEITERN DER WMF 
DEPORTIERT – ENTWÜRDIGT – AUSGEBEUTET 
VIELE VON IHNEN VERLIEREN IHR LEBEN 



5 

Vorwort 
 
Versunken in den Anblick der Schwelle höre ich das Klappern der 
Holzschuhe auf dem Straßenpflaster. Das beim Näherkommen der 
Häftlingskolonne anschwellende Geräusch lässt einen Grund-
rhythmus erkennen, eingepeitscht von begleitenden Schreien der 
Wachmannschaft, doch überlagert immer wieder von einzelnen aus 
dem Tritt Gekommenen – infolge der Straßenglätte, der eigenen 
Schwäche, der wegrutschenden Holzpantinen. 
Ich sehe den schier endlos erscheinenden Zug ausgemergelter Ge-
stalten vorwärts stolpern, die meisten Köpfe geschoren, teils von 
nachwachsenden Haarstoppeln gesäumt, den leeren Blick auf das 
Pflaster oder den Vorausgehenden gerichtet, frierend in dünnen 
gestreiften Häftlingsklamotten, die – teils zu groß, teils zu klein – 
die Missachtung der Träger durch ihre wohl genährten Aufseher 
reflektieren, sie zur uniformierten Masse degradiert haben, die bei-
nahe alters- und geschlechtslos ist, abgerichtet zur Arbeit … 
Wer sind diese Menschen? Gibt es noch Spuren von ihnen? Woher 
kamen sie? Was haben sie erlebt? Gibt es Überlebende? Wie kann 
man sie finden? Fragen, die mich zu Nachforschungen veranlass-
ten. 
Die erste Spur bot eine Transportliste (Anmerkung: Fund von Fa-
milie Schneider 2015 in Yad Vashem). Auf ihr wurden rund 800 
jüdische Zwangsarbeiterinnen aus Ungarn und Polen verzeichnet – 
anlässlich ihres Abtransports von Geislingen nach Dachau/Allach, 
wohin sie noch kurz vor ihrer Befreiung durch amerikanische 
Truppen am 11.4.1945 gebracht wurden. Aufgelistet wurden nicht 
nur die Namen der Frauen und ihre Häftlingsnummer, sondern 
auch ihr Geburtsort und Geburtstag. Letzterer war, wie sich später 
herausstellte, in Einzelfällen dem von den Nazis bevorzugten Alter 
der Arbeitskräfte angepasst worden, um einer drohenden sofortigen 
Vernichtung zu entgehen. Zum Zeitpunkt ihres Abtransports aus 
Geislingen waren die Frauen diesen Angaben zufolge zwischen 14 
und 50 Jahre alt, wobei der Schwerpunkt bei den jüngeren Frauen 
um 20 lag. Von den ursprünglich 820 ausländischen Zwangsarbei-
terinnen kam etwa ein Siebtel aus Polen, einem Land, mit dem ich 
mich auf Grund meiner eigenen Familienforschung schon länger 



6 

beschäftigt habe und dem daher mein besonderes Interesse galt. 
Dem Verzeichnis der Geburtsorte der polnischen Zwangsarbeite-
rinnen war zu entnehmen, dass mindestens zwei Drittel aus dem 
Raum Lodz stammten. Aus Lodz direkt stammte, folgt man der 
Liste der Nazis, angeblich niemand. 77 Frauen waren in der Liste 
ihres Geburtsortes beraubt worden. Als einziger der angegebenen 
polnischen und ungarischen Geburtsorte existierte er nicht. Der 
Name eines im 1. Weltkrieg bei Lodz siegreichen deutschen Gene-
rals löschte den polnischen Namen der Stadt aus und beraubte die 
gebürtigen Bewohner wörtlich ihrer geographischen Wurzel. Die 
Eindeutschung der Schreibweise des Städtenamens hatte den Be-
satzern nicht genügt, „Lodsch“ wurde im April 1940 zu „Litz-
mannstadt“ germanisiert. Die zu Nummern degradierten Menschen 
sollten abgeschnitten von ihrer geographischen und geschichtlichen 
Identität auf ihre Verfügbarkeit als Arbeitskraft reduziert werden. 
Eine direkte Spur zu den in Geislingen arbeitenden Lodzerinnen 
verdanke ich dem Hinweis des Hobbyhistorikers Hoche auf die 
Video-Interviews der südkalifornischen Universität (USC), die in 
den 90er Jahren an verschiedenen Orten der USA, Kanadas und 
Südafrikas (Anmerkung: Die in Israel in hebräischer Sprache auf-
genommenen Interviews konnten hier mangels Hebräischkenntnis-
sen nur in einem Einzelfall berücksichtigt werden), weitab von 
ihrer ursprünglichen Heimat aufgezeichnet wurden und den Namen 
nicht nur ein Gesicht, sondern auch eine Stimme verliehen, die die 
Vergangenheit der Holocaust-Überlebenden lebendig werden ließ. 
18 Lebensgeschichten verschmolzen zu einem eindrucksvollen 
Bild eines düsteren Zeitabschnitts, der trotz intensiver Forschung 
noch immer zusätzlicher Erhellung bedarf. 
Die verschiedenen Biografien von Molly Ash, geb. Maroko, Sala 
Biren, geb. Rozenberg, Sarah Blustein, geb. Nirenberg, Helen 
Bolstok, geb. Kempinska, Esther Brandeis, geb. Gerszt, Hanka 
Cygler, geb. Goldberg, Esther Davidson, geb. Pelman, Miriam 
Dressler, geb. Sznaiderman, Libby Erlich, geb. Domb. Mary Fei-
genblatt, geb. Warszawska, Ester Gordon, geb. Szwarzbaum, Tau-
ba Granek, geb. Grosman, Jean Kail, geb. Guta Olszer, Rose Kohn, 
geb. Rachela Ejzman, Mila Korn, geb. Karp, Minia Moszenberg, 
geb. Wasilkowska, Regina Stawski, geb. Rivkale Frant, Rose 



7 

Zylberberg, geb. Rejzl Blogowska, sind bisher noch nie zusam-
mengeführt worden, die wenigsten Überlebenden kennen sich per-
sönlich, obwohl sie aus derselben Stadt, wenige aus benachbarten 
Städten stammen. Sie gehören in etwa derselben Generation an, 
sind in derselben Region aufgewachsen, derselben Religionsge-
meinschaft zuzurechnen, die sie in unterschiedlichem Maße prägte. 
Fast alle beschreiben eine glückliche Kindheit im Raum Lodz, ei-
ner Stadt, deren Name wörtlich „Boot“ bedeutet und die ihnen in 
jungen Jahren Sicherheit und Geborgenheit gab, wenn auch hin und 
wieder eine Welle des Antisemitismus das polnische Boot schau-
keln ließ. Als jedoch das Boot gekapert wurde und unter der ge-
fährlichen Naziflagge weiterfuhr, erlebten sie Plünderung, Aus-
bootung im wahrsten Sinne des Wortes und Abschiebung ins Ghet-
to, gefolgt von rücksichtsloser Ausbeutung als Arbeitssklaven einer 
Galeere, der sie nicht entkommen konnten. Sie durchliefen teils 
dieselben, teils ähnlich traumatisierende Erfahrungen in den ver-
schiedenen Lagern und gewannen zum selben Zeitpunkt ihre Frei-
heit zurück. An unterschiedlichen Orten der Welt versuchten sie, 
sich ein neues Leben aufzubauen, was ihre ganze Kraft bean-
spruchte. Im Alter verspürten sie das Bedürfnis zurückzublicken 
und ihre Erfahrungen Generationen mitzuteilen, die davon nichts 
wissen. Der große zeitliche Abstand zwischen Erzähltem und Er-
lebtem veränderte natürlich die ursprüngliche Wahrnehmung durch 
später hinzugekommene Informationen und Neubewertungen, die 
im Rückblick vorgenommen wurden. Manche Einzelheiten wurden 
möglicherweise nicht mehr ganz korrekt erinnert, was den Wert der 
Quelle als Ganzes jedoch nicht beeinträchtigt. Die Interviews sind 
von unterschiedlicher Länge; die Interviewer, interessierte Laien 
ohne spezielle historische Fachkenntnisse, orientieren sich an ei-
nem von der Shoah Foundation gesetzten Rahmen, steuern aber 
den Verlauf des Interviews auf unterschiedliche Weise. Manchmal 
hätte ich mir ein stärkeres Nachhaken gewünscht, zumal ein Groß-
teil der Interviewten heute nicht mehr am Leben ist und nicht mehr 
befragt werden kann. Vielleicht hatten die Interviewten während 
ihrer Berichte auch auf manches Detail verzichtet im Hinblick auf 
einen Adressatenkreis, der geographisch und zeitlich weit von ih-
rem Erlebnisbereich entfernt war. 



8 

Eine kleinere Anzahl unserer Lodzer Zeitzeuginnen sowie eine 
beträchtliche Anzahl ungarischer Zeitzeuginnen hat bereits wenige 
Jahre nach Kriegsende Informationen über die Bedingungen der 
Zwangsarbeit in Geislingen, dem nach Lodz zweiten Schwerpunkt 
in dieser Arbeit, gegeben, und zwar im Zusammenhang mit den 
Ermittlungen gegen das NS-Personal, das sie zur Zwangsarbeit 
anhielt. Diese zeitnahen Zeugnisse liefern wertvolle Erkenntnisse 
über die Arbeits- und Lagerbedingungen, sind aber ebenfalls nicht 
ganz frei von Irrtümern. So verhinderten z.B. widersprüchliche 
Tatzuschreibungen die Identifizierung der TäterInnen und damit 
deren Verurteilungen, legten aber erschreckende Tatbestände des 
Lageralltags offen. Diese in der unmittelbaren Nachkriegszeit noch 
präsenten Details werden nach Jahrzehnten in den USC-Videos oft 
nicht mehr erinnert und ergänzen hier deren Inhalt. (Die Zuschrei-
bung „ungarische“ Zeitzeuginnen beruht auf deren Zugehörigkeit 
zu Ungarn zum Zeitpunkt der Deportation durch die Nazis und ist 
nicht unbedingt identisch mit der Nationalität zur Zeit ihrer Ge-
burt.) 
Auch auf Erinnerungen anderer Zeitzeugen im Lodzer Ghetto so-
wie in den Lagern, die die Lodzer Frauen durchliefen, wird zu-
rückgegriffen; außerdem auf umfangreiches Archivmaterial in pol-
nischen und hiesigen Beständen. Die Ergebnisse der Fachliteratur 
zu den einzelnen Abschnitten ihrer Lebensgeschichte sollen den 
Hintergrund zu einer „Fuge der Überlebenden“ bilden, in der der 
Klangfarbe jeder Stimme Raum gegeben werden soll. 
Erschreckende Kontrapunkte zu den jüdischen Stimmen setzen 
deutsche Bürokraten, Täter und Mitläufer bzw. spiegeln in ihren 
Äußerungen die Umkehrung der Opferstimmen wider. Letztere 
erscheinen, soweit unsere 18 polnischen Jüdinnen betroffen sind, in 
Kursivschrift. Um die Stimme einzelner Überlebender besser ver-
folgen zu können, werden die erwähnten Namen zu Beginn einer 
Passage in Großbuchstaben wiedergegeben. Wichtige inhaltliche 
Begriffe der einzelnen Abschnitte werden durch gesperrten Druck 
hervorgehoben und erleichtern die Übersicht in längeren Kapiteln. 
In Exkursen werden notwendige Hintergrundinformationen vermit-
telt. 



9 

Die Schreibweise der Originale wird in den Zitaten beibehalten, 
auch wenn sie sich vom umgebenden Text unterscheidet. (So 
kommt z.B. die Schreibweise „Getto“ ebenso vor wie „Ghetto“. 
Auch unterschiedliche Notierungen von Namen der Zeuginnen in 
den Ermittlungsakten werden beibehalten, z.B. „Hollender/Hollän-
der“ oder „Ewa/Eva“.) 
 
Mein Dank gilt allen, die durch ihre Hilfe das Zustandekommen 
dieser Arbeit unterstützt haben: 
Wie erwähnt Herrn Hoche und Familie Schneider, Jeremy Nesoff 
für den Kontakt zu seiner Großmutter und die Druckerlaubnis für 
ihr Textilbild, Arno Huth von der Gedenkstätte Neckarelz für alle 
Hinweise und Informationen, Dr. Sommer für seinen freundlichen 
Datenabgleich, Dariusz und Dorota Dekiert für ihre Führung in 
Lodz sowie die Überlassung von Fotos und Informationen aus dem 
Lodzer Staatsarchiv, Frau Basch für ihre Übersetzung aus dem 
Hebräischen, Ilona Waloszczyk für den Kontakt zu Katarzyna Bi-
licka und ihrer Mutter, den Mitarbeitern der Archive ITS, Frau 
Geißler, Staats- und Bundesarchiv Ludwigsburg und Berlin, Dach-
au und Auschwitz, Frau Nägel und ihren KollegInnen der CEDIS, 
Frau Thelen für die Förderung durch die LpB. 
Von Herzen danke ich meinem Mann, OTTO EBERHARDT, für 
seinen überragenden Anteil an dieser Arbeit, die mühsame Tran-
skription und Übersetzung der Interviews sowie für seine unermüd-
liche Unterstützung bei der Recherche und Durchsicht des Manu-
skripts, für die Bereitstellung der verwendeten Fotos und der gra-
phischen Gestaltung. 
 
Sybille Eberhardt 



10 

1. Leben in Lodz bis zum Ausbruch des 2. Weltkriegs 

 
Die Mehrheit der Frauen, deren Lebensgeschichte hier ein Stück 
weit nachgezeichnet werden soll, wurde in den 20er Jahren des 20. 
Jahrhunderts in eine quirlige Industriestadt hineingeboren, die sich 
seit dem Ende des 1. Weltkriegs im Zentrum des wiedererstandenen 
Staates Polen befand: Lodz. 
Die jungen Eltern dieser neugeborenen Lodzerinnen waren noch 
von der Randlage der Stadt an der Peripherie des russischen Rei-
ches geprägt worden, von der Abhängigkeit der städtischen Textil-
Industrie vom russischen Absatzmarkt, von dem sie infolge der 
militärischen Auseinandersetzung um die Ostgrenze des neuen 
Polen nun abgeschnitten war und sich neu zu orientieren begann. 
Trotz der Schwierigkeiten bei der Zusammenführung der unter-
schiedlich entwickelten Gebiete der ehemaligen polnischen Tei-
lungsmächte Preußen, Österreich und Russland im nunmehr souve-
ränen Polen sahen die jungen Eltern wie viele ihrer Zeitgenossen 
hoffnungsvoll in die Zukunft, die sie in der zweitgrößten Stadt des 
Landes gesichert sahen. Der Zuzug nach Lodz überstieg in diesen 
20er Jahren den in andere Städte Polens beträchtlich1) und stärkte 
insbesondere den jüdischen Bevölkerungsteil. Zu diesen Zuzüglern 
zählte z.B. die Familie von Mary Warszawska, die Anfang 1924, 
kurz nach Marys Geburt von Wielun nach Lodz zogen. Wann die 
anderen hier betrachteten jüdischen Familien nach Lodz kamen, 
lässt sich aus den Interviews kaum erschließen. Nur in einzelnen 
Fällen werden auf dem Land lebende Großeltern erwähnt, was nahe 
legt, dass erst die Elterngeneration in die Stadt zog, und zwar in 
den Boomjahren 1894 bis 1914, als sich die Einwohnerzahl Lodzs 
verdreifachte und von etwa 160.500 auf knapp 478.000 Einwohner 
anstieg.2) Sala Rozenbergs Eltern sind selbst noch in Kleinstädten 
nahe Lodz geboren (und zwar der Vater 1899), sie selbst aber 1925 
bereits in Lodz. Der Vater der jüngsten der hier vorgestellten Über-
lebenden, Mila Karp, führte gemeinsam mit seinen Brüdern ver-
schiedene Bekleidungsgeschäfte, die sie wiederum von ihrem Vater 
geerbt hatten. Seit wann sich der Familienbesitz in Lodz befindet, 
wissen wir nicht. Tauba Grosman erzählt, dass ihre 1897 geborene 
Mutter Lea Chabanska bereits als Kind mit ihrer Familie vom Lod-



11 

zer Umland in die Stadt zog, um sich hier einen besseren Lebens-
standard aufbauen zu können. Taubas Vater Mosze ist 1898 in Lodz 
geboren. Ob seine Vorfahren schon in Lodz lebten, ist unbekannt. 
Bereits in den 20er Jahren des 19. Jahrhunderts lebten vereinzelt 
Juden in dem kleinen Dorf Lodz3), das, nachdem es 1821 von der 
Regierung zur Fabriksiedlung erklärt wurde, bis zur Mitte des 
Jahrhunderts von mehreren Einwanderungswellen deutscher 
Handwerker heimgesucht wurde. Diese Deutschen stellten bis in 
die 60er Jahre die Mehrheit der Stadtbewohner, bis die Aufhebung 
der Niederlassungsbeschränkungen und die Gewährung der Freizü-
gigkeit in der Folgezeit für einen starken Zustrom von Juden und 
Polen sorgte und die Nationalitätenstruktur der Textilmetropole zu 
deren Gunsten veränderte. Der jüdische Anteil wurde in den 90er 
Jahren durch die Immigration von Litwaken aus den westlichen 
Gouvernements des Russischen Reiches verstärkt, die in die Lod-
zer Textilindustrie investieren wollten.4) Die massiven Zuwande-
rungen schlugen sich auch im Stadtbild nieder. Die deutschen Zu-
wanderer siedelten sich überwiegend südlich des alten Ackerbau-
städtchens in der Neustadt an, während sich die jüdischen Zuwan-
derer, die sich zunächst in den Vorstädten Baluty und Radogoszcz 
niedergelassen hatten, nun hauptsächlich im Nordteil der Stadt in 
einem weitgehend geschlossenen Wohnviertel zusammenfanden.  
Dieses breitete sich entlang der Hauptstraße Piotrkowska, die die 
Nord-Südachse der Stadt bildete, bis zur Stadtmitte hin aus.  
Hier ließen sich kaum Deutsche nieder, so dass die Juden in ihren 
Wohngegenden kaum mit Deutschen in Berührung kamen. Je tradi-
tionsbewusster die jüdischen Familien waren, desto mehr schätzten 
sie aus Gründen der religiösen Praxis und der Sicherheit die Abge-
schiedenheit des jüdischen Viertels, je größer die Assimilationsbe-
reitschaft aus wirtschaftlichen und weltanschaulichen Gründen, 
desto eher entfernten sich die Familien vom angestammten Viertel 
und zeigten ihre Weltoffenheit in einer gemischten Wohngegend. 



12 

 
Lodzer Prachtstraße Piotrkowska 

 
Nicht von allen hier untersuchten Familien sind Aussagen über die 
Wohnlage überliefert. Drei Familien wohnten in großen Mietshäu-
sern, in denen nur die Hausmeister der polnischen Ethnie angehör-
ten. Familie Kempinski wohnte in einem Haus mit 100 Mietpar-
tien, Rozenbergs wohnten zusammen mit 40 jüdischen Parteien in 
überwiegend jüdischer Nachbarschaft, Schwarzbaums wohnten 
nach Esthers Erinnerung zunächst in einem sechsstöckigen Gebäu-
de in der Radwajskastraße, dann in der Targowastraße in einem 
ebenfalls großen Gebäude und schließlich in einem Neubau in der 
Wysokastraße. Familie Ejzman wohnte zwar ebenfalls in einem 
mehrstöckigen Gebäude, das sich aber am Rande des jüdischen 
Viertels befunden haben muss, da sich in nächster Nähe eine katho-
lische Kirche und eine polnische Schule befanden. Die wohlhaben-
deren Familien Karp, Warszawski und Grosman bevorzugten eine 
gemischte Wohngegend bzw. die Nähe zum Zentrum. So bewohnte 
Familie Karp, Inhaber von Bekleidungsgeschäften, ein großzügiges 
Apartment am repräsentativen Plac Wolnosci (Freiheitsplatz), die 
Textilfabrikbesitzer Warszawski wohnten nicht in einer streng reli-
giös geprägten Wohngegend und Familie Grosman betrieb im eige-
nen Haus eine kleine Fabrik in einer eher gemischten Wohngegend. 



13 

Doch welche Wohngegend bevorzugten die polnischen Zuwande-
rer, die außenstehende Besucher an das englische Manchester erin-
nerten und Lodz deshalb auch das polnische Manchester nannten? 
Die polnischen Zuwanderer, aus denen sich weitgehend das Indust-
rieproletariat rekrutierte, besiedelten die wachsenden Außenbezir-
ke. Die scharfen Kontraste zwischen den einfachen Behausungen 
des städtischen Proletariats, den großen Mietshäusern, den Fabrik-
hallen und den Palästen der deutschen und jüdischen Industrieba-
rone verweisen auf die ausgeprägten sozialen Gegensätze der mul-
tiethnischen Stadtbevölkerung. 
In der obersten Liga der Bourgeoisie spielten naturgemäß nur we-
nige Industrielle, die z.B. 1929 die 32 größten Lodzer Textilfabri-
ken mit 500 und mehr Arbeitern ihr Eigen nannten. Knapp zwei 
Drittel befanden sich in deutscher Hand, mehr als ein Fünftel in 
jüdischer, ein weiteres Fünftel in der Hand ausländischer Investo-
ren.5) Der faktische Ausschluss der Polen aus dieser Führungs-
schicht und ihre Konzentration im Bereich der Arbeiterschaft sowie 
eine schwach ausgeprägte polnische Mittelschicht verstärkten den 
sozialen durch einen ethnischen Gegensatz, dessen Sprengkraft 
potentielle ethnische Konflikte begünstigte. Bei den Deutschen und 
bei den Juden stand dem Proletariat eine breitere Mittelschicht ge-
genüber, die durch ihre starke Auffächerung, insbesondere bei den 
Juden, die soziale Kluft etwas abzumildern schien. Die jüdische 
Einwohnerschaft spielte im kleineren und mittleren Bürgertum der 
Stadt eine entscheidende Rolle. Wenn ihnen auch der Zugang zur 
staatlichen Verwaltung und zum Gerichtswesen weitgehend ver-
sperrt war, fanden sie doch genügend Betätigungsmöglichkeiten in 
anderen Berufsfeldern wie Handel, Finanz-, Versicherungs- und 
Transportwesen, in der Bekleidungs- und Nahrungsmittelindustrie, 
deren Produkte vorwiegend in Kleinbetrieben hergestellt wurden. 
Lohnarbeit wurde von den meisten Juden dagegen nach Möglich-
keit gemieden. Die selbständigen Kleingewerbetreibenden konnten 
auf die verschiedenen Wirtschaftskrisen der Zwischenkriegszeit 
flexibler reagieren als die großen Textilunternehmen. 6% der öko-
nomisch schwächeren Juden fanden 1931 noch in der Nische der 
Heimarbeiter ein äußerst bescheidenes Auskommen. 



14 

Die hier vorgestellten jüdischen Familien waren überwiegend in 
der Bekleidungsbranche tätig. Waren sie nicht selbst in die Produk-
tion und den Handel eingebunden, betätigten sie sich als Zulieferer 
von Accessoires (wie die Knopfmacherfamilie Rozenberg). Allein 
drei Familienoberhäupter übten das Schneiderhandwerk aus, wobei 
die Schneiderei im Wohnbereich angesiedelt, Wohnen und Arbeiten 
wie in der vorindustriellen Zeit noch nicht getrennt war. Diese Fa-
milien (Kempinski, Grosman und Maroko) würde ich der unteren 
Mittelschicht zurechnen. 
Anders lagen die Verhältnisse bei den Besitzern mehrerer Beklei-
dungsgeschäfte, zu denen Familie Karp am repräsentativen Frei-
heitsplatz zählte, sowie bei den in der Textilbranche arbeitenden 
Familien Warszawski, Goldberg, Olszer. Familie Sznajderman 
führte einen Großhandel mit Strickwaren, Familie Blogowski war 
im Pelzhandel aktiv. Sie können der gehobenen Mittelschicht zu-
geordnet werden. Außerhalb des Textil- und Bekleidungssektors 
werden zwei weitere Familien vorgestellt: Im Dienstleistungssektor 
tätig war Familie Schwarzbaum, die der unteren Mittelschicht zu-
gehörte, und Familie Ejzman, die der Arbeiterschaft zuzurechnen 
war, wobei sich das Familienoberhaupt durch den Kauf einer Ma-
schine aus der Lohnarbeit befreien und als selbständiger Handwer-
ker eine Sprosse in der sozialen Leiter aufsteigen wollte – Bestre-
bungen, die die deutsche Besatzung zunichte machte. 
Je niedriger das Einkommen einer Lodzer Familie, desto größer 
war die Wahrscheinlichkeit, dass auch die Frauen berufstätig sein 
mussten. Der Anteil der weiblichen Berufstätigen war demnach bei 
den Polinnen besonders hoch, bei den Jüdinnen am niedrigsten.6) 
Viele Polinnen schufteten als Fabrikarbeiterinnen oder als Hausge-
hilfinnen in deutschen und jüdischen Haushalten. 
In den bürgerlichen Familien der hier betrachteten Zeitzeuginnen 
waren die jüdischen Frauen teils ausschließlich für die Haushalts-
führung und Kindererziehung zuständig, teils halfen sie im Fami-
lienbetrieb mit, eine junge alleinerziehende Witwe führte gar ihre 
eigene Schneiderei mit mehreren Angestellten. Bei den Arbeiterfa-
milien versuchten die Frauen durch verschiedene Tätigkeiten ein 
Zubrot zu verdienen und das Familieneinkommen aufzubessern. 
Fabrikarbeit war nicht darunter. Allen hier betrachteten jüdischen 



15 

Familien gemeinsam war auch das große Interesse an einer guten 
Schulbildung des Nachwuchses. Sie sollte sowohl Jungen als auch 
Mädchen zuteil werden. Das Bewusstsein, welche Bedeutung Bil-
dung für den sozialen Aufstieg hat, war nicht nur im jüdischen Bil-
dungsbürgertum verankert, das einen beträchtlichen Anteil an der 
städtischen Intelligenz stellte, sondern im gesamten Judentum. 
Dem entsprach auch das große Angebot von jüdischen Privatschu-
len, die sowohl der kulturellen Identität der Schüler gerecht werden 
konnten, als ihnen auch einen Schutzraum vor möglichen antisemi-
tischen Diskriminierungen zu bieten vermochten. 
Das Gefühl, eine weitgehend sorgenfreie, glückliche und behütete 
Kindheit gehabt und abrupt verloren zu haben, musste umso 
schmerzlicher sein, als die folgenden Erfahrungen auf brutalste 
Weise alles zerstörten, was den Kindern und Heranwachsenden bis 
dahin Halt und Schutz bot. Der Zivilisationsbruch durch die Nazis 
tat ein Übriges, um diese Kindheitserfahrungen nachträglich zu 
verklären. In den meisten Fällen waren die erwachsenen Familien-
angehörigen ausgelöscht worden, die den Überlebenden ein kriti-
scheres Bild der Zeitumstände und Familienverhältnisse hätten 
vermitteln können. So wurde auch im höheren Alter zum Zeitpunkt 
der hier verwerteten Interviews die Phase der Kindheit mit den 
Augen des damaligen Kindes gesehen. Die Probleme der Erwach-
senen ihrer Kinderzeit im sozialen, wirtschaftlichen und politischen 
Bereich rückten daher kaum ins Blickfeld der Überlebenden. Hin-
weise auf ein rebellisches Verhalten von Heranwachsenden gegen 
die ihre Entwicklung eventuell beeinträchtigenden Verhältnisse 
findet man unter diesen Zeugnissen ebenfalls selten. So gut wie 
alle Familien der Zeitzeuginnen sind nach deren Aussagen intakt 
gewesen und boten ihren Kindern geeignete bis optimale Start-
chancen für ihr weiteres Leben. 
Chronologisch gestaffelt nach ihren Geburtsjahren, beginnend mit 
den während des 1. Weltkriegs geborenen Zeitzeuginnen bis zur 
jüngsten, deren Geburt in die Weltwirtschaftskrise fällt, stellen 
diese zunächst ihre eigenen Erfahrungen sowie in unterschiedlicher 
Ausprägung die ihrer Eltern, soweit sie sie aus deren Erzählungen 
kennen, dar und vermitteln so ein anschauliches Bild ihrer Le-
benswelt im Polen der Zwischenkriegszeit. 



16 

Die beiden 1916 geborenen Zeitzeuginnen mussten sowohl im 1. 
Weltkrieg als auch im 2. Weltkrieg die deutsche Aggression erfah-
ren, wobei die bewusste Erinnerung an ersteren sicherlich erst bei 
oder nach seiner Beendigung einsetzte. Bei ihrer Geburt war ihre 
Heimat, das russische Kongresspolen, von Deutschen besetzt. Auf 
die schwierigen Bedingungen, besonders in wirtschaftlicher Hin-
sicht, unter denen ihre Eltern diese Kriegskinder erziehen, geht 
weder REJZL BLOGOWSKA, die am 4.7. in Radomsko geboren 
wurde, noch die ein paar Monate später, am 14.11., in Lodz gebo-
rene GUTA OLSZER ein. 
 

 
Rose Zylberberg, geb. Rejzl Blogowska 

 
Ihr Rückblick fällt positiv aus. Guta, die gemeinsam mit 7 Ge-
schwistern aufwuchs, erinnert sich so: „Wir hatten ein glückliches 

Zuhause und das Heranwachsen war glücklich. Als Familie stan-

den wir uns untereinander sehr nahe.“ 
 


