
 



 

Islam im europäischen Kontext: Selbstwahrnehmungen 
und Außensichten – einführende Gedanken  

Von Bülent Ucar 

„Glücklich, daß die Wissenschaften wie alles,  
was ein echtes, reines Fundament hat, ebensoviel durch Streit  

als durch Einigkeit, ja oft mehr gewinnen!“  
Johann Wolfgang Goethe (Schriften zur Literatur) 

 

Seit dem Wintersemester 2008/2009 wird am Islam-Zentrum der Universität 
Osnabrück eine Ringvorlesung zu unterschiedlichen islamspezifischen Themen 
ausgerichtet, die seither kontinuierlich in jedem Semester stattgefunden hat und 
mittlerweile zum integralen Bestandteil des institutseigenen Veranstaltungspro-
gramms für Studenten und Interessierte geworden ist. Ein erster Teil 
verschriftlichter Ringvorlesungsbeiträge wurde bereits im Sammelband Islam 
und Diaspora, herausgegeben von meinem Kollegen Rauf Ceylan, im Sommer 
dieses Jahres veröffentlicht.1 Das hier vorliegende Werk stellt nun den zweiten 
größeren Part dieser Beiträge zusammen, mit dem Ziel, diese der interessierten 
Öffentlichkeit zugänglich zu machen. Die erste Ringvorlesung im neuen Studi-
engang Islamische Religionspädagogik der Universität Osnabrück zum Thema 
„Islam in Deutschland zwischen Anspruch und Integration: Selbstwahrnehmun-
gen und Außensichten“2 war – wie der Titel schon vermuten lässt – interdiszip-
linär und interreligiös angelegt.  

Die Bedeutung dieses Themas zeigt sich deutlich in der vom ehemaligen 
Bundesinnenminister Wolfgang Schäuble initiierten Deutschen Islam Konferenz 
(DIK), deren Ziel „eine bessere religions- und gesellschaftspolitische Integration 
der muslimischen Bevölkerung und ein gutes Miteinander aller Menschen in 
Deutschland, gleich welchen Glaubens“3 ist. Folglich besteht ein großer Bedarf 
an Austausch, besserer Integration sowie der Wunsch nach einem guten Mitei-
nander. Dieses ist nicht nur auf staatlicher Ebene, sondern auch im gesellschaft-
lichen Leben, quasi an der Basis, spürbar. Der Wunsch vieler muslimischer El-
tern nach einem Islamischen Religionsunterricht für ihre Kinder an öffentlichen 
Schulen zeigt eine Facette, die jedoch eine besondere Gewichtung aufweist, da 

                                                            
1  Rauf Ceylan (Hg.), Islam und Diaspora: Analysen zum muslimischen Leben in Deutsch-

land aus historischer, rechtlicher sowie migrations- und religionssoziologischer Per-
spektive, ROI – Reihe für Osnabrücker Islamstudien, Bd. 8, Peter Lang, Frankfurt a. M. 
2012. 

2  Der erste Teil der Ringvorlesung fand im Wintersemester 2008/09, der zweite Teil dann 
im anschließenden Sommersemester 2009 statt. 

3  Pressemitteilung der Deutschen Islam Konferenz vom 27.09.2006. 



Bülent Ucar 10

Religion für die hier lebenden Muslime im Integrationsprozess eine wichtige 
Rolle spielt.  

Wenn man das Wort „Integration“ in seiner ursprünglichen Bedeutung als 
„die Herstellung eines Ganzen“4 versteht, dann wachsen unterschiedliche Teile 
zu einem Ganzen zusammen. Dies kann nun auf verschiedene Weisen gesche-
hen: Alle Teile gleichen sich einem, vielleicht dem größten Teil, an, alle Teile 
verändern sich miteinander in die gleiche Richtung oder alle Teile behalten ihre 
Unterschiedlichkeit und entwickeln gemeinsam ein neues Selbstverständnis. 
Lange Zeit wurde Integration im Sinne von Assimilation so verstanden, dass 
sich alle Teile dem größten anpassen – mit fatalen Folgen. Inzwischen wächst 
jedoch ein neues Verständnis, das jedem Menschen das Recht auf seine kulturel-
len und religiösen Wurzeln zubilligt und (siehe Deutsche Islam Konferenz) ein 
gutes Miteinander fördern will.  

Für Muslime in Deutschland ist ihr Glauben eine dieser wichtigen kulturel-
len Wurzeln, ein Anker, der sie angesichts der turbulenten Arbeits- und Lern-
welt davor bewahrt, die Orientierung zu verlieren. Mit dieser Verankerung fällt 
es leichter zu wissen, wer man ist, wohin man gehört und was einen ausmacht; 
Gläubige, welchen Glaubens auch immer, werden das sicherlich genauso sehen. 
So hat Religion einen Anteil am Selbstwertgefühl, das wiederum die Grundlage 
bietet, um in die Welt hinauszutreten, sich zu zeigen und Kontakte zu knüpfen. 
Auf dem Weg zum Miteinander bietet Religion also Beheimatung und gleichzei-
tig den Ausgangspunkt für Begegnung.  

Um dies zu gewährleisten, sind eine transparente und ehrliche Diskussion 
gesellschaftlicher Themen sowie eine reflexiv-kritische Darstellung von theolo-
gischen Inhalten unabdingbar. Dafür wird eine seriöse wissenschaftliche Ausei-
nandersetzung mit dem Islam benötigt und zwar sowohl aus der Außen- wie 
auch der Binnenperspektive, d.h. von religionswissenschaftlichen wie auch von 
spezifisch islamisch-theologischen Standpunkten aus. Gerade Letztere gilt es zu 
fördern und auszubauen, da sich die Islamische Theologie in der deutschen Uni-
versitätslandschaft noch in der Etablierungsphase befindet und auf ihrem Wer-
degang intensiver Unterstützung bedarf; denn wir brauchen islamische Theolo-
gen, die sowohl mit den Inhalten ihrer Wissenschaft als auch den gesellschaftli-
chen Verhältnissen in Deutschland und nicht zuletzt mit der deutschen Sprache 
gut vertraut sind. Nur so wird eine wissenschaftlich fundierte Auseinanderset-
zung mit dem Islam in Deutschland und die Ausbildung von erstklassig qualifi-
zierten hier lehrenden islamischen Religionslehrerinnen und -lehrern möglich 
sein. Der Schritt des Islam als Unterrichtsfach in öffentliche Schulen hinein be-
gründet sich nicht nur in dem Wunsch, muslimischen Kindern eine ihnen zuste-
hende religiöse Bildung zukommen zu lassen, sondern auch und insbesondere in 
der Gleichstellung des Islam. Ist nicht genau diese mit Integration gleichzuset-
                                                            
4  Stichwort „Integration“, in: Dudenredaktion (Hg.), Deutsches Universalwörterbuch, 

Bibliographisches Institut, Mannheim 1989, S. 722.  



Einführende Gedanken 11

zen? Die positiven und dynamischen Entwicklungen der letzten Jahre haben ge-
zeigt, dass in Bezug auf den Islam längst nicht mehr von einem ungerechtfertig-
ten „Hinterhof-Dasein“ gesprochen werden kann. Vielmehr präsentieren und 
artikulieren sich Muslime selbstbewusst und selbstverständlich in der Öffent-
lichkeit, was als äußerst progressiv zu werten ist, wenngleich ein Zustand der 
Normalität noch fern, die Behebung von Defiziten in der Gesamtgesellschaft 
freilich noch zu leisten ist.  

Partizipation, Anerkennung, Respekt und Normalität scheinen mir wichtige 
Schlüsselbegriffe in diesem Diskurs zu sein. Erst wenn die Öffentlichkeit genau-
so „gewöhnlich“ mit dem Islam umgeht, wie auch mit den anderen Religionen, 
werden die Muslime in Deutschland angekommen sein. Seit nun mehr als 50 
Jahren leben Muslime vermehrt und dauerhaft in großer Zahl in Deutschland 
und bilden damit jedenfalls in der Gesellschaft quantitativ keine marginale 
Gruppe mehr. Da sich von rund vier Millionen Muslimen ca. 90% als religiös 
bezeichnen5 und wiederum soviele die Demokratie für die beste Staatsform er-
achten, erscheint die in Teilen der Medien zu beobachtende Tendenz zur profes-
sionellen Dämonisierung des Islam äußerst problematisch.6 Zumal nach den 
Verfassungsschutzämtern lediglich 1% der Muslime als extremistisch eingestuft 
wird, wovon wiederum nur 1.000 Personen als gewaltbereit eingestuft werden, 
womit also deutlich weniger als 0,1% ein Gewaltpotenzial aufweist. Die meisten 
Medien suggerieren jedoch eine ganz eigenartige Wahrnehmung des Islam in 
der Öffentlichkeit, was wiederum in der Gesellschaft zahlreiche Vorurteile und 
diffuse Ängste gegenüber Muslimen verstärkt. Im Zusammenhang mit diesem 
Phänomen kann man somit von populären Irrtümern, die sich in die Wissen-
schaft, Medien und Gesellschaft beharrlich eingeschlichen haben, sprechen.  

An dieser Stelle erscheint es angebracht, drei Aspekte des muslimischen Le-
bens in Deutschland aufzuführen. Die erste Fragestellung ist verbunden mit der 
gesellschaftlichen und historischen Stellung der deutschen Muslime. Der Islam 
hat sicherlich erst durch die „Arbeitsmigration“ nach Deutschland seit den 
1960er Jahren seinen Marginalzustand verloren und sich zu einer gesellschaft-
lich beachtenswerten Größe entwickelt, sodass nahezu 99% der Muslime eine 
Zuwanderungsgeschichte haben, wovon zwei Drittel aus der Türkei stammen. 
Folglich lässt sich relativ häufig eine Verschmelzung von Islam- und Integrati-

                                                            
5  Vgl. hier Bundesamt für Migration und Flüchtlinge/Deutsche Islam Konferenz, Muslimi-

sches Leben in Deutschland, im Auftrag der Deutschen Islam Konferenz, 25.06.2009, 
URL: http://www.bmi.bund.de/cae/servlet/contentblob/566008/publicationFile/31710/ 
vollversion_studie_muslim_leben_deutschland.pdf (letzter Zugriff: 08.11.2012), S. 
137ff.; siehe auch URL: http://www.bertelsmann-stiftung.de/cps/rde/xchg/bst/ 
hs.xsl/nachrichten_90459.htm (letzter Zugriff: 08.11.2012). 

6  Siehe zu den Vorwürfen, dass der Islam mit Demokratie nicht kompatibel sei, u.a. Rauf 
Ceylan, „Einleitung“, in: ders., Islam und Diaspora: Analysen zum muslimischen Leben 
in Deutschland, Frankfurt a. M. 2012, S. 20f. 



Bülent Ucar 12

onsdiskurs feststellen. Dies ist jedoch mit zahlreichen negativen Begleiterschei-
nungen verbunden und daraus folgt, dass allgemeine kulturelle, ökonomische 
und gesellschaftliche Probleme einfach in den Bereich der islamischen Religion 
verlagert werden. War der Islam gemäß der Säkularisierungstheorie noch bis in 
die 1980er Jahre für Medien, Wissenschaft und Politik ein Randphänomen, fo-
kussieren sich heute alle Blicke auf den Islam. Die Islamisierung des Alltags 
erfolgt dabei eigenartigerweise relativ häufig durch Vertreter der Mehrheitsge-
sellschaft.  

Im Gegensatz zum angelsächsischen Raum gab es nach Deutschland keine 
soziale Schichten übergreifende Zuwanderung, sondern die Immigranten 
stammten fast ausschließlich aus dem Arbeitermilieu. Erschwerend kommt hin-
zu, dass diese Menschen, im Vergleich zu maghrebinischen und somit Franzö-
sisch sprechenden Zuwanderern nach Frankreich, in der ersten Generation so gut 
wie kein Deutsch sprachen. Dieser Form der Zuwanderung nach Deutschland ist 
– als Arbeitsmigration aus unteren Bildungsschichten – ein für den deutschen 
Kontext spezifisches Phänomen, das auch den Charakter des Aufenthalts im 
Aufnahmeland in den Folgejahren maßgeblich beeinflusst hat. Die eingereisten 
Menschen waren ausschließlich Kinder von Bauern und Arbeitern aus anatoli-
schen Dörfern, die, bevor sie Istanbul oder Ankara zu Gesicht bekamen, Groß-
städte wie München, Köln, Berlin und Hamburg gesehen und erlebt haben. Die 
kulturellen (Anpassungs-)Leistungen dieser Menschen aus der ersten Generation 
werden in der wissenschaftlichen wie auch gesellschaftlichen Debatte meines 
Erachtens viel zu wenig gewürdigt, wenngleich das Problem der defizitären Bil-
dungssituation und die negativen Auswirkungen nicht zu leugnen und offen-
sichtlich sind. Mit dem Wegbrechen der Schwerindustrie und der zunehmenden 
Arbeitslosigkeit in den letzten Jahrzehnten ist der Blick vermehrt auf diese pre-
kären Zustände gerichtet worden. In Zeiten von Arbeitnehmermangel wurde 
hiervon keine Notiz genommen.  

Die zweite hervorzuhebende Komponente, die sich an diesen Gedanken di-
rekt anschließt, betrifft „genuin“ religiöse Diskriminierungserfahrungen. Inwie-
fern diese Ausgrenzungsmechanismen ausschließlich im religiösen Feld zu ver-
orten sind, wäre sicherlich zu hinterfragen, da hier ebenfalls historische,7 politi-
                                                            
7  Siehe als Reaktion auf die „Türkengefahr“ im 16. Jahrhundert beispielhaft nur das Ge-

betslied von Martin Luther aus dem Jahr 1543: „Erhalt uns Herr bey deinem Wort / Und 
steur des Bapsts und Türcken Mord, / Die Jhesum Christum deinen Son / Wollten 
stürtzen von deinem Thron.“ Vgl. auch G. Rotter, „Das Islambild im Westen und das is-
lamische Bild vom Westen“, in: C. Burgmer, Der Islam – Eine Einführung durch Exper-
ten, Mainz 1998, S. 105; H. Wunderer, „Schrille Töne… Zum schwierigen Verhältnis von 
Deutschen, Türken und Islam“, in: SOWI 2001, S. 3-9; W. G. Lerch, „Im Wandel der 
Zeiten: Das Bild des Islams im ‚Westen‘“, in: OST-WEST. Europäische Perspektiven, 
2004, S. 34-41. Vgl. zur historischen Verwurzelung der Vorurteile gegenüber Türken in 
Europa: R. Ebermann, Die Türkenfurcht: Ein Beitrag zur Geschichte der öffentlichen 
Meinung in Deutschland während der Reformationszeit, Halle 1904; C. D. Rouillard, The 



Einführende Gedanken 13

sche und gesellschaftliche Dimensionen mit einfließen. In der jüngeren Ge-
schichte ist der Wegfall des „Eisernen Vorhangs“ sicherlich einer der entschei-
denden Faktoren für die Entstehung von Ängsten und Vorurteilen, aus denen 
Ausgrenzungsmechanismen resultieren können. Viele verbinden die Angst vor 
dem Islam mit dem 11. September, obgleich zahlreiche Furcht verbreitende 
Phänomene bereits vor dieser Zeit existent waren.8 Der Wegfall des kommunis-
tischen Feindbildes hat bei den Eliten und in der Gesellschaft zur Suche nach 
einem „Surrogat“ hierfür geführt, zu dem in der Folge vermehrt der Islam bzw. 
die Muslime wurden. Irritierende außenpolitische Ereignisse, wie das Erschei-
nen der Taliban in Afghanistan, der Bürgerkrieg in Algerien, die Kriege in Bos-
nien, Tschetschenien, im Irak, der Konflikt in Palästina etc. haben diese Ent-
wicklung zusätzlich forciert. Breite Schichten in westlichen Gesellschaften, die 
sich zudem selbst immer mehr von der Religion entfernt haben, waren nicht nur 
stark verunsichert, sondern hatten häufig einfach nur Angst vor „dem Islam“, 
was durch die Art und Weise der medialen Berichterstattung noch forciert wur-
de. Zudem hielten viele den Bau von Moscheen in Zeiten schließender Kirchen 
wie auch beispielsweise die Beschneidung (neben anderen islamspezifischen 
Aspekten) für besonders problematisch. Pseudo-Argumente gegen die natür-
lichste Form der Religionsfreiheit fehlten in dieser Konstellation nicht. Manche 
Muslime, die diese Residenzgesellschaft bedienten, und Islamkritiker sprachen 
von politischen Interessenvertretungen, von Machtdemonstration und sprachen 
es Muslimen ab, überhaupt Gotteshäuser besitzen zu können. Der Bau von Mo-
scheen sei Teil eines Masterplans zur Eroberung Deutschlands, man agiere 
heimtückisch. Die Moschee sei eine militärische Zentrale, der Islam der Ur-
sprung allen Übels etc. Die Muslime würden die Religionsfreiheit schließlich 
pervertieren und instrumentalisieren.9 Dies alles bezeichnen manche als grup-
penbezogene Menschenfeindlichkeit und unterscheiden zwischen der allgemei-
nen Religionsabneigung, der Islamophobie – als ausgeprägte Angst – und dem 
Islam- bzw. Muslimhass. Das letzte Feld wurde in der Deutschen Islam Konfe-

                                                                                                                                                                                          
Turk in French History. Thought and Literature (1520-1660), Paris 1938; H. Tanyu, 
„Martin Luther`in Türkler hakk�ndaki sözleri“, in: AÜIFD 1981, S. 151-161; U. M. 
Schwob, „Zum Bild der Türken in der deutschsprachigen Schrift des 15. und 16. Jahr-
hunderts“, in: Anadolu Üniversitesi (Hg.), 1. Uluslararasi Seyahatnamelerde Türk ve 
Bati imaji Sempozyumu Belgeleri, Eskisehir 1987, S. 173-185; S. Durus, „Deutsche Bil-
der von Türken in Deutschland und von der Türkei“, in: SOWI 2001, S. 56-61; Z. Barba-
rics, „‚Türck ist mein Nahm in allen Landen...‘ – Kunst, Propaganda und die Wandlung 
des Türkenbildes im Heiligen Römischen Reich deutscher Nation“, in: AO 2001, S. 257-
317. 

8  Renate Köchser, „Gefühle tiefer Fremdheit. Das Türkeibild der Deutschen mit und ohne 
Landeserfahrung“, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 11.09.2001, S. 16. 

9  Raida Chbib, „Zur Bedeutung der Religion in der Integrationspolitik“, in: Bülent Ucar 
(Hg.), Die Rolle der Religion im Integrationsprozess. Die deutsche Islamdebatte, Frank-
furt a. M. 2010, S. 232-239. 



Bülent Ucar 14

renz auch als antimuslimischer Rassismus bezeichnet.10 Ein Blick in die Ge-
schichte zeigt, dass die deutschen Katholiken während des Kulturkampfes mit 
ähnlichen Phänomenen konfrontiert wurden, weshalb man sich von Ressenti-
ments dieser Art auch nicht entmutigen lassen darf.11 Auf religiös bedingte ge-
sellschaftliche und politische Diskriminierungen – zu denen ich auch das Kopf-
tuchverbot für muslimische Frauen zähle – und die oben aufgeführte theoreti-
sche Unterfütterung dieser Ausgrenzungsmechanismen haben Muslime im Zuge 
ihrer natürlichen Sozialisation und entsprechender Akkulturationserfahrungen 
unterschiedlich reagiert. Hier kann man vereinfacht zwischen den beiden Ext-
remen der Assimilation und der Separation sowie der Integration als den mittle-
ren Weg unterscheiden. 

Eine Gesellschaft, die bisher noch keine richtige solidarische und Schick-
salsgemeinschaft werden konnte, ist instabil und insbesondere in Notzeiten wer-
den ihren Mitgliedern große Anstrengungen abverlangt. In diesem Zusammen-
hang muss schließlich als ein dritter Punkt auf die „noch“ fehlende rechtliche 
und vor allem gesellschaftliche Anerkennung des Islam als Religion hingewie-
sen werden, welche die eine Seite des fehlenden „Wir-Gefühls“ ausmacht. Nicht 
Religionen, sondern Religionsgemeinschaften werden als solche anerkannt und 
mit entsprechenden Rechten ausgestattet, aber diesbezüglich beißt sich die Kat-
ze in den Schwanz, denn das eine bedingt schließlich das andere. Wenn bei-
spielsweise wichtige Politiker die faktenbeschreibende, deskriptive Aussage des 
ehemaligen Bundespräsidenten Wulff, dass der Islam zu Deutschland gehöre,12 
normativ infrage stellen, begehen sie im Grunde denselben Fehler, den sie selbst 
vielen Muslimen zuschreiben, nämlich sich nicht ‚integrieren‘, im Sinne von 
‚öffnen‘ zu wollen. Hier mangelt es manchem politischen Vertreter über einem 
Lebensalter von 50 Jahren sicherlich an Aufgeschlossenheit und Realitätswahr-
nehmung. Schaut man sich die Schulhöfe in deutschen Großstädten an, wird 
schnell deutlich, was ich sagen möchte. Etwa 15% aller Grundschülerinnen und 
Grundschüler im bevölkerungsreichsten Bundesland Nordrhein-Westfalen sind 
beispielsweise muslimisch, im Rhein-Ruhr-Ballungsgebiet dürfte sich diese 
Zahl zukünftig mehr als verdoppeln bzw. verdreifachen. An diesem Punkt könn-
                                                            
10  Siehe hierzu auch Yasemin Shooman, „Islamophobie, antimuslimischer Rassismus oder 

Muslimfeindlichkeit? Kommentar zu der Begriffsdebatte der Deutschen Islam Konfe-
renz“, URL: http://www.migration-boell.de/web/integration/47_2956.asp (letzter Zugriff: 
08.11.2012). 

11  Rauf Ceylan, „Einleitung“, in: ders., Islam und Diaspora: Analysen zum muslimischen 
Leben in Deutschland, Frankfurt a. M. 2012, S. 19. 

12  Siehe hierzu beispielsweise den CDU-Fraktionsvorsitzenden im Deutschen Bundestag 
Volker Kauder: „Der Islam ist nicht Teil unserer Tradition und Identität in Deutschland 
und gehört somit nicht zu Deutschland.“ „Volker Kauder vor der Islamkonferenz ,Islam 
gehört nicht zu Deutschland‘“, URL: http://www.sueddeutsche.de/politik/volker-kauder-
vor-der-islamkonferenz-islam-gehoert-nicht-zu-deutschland-1.1336261 (letzter Zugriff: 
08.11.2012). 



Einführende Gedanken 15

te man berechtigterweise auch die Frage stellen, warum die Bundesregierung die 
Deutsche Islam Konferenz beruft, sich die Bundesländer seit Jahren um die Ein-
führung des Islamischen Religionsunterrichts bemühen, Staatsverträge mit mus-
limischen Organisationen unterschreiben und Islamisch-Theologische Institute 
an deutschen Universitäten eingerichtet werden. Dies alles sind Fakten, die Po-
lemiken nicht nur widerlegen, sondern auch die Suche der Politik nach Wegen 
zu einer Anerkennung des Islam tatsächlich beweisen und dokumentieren. Zur 
anderen Seite des fehlenden „Wir-Gefühls“ gehören aber auch muslimische 
Identitätsschemata, die das Gefühl umfassen, in Deutschland wirklich ange-
kommen zu sein. Manche heben in Bezug auf den Islam den Spiritualitätsge-
danken hervor, andere die Pflichtenlehre, für andere wiederum ist der Islam Mit-
tel zur Traditionspflege bzw. ethnischen Verortung. Schließlich sind für eine 
weitere Gruppe die ethischen Grundlagen und die internationale Brüderlichkeit, 
welche sich im Umma-Gedanken manifestiert, von entscheidender Bedeutung in 
ihrer Religionsauslegung und -praxis.13 Ein Konglomerat von allen Dimensio-
nen dürfte die jeweilige Ausprägung eines individuellen religiös-islamischen 
Lebensstils im Allgemeinen wohl am besten beschreibbar machen.  

Allerdings ist zu konstatieren, dass viele Muslime den Aktivitäten des Staa-
tes und der Gesellschaft, in der sie leben, immer noch misstrauen und sich folg-
lich nach wie vor nicht ganz heimisch fühlen. Dies gilt insbesondere für den re-
ligiösen Bereich. Wenn etwa 43% der Muslime glauben, dass jene, die den Is-
lam erneuern möchten, die wahre Lehre des Islam zerstören wollen, so wird 
hiermit genau dieses Misstrauen gegenüber dem Staat und seinen Institutionen 
reflektiert.14 

Wenn wir Integration so verstehen, dass alle Teile ihre Verschiedenheit be-
halten und gemeinsam ein neues Selbstverständnis entwickeln, bedeutet dies, 
bezogen auf die Integration der Muslime in Deutschland, dass die einzelnen Tei-
le – die christliche, muslimische, jüdische, atheistische oder andersgläubige Be-
völkerung – ihre Unterschiedlichkeiten beibehalten und sich dennoch als ein 
Ganzes, nämlich als deutsche Staatsbürger und Europäer, verstehen und damit 
eine Schicksalsgemeinschaft werden. Angesichts der weit verbreiteten 
islamophoben Stimmung in der Bevölkerung, die von Teilen der Medien und 
einigen selbsternannten Rettern des Abendlandes à la Sarrazin seit Langem lei-
der bedient werden, ist hier noch viel zu tun. Im zwischenmenschlichen, äußeren 
Verhältnis gilt es, einander besser kennenzulernen und aufeinander zuzugehen. 
Gespräch, Dialog, Zusammenarbeit und Austausch sind hier elementar. Im inne-

                                                            
13  Nikola Tietze, „Muslimische Zugehörigkeitskonstruktionen in Deutschland und Frank-

reich“, in: Rauf Ceylan (Hg.), Islam und Diaspora: Analysen zum muslimischen Leben in 
Deutschland, Frankfurt a. M. 2012, S. 222-224. 

14  Katrin Brettfeld/Peter Wetzels, Muslime in Deutschland – Integration, Integrationsbarrie-
ren, Religion sowie Einstellungen zu Demokratie, Rechtsstaat und politisch-religiös mo-
tivierter Gewalt, Hamburg 2007, S. 118. 



Bülent Ucar 16

ren Verhältnis ist wiederum die Ausprägung einer europäisch-islamischen Iden-
tität notwendig, die einerseits Herkunft nicht leugnet, aber andererseits an-
schlussfähig an die Lebenswirklichkeit in Deutschland ist. Gelebte Vielfalt in 
Einheit wird in Zeiten von Säkularisierung und Individualisierung auch für die 
muslimische Umma in Deutschland und Europa überlebenswichtig sein. Repres-
sive Maßnahmen von Politik und Mehrheitsgesellschaft werden diesen Prozess 
stören und erschweren, aber langfristig nicht verhindern können. Integration ver-
läuft in diesem Sinne über Anerkennung, Partizipation, Gleichberechtigung und 
schließlich Normalität. Erst wenn im Umgang mit dem Islam eine gewisse Ge-
lassenheit herrscht, kann man von einer Normalisierung und damit einer wirkli-
chen Beheimatung sprechen. Welcher Schritte bedarf es nun auf dem Weg zu 
diesem Ziel bzw. welche Aspekte sind von Relevanz und daher zu berücksichti-
gen? In den im vorliegenden Band versammelten Beiträgen werden zahlreiche 
Blickwinkel, u.a. islam- und integrationspolitische, islamtheologische, interreli-
giöse und religionswissenschaftliche, präsentiert. Den thematischen Ausgangs-
punkt bilden die Antrittsvorlesungen von meinem Kollegen Rauf Ceylan und 
mir.  

Mein hier veröffentlichter Beitrag ist eine überarbeitete Version meiner An-
trittsvorlesung, die ich an der Universität Osnabrück anlässlich meiner Berufung 
gehalten habe. Der Beitrag widmet sich in erster Linie dem Spannungsverhältnis 
zwischen religiösen Normen, die in der Moderne als problematisch empfunden 
werden, und den allgemeinen Menschenrechten, insbesondere der Rechtsord-
nung in Deutschland, sowie ihrer didaktischen Aufbereitung im Islamischen Re-
ligionsunterricht. 

In seiner Antrittsvorlesung widmet sich Rauf Ceylan der Bedeutung des Is-
lam für die Entwicklung der Religionswissenschaften in Deutschland. Ceylan 
zufolge entstünde für die Wissenschaft zuvorderst die Frage nach dem religions-
soziologischen Transformationsprozess des Islam in Europa. Als Beispiel für 
diesen Prozess beschreibt er die Geschichte der Moscheen in Deutschland. 
Der zweite Teil des Sammelbands befasst sich mit dem komplexen Verhältnis 
zwischen Islam, Integration und Theologie.  

Warum bleibt der Islam in westlichen Gesellschaften trotz der großen Auf-
merksamkeit, die ihm gemeinhin entgegengebracht wird, eine unverstandene 
Religion? Dieser Fragestellung geht Seyfi Bozku� nach. Ihm zufolge sei dies vor 
allem auf die falsche oder fehlerhafte Verwirklichung einer islamischen Zivilisa-
tion in der sogenannten islamischen Welt zurückzuführen. 

Im nächsten Beitrag behandelt Sayed M. Talgharizadeh die Fragestellung, 
welchen Beitrag die islamische Philosophie und Mystik zur Integration der Mus-
lime in Deutschland leisten kann. Um die Bedeutung muslimischer Mystik in 
Bezug auf die Theologie darzustellen, greift er neben allgemeinen philosophi-
schen Überlieferungen, auf Gedanken der Mystiker Rumi, Ibn �Arab� und H�tif 
Isf�h�n� zurück. 



Einführende Gedanken 17

Darauf folgend plädiert Erol Pürlü in seinem Artikel dafür, dass der Mo-
schee eine höhere Bedeutung als Ort der Integration zugeschrieben werden soll-
te. Dabei hebt er die unterschiedlichen Funktionen von Moscheen hervor, wel-
che weit über ihre Nutzung als Gebetsort hinausgingen. Im Rahmen dieser Aus-
führungen geht Pürlü insbesondere auf den Aspekt der Bildung ein, dem er eine 
große Bedeutung beimisst. 

Cem Zorlu erläutert in seinem Beitrag zur Integration von Muslimen in 
Deutschland die vielfältigen Probleme, die im Rahmen der Arbeit von 
Moscheegemeinden unweigerlich aufträten. Hierfür zeigt Zorlu eine Reihe von 
alternativen Lösungsvorschlägen auf.  

Der Beitrag von Mohammed Ghareibeh gilt den Verpflichtungen sowie den 
Chancen, die durch die Etablierung der Islamischen Theologie in Deutschland 
seiner Auffassung nach entstünden. Er argumentiert, dass zwischen den theolo-
gisch-wissenschaftlichen Entwicklungen und politisch-gesellschaftlichen Ver-
hältnissen stets Wechselbeziehungen existierten. Hierfür beschreibt er als Fall-
beispiel die Entwicklung der einflussreichen Theologieschule al-Aš�ar�s. 

Yilmaz Bulut stellt die These auf, dass die vollständige Integration des Is-
lam in Deutschland durch den in der Öffentlichkeit vorherrschenden Nexus „Si-
cherheit, Islam und Integration“ verhindert werde. Vor diesem Hintergrund stellt 
er die Frage, ob die Einführung der Islamischen Theologie als einer akademi-
schen Wissenschaftsdisziplin zu einer Veränderung des Blickwinkels auf Mus-
lime als ‚defizitäre Objekte‘ und zu einer Diskurskultur, in welcher hauptsäch-
lich auf Kompetenzen fokussiert würde, führen könne.  

Im nächsten Beitrag von Ismail H. Yavuzcan wird die Integrationsdebatte 
aus philosophischer Perspektive beleuchtet. Der Autor greift Heideggers Frage 
nach dem Sein auf und untersucht die Begegnungen mit dem Fremden als Chan-
ce für die Erkundung des eigenen Selbst. Zudem rekurriert Yavuzcan auf die 
Hermeneutik Gadamers und nutzt diese zur Erklärung der Beziehung zwischen 
Muslimen und Nicht-Muslimen. 

Ibrahim Džafi� erläutert seine Annahme, dass der bosnische Gelehrte Hu-
sein Djozo mit seinen Koraninterpretationen einen großen Beitrag zur Integrati-
on des Islam in Europa leisten könne. Dies sei ihm zufolge vor allem darauf zu-
rückzuführen, dass Djozo stets den Versuch einer zeitgemäßen Korandeutung 
unternommen und somit auf eine Vereinbarkeit von Tradition und Moderne hin-
gewiesen habe. 
Im dritten Teil dieses Bandes werden als Einblick in die Islamische Theologie 
fünf komplexe theologische Fragestellungen behandelt. 

Nimetullah Ak�n stellt die Frage: Von wem und nach welchen Kriterien 
wird die Islamische Theologie bestimmt? Zwar merkt Ak�n einschränkend an, 
diese Problematik nicht in ihrer Gänze auflösen zu können, trotzdem versucht er 
eine allgemeine bzw. systematische Perspektive zu erarbeiten. Er berücksichtigt 



Bülent Ucar 18

diesbezüglich die innerhalb der Islamischen Theologie bestehenden Divergen-
zen sowie die Entstehung verschiedener Rechtsschulen (ma�	hib). 

Der Beitrag von Ahmed Akgündüz zur Legitimation von Wissen im Islam 
zeigt auf, dass dem arabischen Begriff 
ilm (Wissen) in der islamischen Episte-
mologie eine nicht zu unterschätzende Bedeutung zuzuschreiben ist. Die präzi-
sen Dimensionen der Legitimation erklärt der Autor anhand der verschiedenen 
Kategorien des Wissens und der Legitimation von Wissen im islamischen Recht 
sowie im Kontext islamischer Werte und Normen. 

Im nächsten Artikel beschäftigt sich Özcan H�d�r ausführlich mit dem Ko-
ranbild des „Westens“ und den „westlichen Islamwissenschaften“. Da die Stel-
lung des Propheten Mohammed (
alayhi s-sal	m) in Bezug auf das Verhältnis 
zwischen Muslimen und Christen eine besondere Rolle einnehme, widmet er 
sich dabei insbesondere der Darstellung des Propheten.  

Abdurrahim Kozal� führt vor dem Hintergrund neu aufkommender Debatten 
über die Mehrehe im islamischen Recht eine Untersuchung der für diese Thema-
tik relevanten Koranverse durch. Dies erfolgt anhand einer ausführlichen Ab-
handlung der verschiedenen Funktionen des Rechtswesens. 

Ya�ar Sar�kaya geht auf die innerislamische Wahrnehmung des Propheten 
Mohammed (
alayhi s-sal	m) ein und thematisiert in diesem Zusammenhang 
die Frage der Authentizität der 	ad�
-Quellen. Diese Fragestellung sei laut 
Sar�kaya vor dem Hintergrund anhaltender Kritik von Wissenschaftlern an den 
klassischen 	ad�
-Methodologien von größter Relevanz. 

Merdan Güne� setzt sich in seinem Beitrag mit einer zentralen, existenziel-
len Frage der Theologie auseinander: dem Tod und der Auferstehung (�ašr) im 
Islam. Güne� legt systematisch dar, welche Aussagen der Koran und die unter-
schiedlichen theologischen Ausrichtungen diesbezüglich machen.  
Die Beiträge des vierten Teils des Bandes beleuchten das Verhältnis zwischen 
Islam und Christentum in Europa. 

Ulrich Steuten thematisiert im ersten Beitrag die zwei großen dialogischen 
Prozesse in Deutschland: den interreligiösen Dialog zwischen Christen und 
Muslimen sowie den Dialog zwischen dem deutschen Staat und Vertretern der 
in Deutschland lebenden Muslime. Nach einer allgemeinen Einführung in den 
Dialogbegriff, erläutert der Autor die wichtigsten Entwicklungen der benannten 
Dialogprozesse in Deutschland.  

Der darauf folgende Artikel von Ulrich Schoen skizziert, wie Muslime, die 
in Europa leben, zwei sich oftmals fundamentalistisch gerierender Welten aus-
gesetzt seien: der Welt der christlichen Leitreligion und der Welt der säkularen 
Leitkultur. Dabei flexibilisiert er den Fundamentalismus-Begriff und wendet ihn 
in erweiterter Dimension an.  

Abschließend vertritt Klaus von Stosch in seinem Beitrag die These, dass 
die islamischen Wissenschaften bisher keine moderne Theologie, entsprechend 
westlicher Wissenschaftsstandards, hätten ausbilden können. Dieses Defizit er-



Einführende Gedanken 19

läutert er am Beispiel des Theodizeeproblems in der zeitgenössischen und klas-
sischen muslimischen Glaubensreflexion innerhalb des Islam.  
Der fünfte Teil des Bandes beinhaltet verschiedene Beiträge zu historischen, so-
zialwissenschaftlichen sowie juristischen Themenstellungen zum Islam in 
Deutschland. 

Ina Wunns Artikel behandelt die frühen Anfänge des Islam in Deutschland 
von den ersten Moscheegründungen in preußischer Zeit bis hin zu modernen 
Ereignissen wie beispielsweise der Institutionalisierung der muslimischen Ge-
meinden in Deutschland. Des Weiteren stellt Wunn Faktoren dar, die zur 
Herausbildung des heutigen deutschen Islam geführt haben. 

Im darauf folgenden Beitrag beschäftigt sich Avni Alt�ner ebenfalls mit den 
Institutionalisierungsprozessen des Islam in Deutschland. Dabei legt Alt�ner im 
Gegensatz zu Wunn den Schwerpunkt auf gesellschaftliche Problemkonstellati-
onen der Gegenwart. Zur progressiven Weiterentwicklung eines institutionell 
verankerten islamischen Lebens in Deutschland legt er eine Reihe von struktu-
rellen Lösungsansätzen vor und plädiert für eine größere Unterstützung durch 
öffentliche Mittel. 

Gerhard Robbers beschäftigt sich aus der Sicht des Religions- und Körper-
schaftsrechts mit der Institutionalisierung des Islam in Deutschland. Diesbezüg-
lich laute die zentrale Fragestellung, wie muslimische Verbände die Strukturvo-
raussetzungen im Rahmen christlich geprägter Religionsfreiheitsgesetze erfüllen 
könnten.  

In seinem Beitrag behandelt Ansgar Hense die Chancen und Schwierigkei-
ten eines verfassungsrechtlichen Religionsvertrages mit der muslimischen Ge-
meinde in Deutschland. Er zeigt einerseits auf, wie komplex das Verhältnis zwi-
schen verfassungsrechtlicher Ordnung und religiösem Selbstverständnis ist; an-
dererseits weist er auf die bereits vollzogenen Annäherungen zwischen Staat 
und Muslimen hin. 

Heiner Bielefeldts Untersuchungsgegenstand ist die gesellschaftliche 
(Nicht-)Akzeptanz des Islam in Deutschland. Die zu beobachtenden starken Ab-
grenzungsmechanismen könnten dem Autor zufolge auf ein traditionelles oder 
auch modernes Fremdbild zurückgeführt werden. Er zeigt außerdem auf, wie 
jene Bilder durch eine differenzierte und aufgeklärte Diskussionskultur elimi-
niert und durch positive ersetzt werden könnten. 

Frank Rottmann führt eine umfassende Analyse religiöser Toleranz als Teil 
des staatlichen Erziehungsauftrags in Schulen durch. Seine Untersuchung um-
fasst einen Überblick über die Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts 
zu Toleranzprinzipien, eine Erörterung der Frage, warum sich der Stellenwert 
der Toleranz nach verfassungsrechtlichen Rechts- oder Ordnungsprinzipien neu 
formiere sowie die Frage nach der Bedeutung der gesetzlichen Bestimmungen 
für die praktische Umsetzung in der Schule. 



Bülent Ucar 20

Der Beitrag von Klaus Spenlen fokussiert auf die Förderung religiöser Tole-
ranz innerhalb des deutschen Bildungssystems. Hierfür analysiert Spenlen die 
Integration anderer – nicht-christlicher – Religionen im schulischen Alltag und 
erörtert den Sachverhalt aus verfassungsrechtlicher Sicht. Dabei werden (in-
ter)religiöse Konfliktfelder innerhalb des deutschen Schulsystems auf ihre 
Rechtsgrundlage hin überprüft und abschließend lösungsorientiert bewertet. 
Der sechste Abschnitt befasst sich mit der Geschichte des Islam in Europa unter 
besonderer Berücksichtigung Andalusiens. 

Bacem Dziri argumentiert in seinem Beitrag, dass das von 711 bis 1492 
muslimisch beherrschte Andalusien große kulturelle und wissenschaftliche Er-
rungenschaften erbracht habe. Nach einer ausführlichen Abhandlung der Ge-
schichte dieser Region beschreibt Dziri anhand von exemplarischen Beispielen 
das muslimische Wirken und weist nach, in welcher Weise das moderne Europa 
von der islamischen Kultur profitiert hat bzw. immer noch profitieren kann.  

In seinem Artikel geht Mehmet Özdemir ebenfalls auf die historischen Ent-
wicklungsprozesse Andalusiens ein. Eine der Thesen Özdemirs lautet, dass der 
andalusische Islam ein neues gesellschaftliches Modell zutage gebracht habe, in 
dem das friedliche Zusammenleben von Menschen mit verschiedenen Religi-
onszugehörigkeiten möglich gewesen sei.  
Der siebte Teil dieses Sammelbandes behandelt das Verhältnis zwischen Islam, 
Demokratie und Säkularisierung von der Vergangenheit bis zur Gegenwart. 

Mohssen Massarrat leitet in die Thematik ein, indem er sich mit dem Ver-
hältnis zwischen Islam und Demokratie auseinandersetzt. Er hinterfragt hierbei 
insbesondere die Vereinbarkeit von islamischen und demokratischen Grundwer-
ten und untersucht, warum muslimisch geprägte Länder im Vergleich zu christ-
lich geprägten Staaten seltener demokratische Systeme entwickeln.  

Auch Mathias Rohes Aufsatz behandelt die Frage nach der Vereinbarkeit 
von islamischen und demokratischen Grundwerten. Jedoch legt Rohe, anders als 
der vorangegangene Beitrag, den Untersuchungsschwerpunkt verstärkt auf den 
Einwanderungskontext in Europa. Dabei unterteilt er die Einstellung von Mus-
limen zu den demokratischen Strukturen in folgende Kategorien: die religions-
ablehnende, die islamistische, die traditionalistische und die „einheimische“ in-
tegrative Theologie bzw. diejenige der europäischen Neuansätze. 

Dietrich Jung analysiert in seinem Beitrag, wie der Begriff der Säkularisie-
rung zu verstehen und wie die moderne Gesellschaft in diesem Kontext zu be-
trachten sei. Zudem hinterfragt er, wie sich die Säkularisierungsprozesse in mo-
dernen Gesellschaften auf gläubige Menschen auswirken. Dabei untersucht er 
die Positionierung von praktizierenden Muslimen sowie die Rolle der Scharia in 
modernen Gesellschaften.  
Abschließend befassen sich Johannes Gabriel Goltz und Rudolf Grupp mit der 
Deutschen Islamdebatte und Deutschen Islam Konferenz.  



Einführende Gedanken 21

Goltz untersucht die erste Phase der Deutschen Islam Konferenz (DIK) von 
2006 bis 2009. Die Themen und Ziele der Konferenz und ihre bisherigen Erfol-
ge bieten für ihn die Grundlage für eine Bewertung ihres Einflusses auf die In-
tegration von Muslimen in Deutschland. 

Im letzten Aufsatz von Grupp findet ebenfalls eine Untersuchung der Wech-
selbeziehung von Islam und Demokratie statt. Nachdem Grupp das ihm zufolge 
historisch geprägte Spannungsverhältnis zwischen Islam und Demokratie be-
leuchtet, geht er ausführlich auf Artikel 10 bis 13 der Islamischen Charta des 
Zentralrats der Muslime in Deutschland (ZMD) aus dem Jahre 2002 ein. 

Nach diesen inhaltlichen Ausführungen zu den Beiträgen möchte ich mich 
abschließend noch mal ganz ausdrücklich und herzlich bei den Autorinnen und 
Autoren für ihre Artikel und ihre Geduld bedanken, die sie zweifelsohne haben 
mussten, während des unvorhersehbar langen Entstehungsprozesses dieses um-
fangreichen und ergiebigen Sammelbandes. Genauso danke ich folgenden Per-
sonen, ohne deren Mitwirkung und Ausdauer dieser Band in der vorliegenden 
Form nicht zustande gekommen wäre: Frau Anna Wiebke Klie, Frau Bettina 
Kruse-Schröder, Frau Jenin Elena Abed und Herrn Bacem Dziri. 
 
Bülent Ucar      Osnabrück, im Dezember 2012




