Reihe fiir Osnabriicker Islamstudien
Band 9

Biilent Ucar (Hrsg.)

[slam im européischen Kontext
Selbstwahrnehmungen und Auliensichten

E:F I'IiH L E‘-."I'!
EDITION



Islam im européiischen Kontext: Selbstwahrnehmungen
und Aullensichten — einfithrende Gedanken

Von Biilent Ucar

,.Gliicklich, daf3 die Wissenschaften wie alles,
was ein echtes, reines Fundament hat, ebensoviel durch Streit

als durch Einigkeit, ja oft mehr gewinnen!*
Johann Wolfgang Goethe (Schriften zur Literatur)

Seit dem Wintersemester 2008/2009 wird am Islam-Zentrum der Universitdt
Osnabriick eine Ringvorlesung zu unterschiedlichen islamspezifischen Themen
ausgerichtet, die seither kontinuierlich in jedem Semester stattgefunden hat und
mittlerweile zum integralen Bestandteil des institutseigenen Veranstaltungspro-
gramms fir Studenten und Interessierte geworden ist. Ein erster Teil
verschriftlichter Ringvorlesungsbeitrige wurde bereits im Sammelband Islam
und Diaspora, herausgegeben von meinem Kollegen Rauf Ceylan, im Sommer
dieses Jahres veroffentlicht." Das hier vorliegende Werk stellt nun den zweiten
grofleren Part dieser Beitrdge zusammen, mit dem Ziel, diese der interessierten
Offentlichkeit zuginglich zu machen. Die erste Ringvorlesung im neuen Studi-
engang Islamische Religionspddagogik der Universitdt Osnabriick zum Thema
,Islam in Deutschland zwischen Anspruch und Integration: Selbstwahrnehmun-
gen und Aufensichten* war — wie der Titel schon vermuten lisst — interdiszip-
linér und interreligios angelegt.

Die Bedeutung dieses Themas zeigt sich deutlich in der vom ehemaligen
Bundesinnenminister Wolfgang Schéuble initiierten Deutschen Islam Konferenz
(DIK), deren Ziel ,,eine bessere religions- und gesellschaftspolitische Integration
der muslimischen Bevélkerung und ein gutes Miteinander aller Menschen in
Deutschland, gleich welchen Glaubens ist. Folglich besteht ein groBer Bedarf
an Austausch, besserer Integration sowie der Wunsch nach einem guten Mitei-
nander. Dieses ist nicht nur auf staatlicher Ebene, sondern auch im gesellschaft-
lichen Leben, quasi an der Basis, spiirbar. Der Wunsch vieler muslimischer El-
tern nach einem Islamischen Religionsunterricht fiir ihre Kinder an 6ffentlichen
Schulen zeigt eine Facette, die jedoch eine besondere Gewichtung aufweist, da

1 Rauf Ceylan (Hg.), Islam und Diaspora: Analysen zum muslimischen Leben in Deutsch-
land aus historischer, rechtlicher sowie migrations- und religionssoziologischer Per-
spektive, ROI — Reihe fiir Osnabriicker Islamstudien, Bd. 8, Peter Lang, Frankfurt a. M.
2012.

2 Der erste Teil der Ringvorlesung fand im Wintersemester 2008/09, der zweite Teil dann
im anschlieBenden Sommersemester 2009 statt.

3 Pressemitteilung der Deutschen Islam Konferenz vom 27.09.2006.



10 Biilent Ucar

Religion fiir die hier lebenden Muslime im Integrationsprozess eine wichtige
Rolle spielt.

Wenn man das Wort , Integration® in seiner urspriinglichen Bedeutung als
,,die Herstellung eines Ganzen** versteht, dann wachsen unterschiedliche Teile
zu einem Ganzen zusammen. Dies kann nun auf verschiedene Weisen gesche-
hen: Alle Teile gleichen sich einem, vielleicht dem grofiten Teil, an, alle Teile
verdndern sich miteinander in die gleiche Richtung oder alle Teile behalten ihre
Unterschiedlichkeit und entwickeln gemeinsam ein neues Selbstverstindnis.
Lange Zeit wurde Integration im Sinne von Assimilation so verstanden, dass
sich alle Teile dem groften anpassen — mit fatalen Folgen. Inzwischen wichst
jedoch ein neues Verstdndnis, das jedem Menschen das Recht auf seine kulturel-
len und religiosen Wurzeln zubilligt und (siche Deutsche Islam Konferenz) ein
gutes Miteinander férdern will.

Fiir Muslime in Deutschland ist ihr Glauben eine dieser wichtigen kulturel-
len Wurzeln, ein Anker, der sie angesichts der turbulenten Arbeits- und Lern-
welt davor bewahrt, die Orientierung zu verlieren. Mit dieser Verankerung fallt
es leichter zu wissen, wer man ist, wohin man gehort und was einen ausmacht;
Gldubige, welchen Glaubens auch immer, werden das sicherlich genauso sehen.
So hat Religion einen Anteil am Selbstwertgefiihl, das wiederum die Grundlage
bietet, um in die Welt hinauszutreten, sich zu zeigen und Kontakte zu kniipfen.
Auf dem Weg zum Miteinander bietet Religion also Beheimatung und gleichzei-
tig den Ausgangspunkt fiir Begegnung.

Um dies zu gewdhrleisten, sind eine transparente und ehrliche Diskussion
gesellschaftlicher Themen sowie eine reflexiv-kritische Darstellung von theolo-
gischen Inhalten unabdingbar. Dafiir wird eine seriose wissenschaftliche Ausei-
nandersetzung mit dem Islam benétigt und zwar sowohl aus der Auflen- wie
auch der Binnenperspektive, d.h. von religionswissenschaftlichen wie auch von
spezifisch islamisch-theologischen Standpunkten aus. Gerade Letztere gilt es zu
fordern und auszubauen, da sich die Islamische Theologie in der deutschen Uni-
versitdtslandschaft noch in der Etablierungsphase befindet und auf ihrem Wer-
degang intensiver Unterstiitzung bedarf; denn wir brauchen islamische Theolo-
gen, die sowohl mit den Inhalten ihrer Wissenschaft als auch den gesellschaftli-
chen Verhiéltnissen in Deutschland und nicht zuletzt mit der deutschen Sprache
gut vertraut sind. Nur so wird eine wissenschaftlich fundierte Auseinanderset-
zung mit dem Islam in Deutschland und die Ausbildung von erstklassig qualifi-
zierten hier lehrenden islamischen Religionslehrerinnen und -lehrern méglich
sein. Der Schritt des Islam als Unterrichtsfach in 6ffentliche Schulen hinein be-
griindet sich nicht nur in dem Wunsch, muslimischen Kindern eine ihnen zuste-
hende religiose Bildung zukommen zu lassen, sondern auch und insbesondere in
der Gleichstellung des Islam. Ist nicht genau diese mit Integration gleichzuset-

4 Stichwort ,, Integration*, in: Dudenredaktion (Hg.), Deutsches Universalworterbuch,
Bibliographisches Institut, Mannheim 1989, S. 722.



Einfiihrende Gedanken 11

zen? Die positiven und dynamischen Entwicklungen der letzten Jahre haben ge-
zeigt, dass in Bezug auf den Islam langst nicht mehr von einem ungerechtfertig-
ten ,,Hinterhof-Dasein® gesprochen werden kann. Vielmehr présentieren und
artikulieren sich Muslime selbstbewusst und selbstverstindlich in der Offent-
lichkeit, was als dulerst progressiv zu werten ist, wenngleich ein Zustand der
Normalitit noch fern, die Behebung von Defiziten in der Gesamtgesellschaft
freilich noch zu leisten ist.

Partizipation, Anerkennung, Respekt und Normalitdt scheinen mir wichtige
Schliisselbegriffe in diesem Diskurs zu sein. Erst wenn die Offentlichkeit genau-
so ,,gewohnlich® mit dem Islam umgeht, wie auch mit den anderen Religionen,
werden die Muslime in Deutschland angekommen sein. Seit nun mehr als 50
Jahren leben Muslime vermehrt und dauerhaft in groBer Zahl in Deutschland
und bilden damit jedenfalls in der Gesellschaft quantitativ keine marginale
Gruppe mehr. Da sich von rund vier Millionen Muslimen ca. 90% als religios
bezeichnen’ und wiederum soviele die Demokratie fiir die beste Staatsform er-
achten, erscheint die in Teilen der Medien zu beobachtende Tendenz zur profes-
sionellen Dimonisierung des Islam #uBerst problematisch.® Zumal nach den
Verfassungsschutzdmtern lediglich 1% der Muslime als extremistisch eingestuft
wird, wovon wiederum nur 1.000 Personen als gewaltbereit eingestuft werden,
womit also deutlich weniger als 0,1% ein Gewaltpotenzial aufweist. Die meisten
Medien suggerieren jedoch eine ganz eigenartige Wahrnehmung des Islam in
der Offentlichkeit, was wiederum in der Gesellschaft zahlreiche Vorurteile und
diffuse Angste gegeniiber Muslimen verstirkt. Im Zusammenhang mit diesem
Phédnomen kann man somit von populédren Irrtiimern, die sich in die Wissen-
schaft, Medien und Gesellschaft beharrlich eingeschlichen haben, sprechen.

An dieser Stelle erscheint es angebracht, drei Aspekte des muslimischen Le-
bens in Deutschland aufzufiihren. Die erste Fragestellung ist verbunden mit der
gesellschaftlichen und historischen Stellung der deutschen Muslime. Der Islam
hat sicherlich erst durch die ,,Arbeitsmigration” nach Deutschland seit den
1960er Jahren seinen Marginalzustand verloren und sich zu einer gesellschaft-
lich beachtenswerten Grofle entwickelt, sodass nahezu 99% der Muslime eine
Zuwanderungsgeschichte haben, wovon zwei Drittel aus der Tiirkei stammen.
Folglich lésst sich relativ haufig eine Verschmelzung von Islam- und Integrati-

5 Vgl. hier Bundesamt fiir Migration und Fliichtlinge/Deutsche Islam Konferenz, Muslimi-
sches Leben in Deutschland, im Auftrag der Deutschen Islam Konferenz, 25.06.2009,
URL:  http://www.bmi.bund.de/cae/servlet/contentblob/566008/publicationFile/31710/
vollversion_studie muslim leben deutschland.pdf (letzter Zugriff: 08.11.2012), S.
137ff; siehe auch URL: http://www.bertelsmann-stiftung.de/cps/rde/xchg/bst/
hs.xsl/nachrichten 90459.htm (letzter Zugriff: 08.11.2012).

6  Siehe zu den Vorwiirfen, dass der Islam mit Demokratie nicht kompatibel sei, u.a. Rauf
Ceylan, ,, Einleitung “, in: ders., Islam und Diaspora: Analysen zum muslimischen Leben
in Deutschland, Frankfurt a. M. 2012, S. 20f.



12 Biilent Ucar

onsdiskurs feststellen. Dies ist jedoch mit zahlreichen negativen Begleiterschei-
nungen verbunden und daraus folgt, dass allgemeine kulturelle, 6konomische
und gesellschaftliche Probleme einfach in den Bereich der islamischen Religion
verlagert werden. War der Islam gemédf3 der Sékularisierungstheorie noch bis in
die 1980er Jahre fiir Medien, Wissenschaft und Politik ein Randphdnomen, fo-
kussieren sich heute alle Blicke auf den Islam. Die Islamisierung des Alltags
erfolgt dabei eigenartigerweise relativ hiufig durch Vertreter der Mehrheitsge-
sellschaft.

Im Gegensatz zum angelsdchsischen Raum gab es nach Deutschland keine
soziale Schichten {tbergreifende Zuwanderung, sondern die Immigranten
stammten fast ausschlielich aus dem Arbeitermilieu. Erschwerend kommt hin-
zu, dass diese Menschen, im Vergleich zu maghrebinischen und somit Franzo-
sisch sprechenden Zuwanderern nach Frankreich, in der ersten Generation so gut
wie kein Deutsch sprachen. Dieser Form der Zuwanderung nach Deutschland ist
— als Arbeitsmigration aus unteren Bildungsschichten — ein fiir den deutschen
Kontext spezifisches Phianomen, das auch den Charakter des Aufenthalts im
Aufnahmeland in den Folgejahren maBgeblich beeinflusst hat. Die eingereisten
Menschen waren ausschlieBlich Kinder von Bauern und Arbeitern aus anatoli-
schen Dorfern, die, bevor sie Istanbul oder Ankara zu Gesicht bekamen, Grof3-
stadte wie Miinchen, K6ln, Berlin und Hamburg gesehen und erlebt haben. Die
kulturellen (Anpassungs-)Leistungen dieser Menschen aus der ersten Generation
werden in der wissenschaftlichen wie auch gesellschaftlichen Debatte meines
Erachtens viel zu wenig gewiirdigt, wenngleich das Problem der defizitéren Bil-
dungssituation und die negativen Auswirkungen nicht zu leugnen und offen-
sichtlich sind. Mit dem Wegbrechen der Schwerindustrie und der zunehmenden
Arbeitslosigkeit in den letzten Jahrzehnten ist der Blick vermehrt auf diese pre-
kdren Zustinde gerichtet worden. In Zeiten von Arbeitnehmermangel wurde
hiervon keine Notiz genommen.

Die zweite hervorzuhebende Komponente, die sich an diesen Gedanken di-
rekt anschlieBt, betrifft ,,genuin religiose Diskriminierungserfahrungen. Inwie-
fern diese Ausgrenzungsmechanismen ausschlieBlich im religiosen Feld zu ver-
orten sind, wire sicherlich zu hinterfragen, da hier ebenfalls historische,’ politi-

7  Siehe als Reaktion auf die ,, Tirkengefahr im 16. Jahrhundert beispielhaft nur das Ge-
betslied von Martin Luther aus dem Jahr 1543: | Erhalt uns Herr bey deinem Wort / Und
steur des Bapsts und Turcken Mord, / Die Jhesum Christum deinen Son / Wollten
stiirtzen von deinem Thron.” Vgl. auch G. Rotter, ,, Das Islambild im Westen und das is-
lamische Bild vom Westen*, in: C. Burgmer, Der Islam — Eine Einfiihrung durch Exper-
ten, Mainz 1998, S. 105; H. Wunderer, ,, Schrille Tone... Zum schwierigen Verhdiltnis von
Deutschen, Tiirken und Islam*, in: SOWI 2001, S. 3-9; W. G. Lerch, ,,/m Wandel der
Zeiten: Das Bild des Islams im ,Westen ‘", in: OST-WEST. Europdische Perspektiven,
2004, S. 34-41. Vgl. zur historischen Verwurzelung der Vorurteile gegeniiber Turken in
Europa: R. Ebermann, Die Tiirkenfurcht: Ein Beitrag zur Geschichte der dffentlichen
Meinung in Deutschland wéhrend der Reformationszeit, Halle 1904; C. D. Rouillard, The



Einfiihrende Gedanken 13

sche und gesellschaftliche Dimensionen mit einflieBen. In der jiingeren Ge-
schichte ist der Wegfall des ,,Eisernen Vorhangs® sicherlich einer der entschei-
denden Faktoren fiir die Entstehung von Angsten und Vorurteilen, aus denen
Ausgrenzungsmechanismen resultieren kénnen. Viele verbinden die Angst vor
dem Islam mit dem 11. September, obgleich zahlreiche Furcht verbreitende
Phinomene bereits vor dieser Zeit existent waren.® Der Wegfall des kommunis-
tischen Feindbildes hat bei den Eliten und in der Gesellschaft zur Suche nach
einem ,,Surrogat® hierflir gefiihrt, zu dem in der Folge vermehrt der Islam bzw.
die Muslime wurden. Irritierende auBenpolitische Ereignisse, wie das Erschei-
nen der Taliban in Afghanistan, der Biirgerkrieg in Algerien, die Kriege in Bos-
nien, Tschetschenien, im Irak, der Konflikt in Paldstina etc. haben diese Ent-
wicklung zusétzlich forciert. Breite Schichten in westlichen Gesellschaften, die
sich zudem selbst immer mehr von der Religion entfernt haben, waren nicht nur
stark verunsichert, sondern hatten haufig einfach nur Angst vor ,,dem Islam®,
was durch die Art und Weise der medialen Berichterstattung noch forciert wur-
de. Zudem hielten viele den Bau von Moscheen in Zeiten schlieender Kirchen
wie auch beispielsweise die Beschneidung (neben anderen islamspezifischen
Aspekten) fiir besonders problematisch. Pseudo-Argumente gegen die natiir-
lichste Form der Religionsfreiheit fehlten in dieser Konstellation nicht. Manche
Muslime, die diese Residenzgesellschaft bedienten, und Islamkritiker sprachen
von politischen Interessenvertretungen, von Machtdemonstration und sprachen
es Muslimen ab, tiberhaupt Gotteshduser besitzen zu konnen. Der Bau von Mo-
scheen sei Teil eines Masterplans zur Eroberung Deutschlands, man agiere
heimtiickisch. Die Moschee sei eine militdrische Zentrale, der Islam der Ur-
sprung allen Ubels etc. Die Muslime wiirden die Religionsfreiheit schlieBlich
pervertieren und instrumentalisieren.” Dies alles bezeichnen manche als grup-
penbezogene Menschenfeindlichkeit und unterscheiden zwischen der allgemei-
nen Religionsabneigung, der Islamophobie — als ausgeprigte Angst — und dem
Islam- bzw. Muslimhass. Das letzte Feld wurde in der Deutschen Islam Konfe-

Turk in French History. Thought and Literature (1520-1660), Paris 1938; H. Tanyu,
. Martin Luther'in Tiirkler hakkindaki sozleri”, in: AUIFD 1981, S. 151-161; U. M.
Schwob, ,, Zum Bild der Tiirken in der deutschsprachigen Schrift des 15. und 16. Jahr-
hunderts“, in: Anadolu Universitesi (Hg.), /. Uluslararasi Seyahatnamelerde Tiirk ve
Bati imaji Sempozyumu Belgeleri, Eskisehir 1987, S. 173-185; S. Durus, ,, Deutsche Bil-
der von Tiirken in Deutschland und von der Tiirkei*, in: SOWI 2001, S. 56-61; Z. Barba-
rics, ,,, Tiirck ist mein Nahm in allen Landen... " — Kunst, Propaganda und die Wandlung
des Tiirkenbildes im Heiligen Romischen Reich deutscher Nation*, in: AO 2001, S. 257-
317.

8 Renate Kochser, ,,Gefiihle tiefer Fremdheit. Das Tiirkeibild der Deutschen mit und ohne
Landeserfahrung*, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 11.09.2001, S. 16.

9  Raida Chbib, ,.Zur Bedeutung der Religion in der Integrationspolitik®, in: Biilent Ucar
(Hg.), Die Rolle der Religion im Integrationsprozess. Die deutsche Islamdebatte, Frank-
furt a. M. 2010, S. 232-239.



14 Biilent Ucar

renz auch als antimuslimischer Rassismus bezeichnet.'” Ein Blick in die Ge-
schichte zeigt, dass die deutschen Katholiken wihrend des Kulturkampfes mit
dhnlichen Phidnomenen konfrontiert wurden, weshalb man sich von Ressenti-
ments dieser Art auch nicht entmutigen lassen darf.'" Auf religiés bedingte ge-
sellschaftliche und politische Diskriminierungen — zu denen ich auch das Kopf-
tuchverbot fiir muslimische Frauen zdhle — und die oben aufgefiihrte theoreti-
sche Unterfiitterung dieser Ausgrenzungsmechanismen haben Muslime im Zuge
ithrer natiirlichen Sozialisation und entsprechender Akkulturationserfahrungen
unterschiedlich reagiert. Hier kann man vereinfacht zwischen den beiden Ext-
remen der Assimilation und der Separation sowie der Integration als den mittle-
ren Weg unterscheiden.

Eine Gesellschaft, die bisher noch keine richtige solidarische und Schick-
salsgemeinschaft werden konnte, ist instabil und insbesondere in Notzeiten wer-
den ihren Mitgliedern grofe Anstrengungen abverlangt. In diesem Zusammen-
hang muss schlieBlich als ein dritter Punkt auf die ,,noch® fehlende rechtliche
und vor allem gesellschaftliche Anerkennung des Islam als Religion hingewie-
sen werden, welche die eine Seite des fehlenden ,,Wir-Gefiihls* ausmacht. Nicht
Religionen, sondern Religionsgemeinschaften werden als solche anerkannt und
mit entsprechenden Rechten ausgestattet, aber diesbeziiglich beif3t sich die Kat-
ze in den Schwanz, denn das eine bedingt schlieBlich das andere. Wenn bei-
spielsweise wichtige Politiker die faktenbeschreibende, deskriptive Aussage des
chemaligen Bundesprisidenten Wulff, dass der Islam zu Deutschland gehére,'
normativ infrage stellen, begehen sie im Grunde denselben Fehler, den sie selbst
vielen Muslimen zuschreiben, ndmlich sich nicht ,integrieren, im Sinne von
,0ffnen‘ zu wollen. Hier mangelt es manchem politischen Vertreter iiber einem
Lebensalter von 50 Jahren sicherlich an Aufgeschlossenheit und Realitétswahr-
nehmung. Schaut man sich die Schulhéfe in deutschen GroBstddten an, wird
schnell deutlich, was ich sagen mochte. Etwa 15% aller Grundschiilerinnen und
Grundschiiler im bevolkerungsreichsten Bundesland Nordrhein-Westfalen sind
beispielsweise muslimisch, im Rhein-Ruhr-Ballungsgebiet diirfte sich diese
Zahl zukiinftig mehr als verdoppeln bzw. verdreifachen. An diesem Punkt konn-

10 Siehe hierzu auch Yasemin Shooman, ,,Islamophobie, antimuslimischer Rassismus oder
Muslimfeindlichkeit? Kommentar zu der Begriffsdebatte der Deutschen Islam Konfe-
renz", URL: http://www.migration-boell.de/web/integration/47_2956.asp (letzter Zugriff:
08.11.2012).

11 Rauf Ceylan, ,,Einleitung®, in: ders., Islam und Diaspora: Analysen zum muslimischen
Leben in Deutschland, Frankfurt a. M. 2012, S. 19.

12 Siehe hierzu beispielsweise den CDU-Fraktionsvorsitzenden im Deutschen Bundestag
Volker Kauder: ,,.Der Islam ist nicht Teil unserer Tradition und Identitit in Deutschland
und gehort somit nicht zu Deutschland.” ,, Volker Kauder vor der Islamkonferenz ,Islam
gehort nicht zu Deutschland**, URL: http://www.sueddeutsche.de/politik/volker-kauder-
vor-der-islamkonferenz-islam-gehoert-nicht-zu-deutschland-1.1336261 (letzter Zugrift:
08.11.2012).



Einfiihrende Gedanken 15

te man berechtigterweise auch die Frage stellen, warum die Bundesregierung die
Deutsche Islam Konferenz beruft, sich die Bundesldnder seit Jahren um die Ein-
fithrung des Islamischen Religionsunterrichts bemiihen, Staatsvertrage mit mus-
limischen Organisationen unterschreiben und Islamisch-Theologische Institute
an deutschen Universitdten eingerichtet werden. Dies alles sind Fakten, die Po-
lemiken nicht nur widerlegen, sondern auch die Suche der Politik nach Wegen
zu einer Anerkennung des Islam tatsdchlich beweisen und dokumentieren. Zur
anderen Seite des fehlenden ,,Wir-Gefiihls“ gehoren aber auch muslimische
Identitdtsschemata, die das Gefithl umfassen, in Deutschland wirklich ange-
kommen zu sein. Manche heben in Bezug auf den Islam den Spiritualitdtsge-
danken hervor, andere die Pflichtenlehre, fiir andere wiederum ist der Islam Mit-
tel zur Traditionspflege bzw. ethnischen Verortung. SchlieBlich sind fiir eine
weitere Gruppe die ethischen Grundlagen und die internationale Briiderlichkeit,
welche sich im Umma-Gedanken manifestiert, von entscheidender Bedeutung in
ihrer Religionsauslegung und -praxis.”® Ein Konglomerat von allen Dimensio-
nen dirfte die jeweilige Auspragung eines individuellen religios-islamischen
Lebensstils im Allgemeinen wohl am besten beschreibbar machen.

Allerdings ist zu konstatieren, dass viele Muslime den Aktivititen des Staa-
tes und der Gesellschaft, in der sie leben, immer noch misstrauen und sich folg-
lich nach wie vor nicht ganz heimisch fiihlen. Dies gilt insbesondere fiir den re-
ligiosen Bereich. Wenn etwa 43% der Muslime glauben, dass jene, die den Is-
lam ernecuern moéchten, die wahre Lehre des Islam zerstoren wollen, so wird
hiermit genau dieses Misstrauen gegeniiber dem Staat und seinen Institutionen
reflektiert.'*

Wenn wir Integration so verstehen, dass alle Teile ihre Verschiedenheit be-
halten und gemeinsam ein neues Selbstverstdndnis entwickeln, bedeutet dies,
bezogen auf die Integration der Muslime in Deutschland, dass die einzelnen Tei-
le — die christliche, muslimische, jidische, atheistische oder andersglidubige Be-
volkerung — ihre Unterschiedlichkeiten beibehalten und sich dennoch als ein
Ganzes, namlich als deutsche Staatsbiirger und Européer, verstehen und damit
eine Schicksalsgemeinschaft werden. Angesichts der weit verbreiteten
islamophoben Stimmung in der Bevélkerung, die von Teilen der Medien und
einigen selbsternannten Rettern des Abendlandes a la Sarrazin seit Langem lei-
der bedient werden, ist hier noch viel zu tun. Im zwischenmenschlichen, duf3eren
Verhiltnis gilt es, einander besser kennenzulernen und aufeinander zuzugehen.
Gesprich, Dialog, Zusammenarbeit und Austausch sind hier elementar. Im inne-

13 Nikola Tietze, ,, Muslimische Zugehdrigkeitskonstruktionen in Deutschland und Frank-
reich*, in: Rauf Ceylan (Hg.), Islam und Diaspora: Analysen zum muslimischen Leben in
Deutschland, Frankfurt a. M. 2012, S. 222-224.

14 Katrin Brettfeld/Peter Wetzels, Muslime in Deutschland — Integration, Integrationsbarrie-
ren, Religion sowie Einstellungen zu Demokratie, Rechtsstaat und politisch-religios mo-
tivierter Gewalt, Hamburg 2007, S. 118.



16 Biilent Ucar

ren Verhéltnis ist wiederum die Ausprigung einer européisch-islamischen Iden-
titdt notwendig, die einerseits Herkunft nicht leugnet, aber andererseits an-
schlussfihig an die Lebenswirklichkeit in Deutschland ist. Gelebte Vielfalt in
Einheit wird in Zeiten von Sdkularisierung und Individualisierung auch fiir die
muslimische Umma in Deutschland und Europa tiberlebenswichtig sein. Repres-
sive Maflnahmen von Politik und Mehrheitsgesellschaft werden diesen Prozess
storen und erschweren, aber langfristig nicht verhindern konnen. Integration ver-
lauft in diesem Sinne tiber Anerkennung, Partizipation, Gleichberechtigung und
schlieflich Normalitdt. Erst wenn im Umgang mit dem Islam eine gewisse Ge-
lassenheit herrscht, kann man von einer Normalisierung und damit einer wirkli-
chen Beheimatung sprechen. Welcher Schritte bedarf es nun auf dem Weg zu
diesem Ziel bzw. welche Aspekte sind von Relevanz und daher zu berticksichti-
gen? In den im vorliegenden Band versammelten Beitrdgen werden zahlreiche
Blickwinkel, u.a. islam- und integrationspolitische, islamtheologische, interreli-
giose und religionswissenschaftliche, prisentiert. Den thematischen Ausgangs-
punkt bilden die Antrittsvorlesungen von meinem Kollegen Rauf Ceylan und
mir.

Mein hier verdffentlichter Beitrag ist eine tiberarbeitete Version meiner An-
trittsvorlesung, die ich an der Universitdt Osnabriick anldsslich meiner Berufung
gehalten habe. Der Beitrag widmet sich in erster Linie dem Spannungsverhiltnis
zwischen religiosen Normen, die in der Moderne als problematisch empfunden
werden, und den allgemeinen Menschenrechten, insbesondere der Rechtsord-
nung in Deutschland, sowie ihrer didaktischen Aufbereitung im Islamischen Re-
ligionsunterricht.

In seiner Antrittsvorlesung widmet sich Rauf Ceylan der Bedeutung des Is-
lam fiir die Entwicklung der Religionswissenschaften in Deutschland. Ceylan
zufolge entstiinde fiir die Wissenschaft zuvorderst die Frage nach dem religions-
soziologischen Transformationsprozess des Islam in Europa. Als Beispiel fiir
diesen Prozess beschreibt er die Geschichte der Moscheen in Deutschland.

Der zweite Teil des Sammelbands befasst sich mit dem komplexen Verhéltnis
zwischen Islam, Integration und Theologie.

Warum bleibt der Islam in westlichen Gesellschaften trotz der groen Auf-
merksamkeit, die ihm gemeinhin entgegengebracht wird, eine unverstandene
Religion? Dieser Fragestellung geht Seyfi Bozkus nach. Thm zufolge sei dies vor
allem auf die falsche oder fehlerhafte Verwirklichung einer islamischen Zivilisa-
tion in der sogenannten islamischen Welt zurtickzufiihren.

Im néchsten Beitrag behandelt Sayed M. Talgharizadeh die Fragestellung,
welchen Beitrag die islamische Philosophie und Mystik zur Integration der Mus-
lime in Deutschland leisten kann. Um die Bedeutung muslimischer Mystik in
Bezug auf die Theologie darzustellen, greift er neben allgemeinen philosophi-
schen Uberlieferungen, auf Gedanken der Mystiker Rumi, Ibn ‘Arabi und Hatif
Isfahant zurtick.



Einfiihrende Gedanken 17

Darauf folgend plddiert Erol Piirlii in seinem Artikel dafiir, dass der Mo-
schee eine hohere Bedeutung als Ort der Integration zugeschrieben werden soll-
te. Dabei hebt er die unterschiedlichen Funktionen von Moscheen hervor, wel-
che weit tiber ihre Nutzung als Gebetsort hinausgingen. Im Rahmen dieser Aus-
fithrungen geht Piirlii insbesondere auf den Aspekt der Bildung ein, dem er eine
grofle Bedeutung beimisst.

Cem Zorlu erldutert in seinem Beitrag zur Integration von Muslimen in
Deutschland die vielfdltigen Probleme, die im Rahmen der Arbeit von
Moscheegemeinden unweigerlich auftriten. Hierfiir zeigt Zorlu eine Reihe von
alternativen Losungsvorschlagen auf.

Der Beitrag von Mohammed Ghareibeh gilt den Verpflichtungen sowie den
Chancen, die durch die Etablierung der Islamischen Theologie in Deutschland
seiner Auffassung nach entstiinden. Er argumentiert, dass zwischen den theolo-
gisch-wissenschaftlichen Entwicklungen und politisch-gesellschaftlichen Ver-
hiltnissen stets Wechselbeziehungen existierten. Hierfiir beschreibt er als Fall-
beispiel die Entwicklung der einflussreichen Theologieschule al-As‘arTs.

Yilmaz Bulut stellt die These auf, dass die vollstdndige Integration des Is-
lam in Deutschland durch den in der Offentlichkeit vorherrschenden Nexus ,,Si-
cherheit, Islam und Integration verhindert werde. Vor diesem Hintergrund stellt
er die Frage, ob die Einfiihrung der Islamischen Theologie als einer akademi-
schen Wissenschaftsdisziplin zu einer Verdanderung des Blickwinkels auf Mus-
lime als ,defizitdre Objekte® und zu einer Diskurskultur, in welcher hauptsich-
lich auf Kompetenzen fokussiert wiirde, fithren konne.

Im néchsten Beitrag von Ismail H. Yavuzcan wird die Integrationsdebatte
aus philosophischer Perspektive beleuchtet. Der Autor greift Heideggers Frage
nach dem Sein auf und untersucht die Begegnungen mit dem Fremden als Chan-
ce fur die Erkundung des eigenen Selbst. Zudem rekurriert Yavuzcan auf die
Hermeneutik Gadamers und nutzt diese zur Erkldrung der Beziehung zwischen
Muslimen und Nicht-Muslimen.

Ibrahim Dzafi¢ erldutert seine Annahme, dass der bosnische Gelehrte Hu-
sein Djozo mit seinen Koraninterpretationen einen gro3en Beitrag zur Integrati-
on des Islam in Europa leisten konne. Dies sei ihm zufolge vor allem darauf zu-
riickzufithren, dass Djozo stets den Versuch einer zeitgemidBen Korandeutung
unternommen und somit auf eine Vereinbarkeit von Tradition und Moderne hin-
gewiesen habe.

Im dritten Teil dieses Bandes werden als Einblick in die Islamische Theologie
fiinf komplexe theologische Fragestellungen behandelt.

Nimetullah Akin stellt die Frage: Von wem und nach welchen Kriterien
wird die Islamische Theologie bestimmt? Zwar merkt Akin einschrankend an,
diese Problematik nicht in ihrer Gédnze auflosen zu kénnen, trotzdem versucht er
eine allgemeine bzw. systematische Perspektive zu erarbeiten. Er berticksichtigt



18 Biilent Ucar

diesbeziiglich die innerhalb der Islamischen Theologie bestehenden Divergen-
zen sowie die Entstehung verschiedener Rechtsschulen (madahib).

Der Beitrag von Ahmed Akgiindiiz zur Legitimation von Wissen im Islam
zeigt auf, dass dem arabischen Begriff ‘i/m (Wissen) in der islamischen Episte-
mologie eine nicht zu unterschéitzende Bedeutung zuzuschreiben ist. Die prézi-
sen Dimensionen der Legitimation erkldrt der Autor anhand der verschiedenen
Kategorien des Wissens und der Legitimation von Wissen im islamischen Recht
sowie im Kontext islamischer Werte und Normen.

Im nichsten Artikel beschiftigt sich Ozcan Hidir ausfiihrlich mit dem Ko-
ranbild des ,,Westens* und den ,,westlichen Islamwissenschaften. Da die Stel-
lung des Propheten Mohammed (‘alayhi s-salam) in Bezug auf das Verhéltnis
zwischen Muslimen und Christen eine besondere Rolle einnehme, widmet er
sich dabei insbesondere der Darstellung des Propheten.

Abdurrahim Kozali fithrt vor dem Hintergrund neu autkommender Debatten
iiber die Mehrehe im islamischen Recht eine Untersuchung der fiir diese Thema-
tik relevanten Koranverse durch. Dies erfolgt anhand einer ausfiihrlichen Ab-
handlung der verschiedenen Funktionen des Rechtswesens.

Yagar Saritkaya geht auf die innerislamische Wahrnehmung des Propheten
Mohammed ( ‘alayhi s-salam) ein und thematisiert in diesem Zusammenhang
die Frage der Authentizitdt der Hadit-Quellen. Diese Fragestellung sei laut
Saritkaya vor dem Hintergrund anhaltender Kritik von Wissenschaftlern an den
klassischen Hadit-Methodologien von grofiter Relevanz.

Merdan Giines setzt sich in seinem Beitrag mit einer zentralen, existenziel-
len Frage der Theologie auseinander: dem Tod und der Auferstehung (hasr) im
Islam. Gtines legt systematisch dar, welche Aussagen der Koran und die unter-
schiedlichen theologischen Ausrichtungen diesbeziiglich machen.

Die Beitrdge des vierten Teils des Bandes beleuchten das Verhéltnis zwischen
Islam und Christentum in Europa.

Ulrich Steuten thematisiert im ersten Beitrag die zwei groBen dialogischen
Prozesse in Deutschland: den interreligiosen Dialog zwischen Christen und
Muslimen sowie den Dialog zwischen dem deutschen Staat und Vertretern der
in Deutschland lebenden Muslime. Nach einer allgemeinen Einfiihrung in den
Dialogbegriff, erldutert der Autor die wichtigsten Entwicklungen der benannten
Dialogprozesse in Deutschland.

Der darauf folgende Artikel von Ulrich Schoen skizziert, wie Muslime, die
in Europa leben, zwei sich oftmals fundamentalistisch gerierender Welten aus-
gesetzt seien: der Welt der christlichen Leitreligion und der Welt der sdkularen
Leitkultur. Dabei flexibilisiert er den Fundamentalismus-Begriff und wendet ihn
in erweiterter Dimension an.

AbschlieBend vertritt Klaus von Stosch in seinem Beitrag die These, dass
die islamischen Wissenschaften bisher keine moderne Theologie, entsprechend
westlicher Wissenschaftsstandards, hétten ausbilden kénnen. Dieses Defizit er-



Einfiihrende Gedanken 19

lautert er am Beispiel des Theodizeeproblems in der zeitgendssischen und klas-
sischen muslimischen Glaubensreflexion innerhalb des Islam.

Der fiinfte Teil des Bandes beinhaltet verschiedene Beitrdge zu historischen, so-
zialwissenschaftlichen sowie juristischen Themenstellungen zum Islam in
Deutschland.

Ina Wunns Artikel behandelt die frithen Anféinge des Islam in Deutschland
von den ersten Moscheegriindungen in preuBischer Zeit bis hin zu modernen
Ereignissen wie beispielsweise der Institutionalisierung der muslimischen Ge-
meinden in Deutschland. Des Weiteren stellt Wunn Faktoren dar, die zur
Herausbildung des heutigen deutschen Islam gefiihrt haben.

Im darauf folgenden Beitrag beschiftigt sich Avni Altiner ebenfalls mit den
Institutionalisierungsprozessen des Islam in Deutschland. Dabei legt Altiner im
Gegensatz zu Wunn den Schwerpunkt auf gesellschaftliche Problemkonstellati-
onen der Gegenwart. Zur progressiven Weiterentwicklung eines institutionell
verankerten islamischen Lebens in Deutschland legt er eine Reihe von struktu-
rellen Losungsansédtzen vor und pladiert fiir eine grofere Unterstiitzung durch
offentliche Mittel.

Gerhard Robbers beschiftigt sich aus der Sicht des Religions- und Koérper-
schaftsrechts mit der Institutionalisierung des Islam in Deutschland. Diesbeziig-
lich laute die zentrale Fragestellung, wie muslimische Verbande die Strukturvo-
raussetzungen im Rahmen christlich gepréagter Religionsfreiheitsgesetze erfiillen
konnten.

In seinem Beitrag behandelt Ansgar Hense die Chancen und Schwierigkei-
ten eines verfassungsrechtlichen Religionsvertrages mit der muslimischen Ge-
meinde in Deutschland. Er zeigt einerseits auf, wie komplex das Verhéltnis zwi-
schen verfassungsrechtlicher Ordnung und religiosem Selbstversténdnis ist; an-
dererseits weist er auf die bereits vollzogenen Anndherungen zwischen Staat
und Muslimen hin.

Heiner Bielefeldts Untersuchungsgegenstand ist die gesellschaftliche
(Nicht-)Akzeptanz des Islam in Deutschland. Die zu beobachtenden starken Ab-
grenzungsmechanismen konnten dem Autor zufolge auf ein traditionelles oder
auch modernes Fremdbild zuriickgefiihrt werden. Er zeigt auflerdem auf, wie
jene Bilder durch eine differenzierte und aufgeklédrte Diskussionskultur elimi-
niert und durch positive ersetzt werden konnten.

Frank Rottmann fithrt eine umfassende Analyse religioser Toleranz als Teil
des staatlichen Erziehungsauftrags in Schulen durch. Seine Untersuchung um-
fasst einen Uberblick iiber die Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichts
zu Toleranzprinzipien, eine Erorterung der Frage, warum sich der Stellenwert
der Toleranz nach verfassungsrechtlichen Rechts- oder Ordnungsprinzipien neu
formiere sowie die Frage nach der Bedeutung der gesetzlichen Bestimmungen
fiir die praktische Umsetzung in der Schule.



20 Biilent Ucar

Der Beitrag von Klaus Spenlen fokussiert auf die Forderung religioser Tole-
ranz innerhalb des deutschen Bildungssystems. Hierfiir analysiert Spenlen die
Integration anderer — nicht-christlicher — Religionen im schulischen Alltag und
erortert den Sachverhalt aus verfassungsrechtlicher Sicht. Dabei werden (in-
ter)religiose Konfliktfelder innerhalb des deutschen Schulsystems auf ihre
Rechtsgrundlage hin tiberpriift und abschliefend 16sungsorientiert bewertet.

Der sechste Abschnitt befasst sich mit der Geschichte des Islam in Europa unter
besonderer Berticksichtigung Andalusiens.

Bacem Dziri argumentiert in seinem Beitrag, dass das von 711 bis 1492
muslimisch beherrschte Andalusien grofle kulturelle und wissenschaftliche Er-
rungenschaften erbracht habe. Nach einer ausfiihrlichen Abhandlung der Ge-
schichte dieser Region beschreibt Dziri anhand von exemplarischen Beispielen
das muslimische Wirken und weist nach, in welcher Weise das moderne Europa
von der islamischen Kultur profitiert hat bzw. immer noch profitieren kann.

In seinem Artikel geht Mehmet Ozdemir ebenfalls auf die historischen Ent-
wicklungsprozesse Andalusiens ein. Eine der Thesen Ozdemirs lautet, dass der
andalusische Islam ein neues gesellschaftliches Modell zutage gebracht habe, in
dem das friedliche Zusammenleben von Menschen mit verschiedenen Religi-
onszugehorigkeiten moglich gewesen sei.

Der siebte Teil dieses Sammelbandes behandelt das Verhiltnis zwischen Islam,
Demokratie und Sékularisierung von der Vergangenheit bis zur Gegenwart.

Mohssen Massarrat leitet in die Thematik ein, indem er sich mit dem Ver-
hiltnis zwischen Islam und Demokratie auseinandersetzt. Er hinterfragt hierbei
insbesondere die Vereinbarkeit von islamischen und demokratischen Grundwer-
ten und untersucht, warum muslimisch geprégte Lander im Vergleich zu christ-
lich geprigten Staaten seltener demokratische Systeme entwickeln.

Auch Mathias Rohes Aufsatz behandelt die Frage nach der Vereinbarkeit
von islamischen und demokratischen Grundwerten. Jedoch legt Rohe, anders als
der vorangegangene Beitrag, den Untersuchungsschwerpunkt verstirkt auf den
Einwanderungskontext in Europa. Dabei unterteilt er die Einstellung von Mus-
limen zu den demokratischen Strukturen in folgende Kategorien: die religions-
ablehnende, die islamistische, die traditionalistische und die ,,einheimische in-
tegrative Theologie bzw. diejenige der européischen Neuansétze.

Dietrich Jung analysiert in seinem Beitrag, wie der Begriff der Sékularisie-
rung zu verstehen und wie die moderne Gesellschaft in diesem Kontext zu be-
trachten sei. Zudem hinterfragt er, wie sich die Sakularisierungsprozesse in mo-
dernen Gesellschaften auf gldubige Menschen auswirken. Dabei untersucht er
die Positionierung von praktizierenden Muslimen sowie die Rolle der Scharia in
modernen Gesellschaften.

Abschliefend befassen sich Johannes Gabriel Goltz und Rudolf Grupp mit der
Deutschen Islamdebatte und Deutschen Islam Konferenz.



Einfiihrende Gedanken 21

Goltz untersucht die erste Phase der Deutschen Islam Konferenz (DIK) von
2006 bis 2009. Die Themen und Ziele der Konferenz und ihre bisherigen Erfol-
ge bieten fiir ihn die Grundlage fiir eine Bewertung ihres Einflusses auf die In-
tegration von Muslimen in Deutschland.

Im letzten Aufsatz von Grupp findet ebenfalls eine Untersuchung der Wech-
selbeziehung von Islam und Demokratie statt. Nachdem Grupp das ihm zufolge
historisch geprédgte Spannungsverhéltnis zwischen Islam und Demokratie be-
leuchtet, geht er ausfiihrlich auf Artikel 10 bis 13 der Islamischen Charta des
Zentralrats der Muslime in Deutschland (ZMD) aus dem Jahre 2002 ein.

Nach diesen inhaltlichen Ausfithrungen zu den Beitrdgen mdochte ich mich
abschliefend noch mal ganz ausdriicklich und herzlich bei den Autorinnen und
Autoren fiir ihre Artikel und ihre Geduld bedanken, die sie zweifelsohne haben
mussten, wihrend des unvorhersehbar langen Entstehungsprozesses dieses um-
fangreichen und ergiebigen Sammelbandes. Genauso danke ich folgenden Per-
sonen, ohne deren Mitwirkung und Ausdauer dieser Band in der vorliegenden
Form nicht zustande gekommen wire: Frau Anna Wiebke Klie, Frau Bettina
Kruse-Schréder, Frau Jenin Elena Abed und Herrn Bacem Dziri.

Biilent Ucar Osnabriick, im Dezember 2012





