
dtv



>»Kinder brauchen Märchen< ist ein Plädoyer, Kinder so zu akzep-
tieren, wie sie sind, und ihnen zu geben, was sie brauchen. Das
Problem, den Sinn im eigenen Leben immer neu zu finden, ein
Problem von Erwachsenen und Kindern, durchzieht wie ein roter
Faden das ganze Buch. Darum ist es nicht nur ein Appell, Kindern
Märchen zu erzählen, sondern zugleich ein >Märchenbuch< für
Erwachsene geworden ... Im ersten Teil steht das Kind im Mit-
telpunkt ... Im zweiten Teil werden die wesentlichen Aussagen
einzelner Märchen und Märchengruppen analysiert ... >Soll eine
Geschichte ein Kind fesseln<, schreibt Bettelheim, >so muß sie es
unterhalten und seine Neugier wecken. Um aber sein Leben zu
bereichern, muß sie seine Phantasie anregen und ihm helfen, seine
Verstandeskräfte zu entwickeln und seine Emotionen zu klären. Sie
muß auf seine Ängste und Sehnsüchte abgestimmt sein, seine
Schwierigkeiten aufgreifen und zugleich Lösungen für seine Pro-
bleme anbieten. Kurz: sie muß sich auf alle Persönlichkeitsaspekte
beziehen.< Alle diese Voraussetzungen erfüllen, wie Bettelheim
nachweist, die Märchen.« (>Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt<)

Bruno Bettelheim, 1903 in Wien geboren, emigrierte 1939 in die
USA, war dort Professor für Erziehungswissenschaften, Psycho-
logie und Psychiatrie an der Universität Chicago und einer der
bekanntesten Kinderpsychologen. Er starb 1990 in Silver Spring
(Maryland). Zahlreiche Bücher zur Kindererziehung, u. a.: >Kinder
brauchen Bücher< (1982), >Ein Leben für Kinder< (1987) und
>Themen meines Lebens< (1990).



Bruno Bettelheim

Kinder brauchen Märchen

Aus dem Englischen von
Liselotte Mickel

und Brigitte Weitbrecht

Deutscher Taschenbuch Verlag



Ungekürzte Ausgabe
Januar 1980

27. Auflage April 2006
Deutscher Taschenbuch Verlag GmbH & Co. KG,

München
www.dtv.de

Das Werk ist urheberrechtlich geschützt.
Sämtliche, auch auszugsweise Verwertungen bleiben vorbehalten.

© 1 975, 1 976 Bruno Bettelheim
Titel der amerikanischen Originalausgabe:

The Uses of Enchantment
Alfred A. Knopf, Inc., New York
1977 der deutschsprachigen Ausgabe:

Deutsche Verlags-Anstalt München
Verlagsgruppe Random House GmbH

ISBN 3-421-01786-7

Umschlagkonzept: Balk & Brumshagen
Umschlagfoto: © Ron Krisel/TONY STONE

Satz: Alfred Utesch GmbH, Hamburg
Druck und Bindung: Druckerei C. H. Beck, Nördlingen
Gedruckt auf säurefreiem, chlorfrei gebleichtem Papier

Printed in Germany
ISBN-13: 978-3-423-3 5028-0

IsBN-I0: 3-423-35028-8



Inhalt

Einführung: Das Ringen um den Sinn des Lebens  	 9
Das Märchen und das existentiale Dilemma  	 13

Das Märchen, eine einzigartige Kunstform  	 i8

ERSTER TEIL: DIE KRAFT DER VERZAUBERUNG

Erkenntnis des Lebens von innen her  	 31
>Der Fischer und der Dämon<

Das Märchen im Vergleich zur Fabel 	 36

Märchen versus Mythos
Optimismus versus Pessimismus  	 44

>Die Geschichte von den drei kleinen Schweinchen<
Lustprinzip versus Realitätsprinzip  	 5i

Die Notwendigkeit des Zauberhaften für das Kind  	 55
Stellvertretende Befriedigung versus bewußte Erkenntnis	 65

Die Wichtigkeit der Objektivierung
Gestalten und Ereignisse der Phantasie  	 73

Verwandlungen
Die Phantasiegestalt der bösen Stiefmutter  	 79

Das Chaos ordnen  	 87
>Die Bienenkönigin<

Integration erringen  	 90
>Brüderchen und Schwesterchen<

Die dualistischen Züge unserer Natur miteinander
vereinbaren  	 92

>Sindbad der Seefahrer und Sindbad der Lastträger<
Phantasie versus Realität  	 98

Die Rahmenerzählung von >Tausendundeiner Nacht< 	  101

Die Geschichten von den zwei Brüdern 	  106

>Die drei Sprachen<
Integration Schritt für Schritt  	 113

>Die drei Federn<
Das jüngste Kind als Dummling  	 119

Odipale Konflikte und ihre Lösungen
Der Ritter in glänzender Rüstung und die ins Elend
geratene Jungfrau  	 129

Furcht vor der Phantasie
Warum wurden die Märchen verpönt) 	  135

Transzendenz der Kindheit mit Hilfe der Phantasie  	 143



>Die Gänsemagd<
Autonomie gewinnen 	  157

Phantasie, Wiederaufrichtung, Flucht und Trost  	 165
Die Kunst des Märchenerzählens  	 173

ZWEITER TEIL : IM MÄRCHENLAND
>Hänsel und Gretel<  	 183
>Rotkäppchen<  	 191
>Hans und die Bohnenranke< 	  211

Die eifersüchtige Königin in >Schneewittchen< und der
Odipusmythos 	  224

>Schneewittchen<  	 23o
>Goldilocks und die drei Bären<  	 249
>Dornröschen<  	 261
>Aschenputtel<  	 275
Die Märchen vom Tierbräutigam 	  324

Das Ringen um die Reife 	  324
>Das Märchen von einem, der auszog, das Fürchten zu
lernen<  	 328
Der Tierbräutigam 	  330
>Schneeweißchen und Rosenrot< 	  334
>Der Froschkönig<  	 335
>Amor und Psyche< 	  341
>Das verzauberte Schwein< 	  347
>Blaubart<  	 351
>La Belle et la Bête<  	 356

ANHANG
Anmerkungen 	  369
Bibliographie  	 384
Register  	 388



Dank

Viele Menschen waren am Entstehen der Märchen beteiligt. Viele
Menschen trugen auch dazu bei, daß das vorliegende Buch
geschrieben wurde, vor allem die Kinder, deren Reaktionen mich auf
die Bedeutung des Märchens in ihrem Leben aufmerksam machten.
Die Psychoanalyse eröffnete mir den Zugang zum tieferen Sinn der
Märchen. Meine Mutter erschloß mir die Zauberwelt des Märchens;
ohne ihren Einfluß wäre dieses Buch nicht geschrieben worden.
Wertvolle Anregungen erhielt ich von Freunden, die sich für meine
Arbeit interessierten; mein Dank gebührt Marjorie und Al Flars-
heim, Frances Gitelson, Elizabeth Goldner, Robert Gottlieb, Joyce
Jack, Paul Kramer, Ruth Marquis, Jacqui Sanders, Linnea Vacca und
vielen anderen.
Joyce Jack bearbeitete das Manuskript; ihrer Geduld und ihrem
großen Einfühlungsvermögen ist es zu verdanken, daß es seine
jetzige Gestalt angenommen hat. In Robert Gottlieb fand ich einen
der seltenen Verleger, die genaue Auffassungsgabe und deshalb sehr
ermutigendes Verständnis mit einer gesunden kritischen Haltung
verbinden. Er war somit für die Schlußredaktion der beste Lektor,
den sich ein Autor nur wünschen kann.
Schließlich möchte ich nicht versäumen, mit Dank die großzügige
Unterstützung der Spencer Foundation zu erwähnen, die es mir
ermöglicht hat, das Buch zu schreiben. Die Ermutigung, die mir bei
meinem Vorhaben durch die Sympathie, das Verständnis und die
Freundschaft ihres Präsidenten, H. Thomas James, zuteil wurde,
weiß ich sehr zu schätzen.

7





Einführung
Das Ringen um den Sinn des Lebens

Wenn wir nicht einfach in den Tag hinein leben, sondern uns unserer
Existenz voll bewußt sein wollen, ist es unsere größte und zugleich
schwerste Aufgabe, in unserem Leben einen Sinn zu finden. Man
weiß, daß viele Menschen den Lebenswillen verloren und den
Kampf aufgegeben haben, weil dieser Sinn sich ihnen entzogen hat.
Die Einsicht in den Sinn des eigenen Lebens erringt man nicht
plötzlich in einem bestimmten Alter, auch nicht, wenn man den
Lebensjahren nach ein reifer Mensch sein müßte. Im Gegenteil: das
Wissen um das, was der Sinn des Lebens sein könnte oder sein sollte,
ist das Zeichen seelischer Reife und das Ergebnis einer langen
Entwicklung. In jedem Lebensalter suchen und brauchen wir einen
Sinn, und sei es nur ein Teilsinn, der der Entwicklung unserer Seele
und unseres Begriffsvermögens entspricht.
Im Gegensatz zu Athene, die aus dem Haupt des Zeus entsprang,
bricht Weisheit nicht als fertiges Ganzes hervor; sie erwächst
vielmehr erst Schritt für Schritt aus irrationalen Anfängen. Erst der
Erwachsene kann aus seiner Lebenserfahrung ein verstandesmäßiges
Wissen vom Sinn seines Lebens auf dieser Welt gewinnen. Leider
verlangen nur zu viele Eltern, daß der Verstand ihrer Kinder
funktioniert wie ihr eigener — als müßten das Verständnis für uns
selbst und die Welt genauso wie unsere Vorstellungen vom Sinn des
Lebens nicht gleich langsam heranreifen wie unsere Seele und unser
Körper.
Heute liegt wie in früheren Zeiten die wichtigste und schwierigste
Aufgabe der Erziehung darin, dem Kind dabei zu helfen, einen Sinn
im Leben zu finden. Dazu sind viele Wachstumserfahrungen nötig.
Das Kind muß in seiner Entwicklung lernen, sich selbst immer
besser zu verstehen; dann vermag es auch andere zu verstehen und
schließlich befriedigende und sinnvolle Beziehungen mit ihnen
herzustellen.
Um einen tieferen Sinn zu finden, muß man fähig werden, die engen
Grenzen einer egozentrischen Existenz zu überschreiten und darauf
zu vertrauen, daß man einen bedeutsamen Beitrag zum Leben leisten
wird — wenn auch nicht gleich, so doch in der Zukunft. Diese
überzeugung ist notwendig, wenn jemand mit sich selbst und mit
dem, was er tut, zufrieden sein soll. Um den Wechselfällen des
Lebens nicht hilflos ausgeliefert zu sein, muß man seine inneren
Kraftquellen erschließen, so daß Gefühle, Phantasie und Intellekt

9



einander unterstützen und bereichern. Unsere positiven Gefühle
verleihen uns die Kraft, unseren Verstand zu entwickeln; nur die
Hoffnung auf die Zukunft läßt uns den Widrigkeiten standhalten,
denen jeder von uns unvermeidlich ausgeliefert ist.
Als Erzieher und Therapeut von schwer gestörten Kindern betrach-
te ich es als meine Hauptaufgabe, ihrem Leben wieder einen Sinn zu
geben. Dabei wurde mir klar, daß Kinder keine besondere Hilfe
bräuchten, wenn sie so erzogen würden, daß das Leben sinnvoll für
sie ist. Ich mußte feststellen, welche Erfahrungen die Fähigkeit des
Kindes, einen Sinn in seinem Leben zu finden, am meisten fördern,
und welche Erlebnisse dem Leben ganz allgemein mehr Sinn
verleihen. Nichts ist dabei so wichtig wie der Einfluß der Eltern und
anderer Personen, die für ein Kind sorgen; fast ebenso bedeutsam ist
unser kulturelles Erbe, wenn es dem Kind auf die richtige Weise
vermittelt wird. Für kleine Kinder erfüllt die Literatur diese
Funktion am besten.
Unter diesem Gesichtspunkt ist ein großer Teil der Literatur, die
dazu bestimmt ist, Geist und Persönlichkeit des Kindes zu
entwickeln, freilich sehr unzulänglich, weil gerade jene Fähigkeiten,
die es am meisten braucht, um mit seinen schwierigen inneren
Problemen fertig zu werden, nicht geweckt und angeregt werden.
Die Vorschulbücher und Fibeln zum Lesenlernen verfolgen den
Zweck, eine notwendige Fertigkeit zu lehren, und lassen die
Sinnfrage beiseite; die allermeisten sogenannten »Kinderbücher«
wollen unterhalten oder informieren — oder auch beides. Sie sind
größtenteils inhaltlich so schal, daß sie kaum etwas vermitteln, was
für das Kind von Bedeutung wäre. Die Aneignung von Fertigkeiten
wie z. B. das Lesenlernen wird entwertet, wenn das, was man dann
lesen kann, nichts enthält, was für das eigene Leben wichtig wäre.
Wir alle neigen dazu, die künftigen Vorteile einer Tätigkeit danach
einzuschätzen, was sie uns heute bietet. Besonders gilt dies für das
Kind, das viel stärker als der Erwachsene in der Gegenwart lebt.
Trotz seiner Angst vor der Zukunft hat es nur eine ganz verschwom-
mene Vorstellung davon, wie diese Zukunft sein und was sie
erfordern könnte. Die Erwartung, das Lesenlernen werde später
einmal das Leben bereichern, entpuppt sich als leeres Versprechen,
wenn die Geschichten, die dem Kind vorgelesen werden oder die es
selbst liest, nichtssagend sind. Das Schlimmste an solchen Kinderbü-
chern ist, daß sie das Kind um den Gewinn betrügen, den ihm der
Umgang mit der Literatur bringen sollte: den Zugang zu dem, was
seinem Leben auf der jeweiligen Entwicklungsstufe einen tieferen
Sinn gibt.

I0



Soll eine Geschichte ein Kind fesseln, so muß sie es unterhalten und
seine Neugier wecken. Um aber sein Leben zu bereichern, muß sie
seine Phantasie anregen und ihm helfen, seine Verstandeskräfte zu
entwickeln und seine Emotionen zu klären. Sie muß auf seine Ängste
und Sehnsüchte abgestimmt sein, seine Schwierigkeiten aufgreifen
und zugleich Lösungen für seine Probleme anbieten. Kurz: sie muß
sich auf alle Persönlichkeitsaspekte beziehen. Dabei darf sie die
kindlichen Nöte nicht verniedlichen; sie muß sie in ihrer Schwere
ernst nehmen und gleichzeitig das Vertrauen des Kindes in sich
selbst und in seine Zukunft stärken.
In dieser und in manch anderer Hinsicht ist sowohl für Kinder als
auch für Erwachsene — von wenigen Ausnahmen abgesehen — in der
gesamten »Kinderliteratur« nichts so fruchtbar und befriedigend
wie das Volksmärchen. Oberflächlich betrachtet, lehren Märchen
zwar wenig über die Verhältnisse des modernen Lebens in der
Massengesellschaft, denn sie wurden erfunden, ehe diese entstand.
über die inneren Probleme des Menschen jedoch und über die
richtigen Lösungen für seine Schwierigkeiten in jeder Gesellschaft
erfährt man mehr aus ihnen als aus jeder anderen Art von
Geschichten im Verständnisbereich des Kindes. Da das Kind der
Gesellschaft, in der es lebt, andauernd ausgesetzt ist, lernt es
natürlich, sich in ihren Verhältnissen zurechtzufinden, wenn seine
inneren Kräfte es dazu befähigen.
Gerade weil ihm sein Leben oft verwirrend erscheint, muß man dem
Kind Möglichkeiten geben, sich selbst in dieser komplizierten Welt
zu verstehen und dem Chaos seiner Gefühle einen Sinn abzugewin-
nen. Es braucht Anregungen, wie es in seinem Inneren und danach
auch in seinem Leben Ordnung schaffen kann. Es braucht — und dies
zu betonen ist in unserer Zeit kaum notwendig — eine moralische
Erziehung, die ihm unterschwellig die Vorteile eines moralischen
Verhaltens nahebringt, nicht aufgrund abstrakter ethischer Vorstel-
lungen, sondern dadurch, daß ihm das Richtige greifbar vor Augen
tritt und deshalb sinnvoll erscheint.
Diesen Sinn findet das Kind im Märchen. Wie so viele moderne
psychologische Erkenntnisse haben die Dichter dies schon vor
langer Zeit gewußt. Friedrich Schiller schrieb: »Tiefere Bedeutung
liegt in dem Märchen meiner Kinderjahre als in der Wahrheit, die das
Leben lehrt.» (Die Piccolomini, III, 4) Im Laufe der Jahrhunderte,
wenn nicht gar Jahrtausende, in denen die Märchen immer wieder
neu erzählt und schließlich immer stärker durchgeformt wurden,
nahmen sie allmählich einen offenen und einen versteckten Sinn an.
In ihrer jetzigen Gestalt sprechen sie alle Ebenen der menschlichen

I I



Persönlichkeit gleichzeitig an. Sie erreichen den noch unentwickel-
ten Geist des Kindes genauso wie den differenzierten Erwachsenen.
Mit den Begriffen des psychoanalytischen Persönlichkeitsmodells
ausgedrückt: Die Märchen vermitteln wichtige Botschaften auf
bewußter, vorbewußter und unbewußter Ebene entsprechend ihrer
jeweiligen Entwicklungsstufe. Da es in ihnen um universelle
menschliche Probleme geht und ganz besonders um solche, die das
kindliche Gemüt beschäftigen, fördern sie die Entfaltung des
aufkeimenden Ichs; zugleich lösen sie vorbewußte und unbewußte
Spannungen. Sie verleihen den Es-Spannungen Gestalt und Glaub-
würdigkeit und zeigen Möglichkeiten auf, diese in Übereinstim-
mung mit den Erfordernissen des Ichs und des über-Ichs zu lösen.
Mein Interesse am Märchen gründet aber nicht auf einer solchen
fachlichen Analyse seiner Vorzüge, sondern ist das Ergebnis einer
Frage, die sich mir bei meinen Erfahrungen mit Kindern aufdrängte:
Warum finden normale wie abnormale Kinder aller intellektuellen
Entwicklungsstufen mehr Gefallen an Volksmärchen als an jeder
anderen Art von Kindergeschichten?
Je mehr ich mich bemühte zu verstehen, warum das Märchen so
bezeichnend für das innere Leben des Kindes ist, um so klarer wurde
mir, daß das Märchen in einem viel tieferen Sinn als jede andere
Lektüre dort einsetzt, wo sich das Kind in seiner seelischen und
emotionalen Existenz befindet. In den Märchen kommen die
schweren inneren Spannungen des Kindes so zum Ausdruck, daß es
diese unbewußt versteht; und ohne die heftigen inneren Kämpfe des
Heranwachsens herunterzuspielen, bieten sie Beispiele dafür, wie
bedrückende Schwierigkeiten vorübergehend oder dauerhaft gelöst
werden können.
Als ich durch die Spencer Foundation die Möglichkeit erhielt zu
untersuchen, welchen Beitrag die Psychoanalyse zur Kindererzie-
hung leisten kann — und Lesen und Vorlesen sind wesentliche
Erziehungsmittel —, nahm ich die Gelegenheit wahr, genauer zu
erforschen, warum Volksmärchen für die Erziehung der Kinder so
wertvoll sind. Ich hoffe, daß das Verständnis für die einzigartigen
Vorzüge der Märchen Eltern und Lehrer anregen wird, ihnen wieder
die zentrale Rolle im Leben des Kindes einzuräumen, die sie
jahrhundertelang innehatten.

12



Das Märchen und das existentiale Dilemma

Die psychologischen Probleme des Heranwachsens sind vielfältig.
Das Kind muß narzißtische Enttäuschungen, das ödipale Dilemma
und Geschwisterrivalitäten überwinden, es muß sich aus kindlichen
Abhängigkeiten lösen und Selbstbewußtsein, Selbstwertgefühl und
moralisches Pflichtbewußtsein erwerben. Um diese Probleme zu
meistern, muß es verstehen, was in seinem Bewußten vorgeht, damit
es auch mit dem zurechtkommt, was sich in seinem Unbewußten
abspielt. Dieses Verständnis und diese Fähigkeit erringt es nicht
durch rationales Erfassen seines Unbewußten, sondern nur, indem
es mit ihm vertraut wird: indem es als Reaktion auf unbewußte
Spannungen über entsprechende Elemente aus Geschichten nach-
grübelt, sie neu zusammensetzt und darüber phantasiert. Dabei
formt das Kind unbewußte Inhalte zu bewußten Phantasien, die es
ihm dann ermöglichen, sich mit diesem Inhalt auseinanderzusetzen.
In dieser Hinsicht haben die Märchen einen unschätzbaren Wert,
weil sie der Phantasie des Kindes neue Dimensionen eröffnen, die es
selbst nicht erschließen könnte. Was noch wichtiger ist: Form und
Gestalt der Märchen bieten dem Kinde Bilder an, nach denen es seine
Tagträume ausbilden und seinem Leben eine bessere Orientierung
geben kann.
Das Unbewußte ist eine mächtige Determinante des Verhaltens
beim Kind wie beim Erwachsenen. Wenn das Unbewußte unter-
drückt wird und sein Inhalt nicht ins Bewußtsein treten darf, wird
entweder das Bewußtsein im Lauf der Zeit teilweise mit Derivaten
dieser unbewußten Elemente überschwemmt, oder diese müssen
unter so starrer, zwanghafter Kontrolle gehalten werden, daß die
Persönlichkeit dabei ernsthaften Schaden erleiden kann. Wenn das
unbewußte Material jedoch bis zu einem gewissen Grad ins
Bewußtsein treten und in der Phantasie durchgearbeitet werden
kann, verringert sich die Gefahr, daß es uns selbst oder anderen
Schaden zufügt. Dann kann ein Teil seiner Kräfte positiven Zwecken
dienen. Bei den meisten Eltern herrscht jedoch die Meinung vor,
man müsse ein Kind von dem, was es am meisten bedrückt,
ablenken, also von seinen gestaltlosen, namenlosen Ängsten und von
seinen chaotischen, zornigen oder auch gewalttätigen Phantasien.
Viele Eltern glauben, man sollte das Kind nur mit bewußter
Wirklichkeit oder angenehmen, wunscherfüllenden Bildern kon-
frontieren, ihm also nur die Schokoladenseite der Dinge zeigen.
Aber eine solche einseitige Wegzehrung nährt die Persönlichkeit
auch nur einseitig, und das wirkliche Leben hat Schattenseiten.

13



Sehr viele Eltern sind nicht bereit, ihren Kindern zu sagen, daß
vieles, was im Leben nicht richtig ist, seine Ursache in unserer Natur
hat, in der Neigung aller Menschen, aus Zorn und Angst aggressiv,
unsozial, egoistisch zu handeln. Unsere Kinder sollen vielmehr
glauben, alle Menschen seien von Natur aus gut. Kinder wissen aber,
daß sie nicht immer gut sind; und oft, wenn sie es sind, wären sie es
lieber nicht. Dies widerspricht dem, was sie von den Eltern hören,
und auf diese Weise kann ein Kind in seinen eigenen Augen zum
Ungeheuer werden.
In unserer Kultur besteht die Neigung, besonders wenn es um
Kinder geht, so zu tun, als existiere die dunkle Seite des Menschen
nicht. Sie verkündet einen optimistischen Fortschrittsglauben. Von
der Psychoanalyse erwartet man, daß sie das Leben leicht machen
solle, aber dies war nicht die Absicht ihres Begründers. Ziel der
Psychoanalyse ist es, dem Menschen zu helfen, das Problematische
des Lebens zu akzeptieren, ohne sich davon besiegen zu lassen oder
in eine eskapistische Haltung auszuweichen. Freuds Rezept lautet:
Nur durch mutiges Kämpfen gegen scheinbar überwältigende
Widrigkeiten kann es dem Menschen gelingen, seinem Leben einen
Sinn abzugewinnen.
Genau diese Botschaft vermittelt das Märchen dem Kind in
vielfältiger Weise: Der Kampf gegen die heftigen Schwierigkeiten
des Lebens ist unvermeidlich und gehört untrennbar zur menschli-
chen Existenz, wenn man aber nicht davor zurückschreckt, sondern
den unerwarteten und oft ungerechten Bedrängnissen standhaft
gegenübertritt, überwindet man alle Hindernisse und geht schließ-
lich als Sieger aus dem Kampf hervor.
Die modernen Geschichten, die für kleine Kinder geschrieben
werden, vermeiden meist diese existentiellen Probleme, die doch für
uns alle entscheidend sind. Insbesondere das Kind braucht in
Symbolform gekleidete Anregungen, wie es mit diesen Fragen
umgehen und sicher zur Reife heranwachsen kann. »Heile« Ge-
schichten erwähnen weder den Tod noch das Altern als Grenzen
unserer Existenz; sie sprechen auch nicht von der Sehnsucht nach
ewigem Leben. Das Märchen dagegen konfrontiert das Kind mit den
grundlegenden menschlichen Nöten.
So beginnen viele Märchen mit dem Tod der Mutter oder des Vaters;
in diesen Märchen — wie auch im wirklichen Leben — wirft der Tod
eines Elternteils (oder die Angst davor) quälende Probleme auf. In
anderen wird von einem alternden Vater erzählt, der beschlossen
hat, die junge Generation ans Steuer zu lassen. Zuvor aber muß sich
der Nachfolger als fähig und würdig erweisen. Das Märchen >Die

14



drei Federn< beginnt mit den Worten: »Es war einmal ein König, der
schickte seine drei Söhne in die Welt.« Der König war alt und
schwach und wußte nicht, welchen der Söhne er zum Erben
einsetzen sollte. Deshalb stellte er den drei Prinzen eine schwierige
Aufgabe, und der, der sie am besten erfüllte, »sollte nach seinem
Tode das Reich haben«.
Es ist charakteristisch für das Märchen, daß es ein existentielles
Dilemma kurz und pointiert feststellt. Das Kind befaßt sich also mit
dem Problem in seiner wesentlichen Gestalt; eine komplizierte
Handlung wäre nur verwirrend. Das Märchen vereinfacht alle
Situationen. Seine Gestalten sind klar gezeichnet; Einzelheiten
werden nur erzählt, wenn sie sehr wichtig sind. Die Charaktere sind
nicht einmalig, sondern typisch.
Im Gegensatz zum Inhalt vieler moderner Kindergeschichten ist im
Märchen das Böse so gegenwärtig wie das Gute. In fast allen
Märchen sind Gut und Böse in bestimmten Figuren und ihren
Handlungen verkörpert — so wie Gut und Böse auch im Leben
jederzeit gegenwärtig sind und wie der Hang zu beidem in jedem
Menschen liegt. Gerade diese Zweiheit verursacht das moralische
Problem und erfordert den Kampf um seine Lösung.
Das Böse ist nicht ohne Faszination — es wird zum Beispiel durch die
Kraft des Riesen oder Drachen, die Zauberkunst der Hexe oder die
Allwissenheit der Königin in >Schneewittchen< symbolisiert —, und
oft gewinnt es vorübergehend die Oberhand. In vielen Märchen
nimmt zeitweilig ein Usurpator den Platz ein, der rechtmäßig dem
Helden zukommt. Nicht weil der Bösewicht am Ende bestraft wird,
trägt die Lektüre von Märchen zur moralischen Erziehung bei —
obgleich das auch dazugehört. Im Märchen wie im Leben wirkt
Bestrafung oder Angst davor in begrenztem Maße abschreckend.
Die Überzeugung, daß sich das Verbrechen nicht auszahlt, ist ein
wirksameres Abschreckungsmittel, und aus diesem Grund unter-
liegt der Böse im Märchen am Ende immer. Nicht die Tatsache, daß
die Tugend am Ende siegt, fördert die Moral, sondern daß der Held
für das Kirfd am attraktivsten ist. Das Kind identifiziert sich mit dem
Helden; es durchleidet mit ihm alle Mühen und Wirrsale und
triumphiert mit ihm, wenn die Tugend schließlich belohnt wird.
Diese Identifikation vollzieht das Kind von sich aus; die inneren und
äußeren Kämpfe des Helden bilden seine Moral.
Die Gestalten im Märchen sind nicht ambivalent, also nicht gut und
böse zugleich, wie wir alle es in Wirklichkeit sind. Da aber
Polarisierung den kindlichen Geist beherrscht, hat sie auch im
Märchen Vorrang. Eine Person ist entweder gut oder böse, aber

1 5



nichts dazwischen. Der eine Bruder ist dumm, der andere klug. Eine
Schwester ist tugendhaft und fleißig, die anderen Schwestern sind
verdorben und faul. Eine ist schön, die anderen sind häßlich. Ein
Elternteil ist gut, der andere böse. Das Nebeneinander entgegenge-
setzter Charaktere soll nicht wie bei den Geschichten, die den
warnenden Zeigefinger erheben, das richtige Verhalten hervorheben
(es gibt einige Märchen ohne Moral, in denen Gutsein oder Bösesein,
Schönheit oder Häßlichkeit keine Rolle spielen). Die Darstellung
der charakterlichen Polaritäten erleichtert es dem Kind, den
Unterschied zu erfassen, was nicht so einfach wäre, wenn die
Figuren lebensechter und so komplex wie wirkliche Menschen
wären. Mit Doppeldeutigkeiten muß man warten, bis aufgrund.
positiver Identifikationen eine relativ feste Persönlichkeit entstan-
den ist. Erst auf dieser Grundlage kann das Kind erkennen, daß
große Unterschiede zwischen den Menschen bestehen und daß man
sich deshalb entscheiden muß, wem man gleichen möchte. Diese
grundlegende Entscheidung, die für die gesamte spätere Persönlich-
keitsentwicklung entscheidend ist, wird durch die Polarisierung im
Märchen leichter gemacht.
Zudem gründet sich die Wahl des Kindes nicht so sehr auf den
Gegensatz zwischen richtig und falsch, sondern darauf, wer seine
Sympathie und wer seine Antipathie weckt. Je einfacher und gerader
eine gute Gestalt ist, um so leichter fällt es dem Kind, sich mit ihr zu
identifizieren und die böse andere Gestalt abzulehnen. Das Kind
identifiziert sich mit dem guten Helden nicht, weil er gut ist, sondern
weil sein Wesen es zutiefst positiv anspricht. Das Kind fragt nicht:
»Möchte ich gut sein?«, sondern: »Wem möchte ich gleichen?»
Darüber entscheidet das Kind, indem es sich voll und ganz mit einer
Gestalt identifiziert. Ist eine Märchengestalt gut, so beschließt das
Kind, auch gut zu sein.
In Geschichten ohne Moral gibt es kein Gegeneinander oder
Nebeneinander von guten und schlechten Personen, denn sie dienen
einem ganz anderen Zweck. Geschichten oder Charaktere wie der
gestiefelte Kater, der mit List Erfolg erringt, oder Hans der
Riesentöter, der den Schatz des Riesen stiehlt, bilden den Charakter
nicht durch die Wahl zwischen Gut und Böse, sondern durch die
Hoffnung, daß auch der Schwächste es im Leben zu etwas bringen
kann. Was nützt es denn, ein guter Mensch werden zu wollen, wenn
man sich so bedeutungslos fühlt, daß man befürchtet, man werde es
nie zu etwas bringen? Der Kern dieser Geschichten ist nicht die
Moral, sondern vielmehr die Versicherung, daß man Erfolg haben
kann. Ob man dem Leben mit dem Vertrauen darauf, daß man

16



Schwierigkeiten überwinden kann, oder in der Erwartung einer
Niederlage entgegentritt, ist ebenfalls eine sehr wichtige existentielle
Frage.
Die tiefen inneren Konflikte, die aus unseren primitiven Trieben und
unseren heftigen Emotionen entstehen, werden in den meisten
modernen Kinderbüchern verschwiegen, so daß die Kinder von dort
keine Hilfe zu ihrer Bewältigung erhalten. Das Kind ist aber
verzweifelten Gefühlen der Einsamkeit und Absonderung ausge-
setzt, und oft steht es Todesängste aus. Meist kann es diese
Empfindungen nicht in Worten ausdrücken oder doch nur indirekt:
Angst vor dem Dunkeln, vor einem Tiger, Angst um seinen Körper.
Eltern ist es unbehaglich, wenn sie solche Emotionen bei ihrem Kind
entdecken; sie neigen dazu, darüber hinwegzugehen oder sie aus
ihrer eigenen Angst heraus herunterzuspielen in dem Glauben, dies
werde die Angst des Kindes überdecken.
Das Märchen dagegen nimmt diese existentiellen Ängste sehr ernst
und spricht sie unmittelbar aus: das Bedürfnis, geliebt zu werden,
und die Furcht, als nutzlos zu gelten; die Liebe zum Leben und die
Furcht vor dem Tode. Zudem bietet das Märchen seine Lösungen so,
daß das Kind sie verstehen kann. Manche Märchen zum Beispiel
rühren an das Dilemma der Sehnsucht nach ewigem Leben mit dem
Schluß: »Und wenn sie nicht gestorben sind, so leben sie noch heut.«
Der andere Schluß: »Und sie lebten vergnügt miteinander immer-
dar« spiegelt dem Kind keinen Augenblick vor, ewiges Leben sei
möglich. Er weist aber auf das hin, was allein den Stachel aus der
engen Begrenzung unserer Lebenszeit zu nehmen vermag: eine
echte Bindung an einen anderen Menschen. Die Märchen lehren, daß
man aufgrund einer solchen Bindung die höchste dem Menschen
mögliche emotionale Lebenssicherheit und eine dauerhafte Bezie-
hung erreicht; dies allein kann die Angst vor dem Tod zerstreuen.
Wenn man — wie das Märchen ebenfalls lehrt — als Erwachsener
wahre Liebe gefunden hat, braucht man sich ewiges Leben nicht
mehr zu wünschen. Dies deutet ein weiterer Märchenschluß an: »Sie
lebten noch lange glücklich und in Freuden.«
Derjenige, dem bei oberflächlicher Betrachtung solche Schlüsse als
unrealistische Wunscherfüllung erscheinen, geht gänzlich an der
wichtigen Botschaft, die sie dem Kind vermitteln, vorbei.
Diese Märchen zeigen ihm, daß man durch echte zwischenmensch-
liche Beziehungen der Trennungsangst entgeht, die es immer wieder
bedrängt und die den Ausgangspunkt vieler Märchen abgibt, am
Ende aber stets aufgehoben wird. Darüber hinaus machen solche
Märchen deutlich, daß dieser Ausgang nicht, wie es sich das Kind

17



wünscht und glaubt, dadurch möglich wird, daß es sich ewig an.
seiner Mutter festklammert. Wenn wir versuchen, unserer Tren-
nungs- und Todesangst dadurch zu entrinnen, daß wir uns
verzweifelt an unseren Eltern festhalten, werden wir nur grausam
hinausgestoßen, wie Hänsel und Gretel.
Nur wenn er in die Welt hinauszieht, kann sich der Märchenheld
(das Kind) dort finden; und dabei findet er auch den anderen
Menschen, mit dem er vergnügt bis an sein Ende leben kann, das
heißt, ohne jemals wieder unter Trennungsangst zu leiden. Das
Märchen ist auf die Zukunft gerichtet und leitet das Kind bewußt
und unbewußt dazu an, seine infantilen Abhängigkeitswünsche zu
überwinden und ein befriedigenderes, unabhängiges Leben zu
erringen.
Heute wachsen die Kinder nicht mehr in der Sicherheit einer
Großfamilie oder einer festgefügten Gemeinschaft auf. Deshalb ist
es heute noch wichtiger als zu der Zeit, da die Märchen entstanden,
das Kind mit Helden zu konfrontieren, die ganz allein in die Welt
hinausziehen müssen und die, obwohl sie ursprünglich nichts von
den letzten Dingen wissen, einen sicheren Platz in der Welt finden,
wenn sie mit tiefem innerem Vertrauen ihren Weg gehen.
Der Märchenheld ist eine Zeitlang ganz auf sich gestellt, genau wie
sich auch das heutige Kind oft isoliert fühlt. Der Held erfährt Hilfe
durch die Berührung mit einfachen Dingen — einem Baum, einem
Tier, der Natur —, genau so wie das Kind sich diesen Dingen näher
fühlt als die meisten Erwachsenen. Das Schicksal dieser Helden
verleiht dem Kind die Überzeugung: auch wenn es sich wie sie
ausgestoßen und verlassen fühlen mag und sich wie sie im Dunkeln
weitertasten muß, wird es wie sie im Lauf seines Lebens Schritt für
Schritt geleitet und Hilfe erfahren, wenn es sie braucht. Heute mehr
noch als früher bedarf das Kind der tröstenden Gewißheit, die von
der Imago des von aller Welt verlassenen Menschen ausgeht, der
trotzdem fähig ist, sinnvolle und lohnende Beziehungen mit seiner
Umgebung einzugehen.

Das Märchen, eine einzigartige Kunstform

Das Märchen unterhält das Kind, klärt es über sein Inneres auf und
fördert seine Persönlichkeitsentwicklung. Es vermittelt Sinn auf so
vielen verschiedenen Ebenen und bereichert das Leben des Kindes
auf so vielfache Weise, daß ein einzelnes Buch dieser Vielfalt nicht
gerecht werden kann.

i8



Das vorliegende Buch versucht aufzuzeigen, wie das Märchen in
Phantasiegestalt darstellt, woraus der gesunde menschliche Wachs-
tumsprozeß besteht und wie die Geschichten eine solche Entwick-
lung für das Kind erstrebenswert werden lassen. Der Wachstums-
prozeß beginnt mit dem Widerstand gegen die Eltern und der Furcht
vor dem Erwachsenwerden und endet dann, wenn der jugendliche
Mensch sich selbst gefunden und psychologische Unabhängigkeit
und moralische Reife erlangt hat und das andere Geschlecht nicht
mehr als bedrohlich oder dämonisch empfindet, sondern fähig ist, in
eine positive Beziehung zu ihm zu treten. Hier soll also dargelegt
werden, warum das Märchen einen so großen, positiven psychologi-
schen Beitrag zum inneren Wachstum des Kindes leistet.
Die Verzauberung, die wir erleben, wenn wir es uns gestatten, auf
ein Märchen zu reagieren, entstammt nicht seiner psychologischen
Bedeutung (obwohl diese auch dazu beiträgt), sondern seinen
literarischen Qualitäten — wir erleben das Märchen als Kunstwerk.
Seine psychologische Wirkung auf das Kind könnte es nicht
ausüben, wenn es nicht in erster Linie ein Kunstwerk wäre.
Märchen sind einzigartig, nicht nur als Literaturgattung, sondern als
Kunstwerke, die das Kind gänzlich erfassen kann wie keine andere
Kunstform. Wie bei jedem großen Kunstwerk ist auch der tiefste
Sinn des Märchens für jeden Menschen und für den gleichen
Menschen zu verschiedenen Zeiten seines Lebens anders. Je nach
den augenblicklichen Interessen und Bedürfnissen entnimmt das
Kind dem gleichen Märchen unterschiedlichen Sinn. Wenn es die
Möglichkeit dazu hat, kehrt es zu dem gleichen Märchen zurück,
sobald es bereit ist, alte Bedeutungen zu erweitern oder durch neue
zu ersetzen.
Als Kunstwerk hat das Märchen viele Aspekte, die ebenso der
Erforschung wert wären wie die psychologische Bedeutung und
Wirkung, mit der sich dieses Buch befaßt. So findet zum Beispiel
unser kulturelles Erbe Ausdruck im Märchen und wird über das
Märchen dem Kind nahegebracht. Ein ganzes Buch könnte

Ein Beispiel: In dem Märchen der Brüder Grimm >Die sieben Raben< werden
sieben Brüder, als ihre Schwester ins Leben tritt, in Raben verwandelt und fliegen davon.
Sie sollten Wasser für die Taufe des Mädchens vom Brunnen holen; der Verlust des
Kruges ist das schicksalhafte Ereignis, von dem die Geschichte ausgeht. Die Taufe selbst
kündet vom Anfang eines christlichen Lebens. Man kann die sieben Brüder als Vertreter
dessen sehen, was verschwinden mußte, als das Christentum entstand. In dieser Sicht
stellen sie die vorchristliche, heidnische Welt dar, in der die sieben Planeten Symbole für
die Himmelsgötter des Altertums waren. Das neugeborene Mädchen ist dann die neue
Religion, die sich nur entwickeln kann, wenn der alte Glaube ihre Entfaltung nicht
behindert. Mit dem Einzug des Christentums werden die sieben Brüder als Vertreter des
Heidentums ins Dunkel verbannt. Als Raben wohnen sie aber in einem Berg am Ende

19



geschrieben werden, wollte man dem einzigartigen Beitrag des
Märchens zur moralischen Erziehung des Kindes, der hier nur
gestreift wird, nachgehen.
Volkskundler betrachten das Märchen unter dem Blickwinkel ihres
Fachgebiets, Linguisten und Literaturkritiker erforschen seine
Bedeutung aus anderen Gründen. Interessant ist zum Beispiel, daß
manche in der Geschichte von Rotkäppchen, das vom Wolf
gefressen wird, das Motiv der Nacht erkennen, die den Tag
verschlingt, oder auch des Mondes, der die Sonne verfinstert, des
Winters, der die warme Jahreszeit verdrängt, oder des Gottes, der
das Opfer verzehrt. So interessant diese Deutungen sind, helfen sie
doch den Eltern oder Erziehern, die die Frage nach der Bedeutung
des Märchens für das Kind stellen, kaum weiter, denn die Erfahrung
des Kindes liegt Weltdeutungen auf der Grundlage von Naturphä-
nomenen oder Himmelsgottheiten sehr fern.
Auch religiöse Motive treten in Märchen häufig auf; viele biblische
Geschichten gleichen Märchen. Die bewußten und unbewußten
Assoziationen, die das Märchen im Hörer weckt, hängen von seinem
allgemeinen Bezugsrahmen und seinen persönlichen Anliegen ab.
Religiöse Menschen finden daher im Märchen sehr viel Bedeutsa-
mes, das hier nicht behandelt wird.
Die meisten Märchen entstanden in Zeiten, in denen die Religion ein
wichtiger Teil des Lebens war; deshalb behandeln sie religiöse
Themen direkt oder indirekt. Die Geschichten aus >Tausendundei-
ner Nacht< stecken voller Bezüge zur islamischen Religion. Sehr
viele westliche Märchen haben religiöse Inhalte; meist sind sie aber
heute in den Hintergrund getreten und sind der breiten Leserschaft
unbekannt, eben weil diese religiösen Themen bei vielen keine
universellen und persönlich bedeutsamen Assoziationen mehr
wecken. Ein Beispiel dafür ist >Marienkind<, eines der schönsten
Märchen der Brüder Grimm. Es fängt gleich an wie >Hänse' und
Gretel<: »Vor einem großen Walde lebte ein Holzhacker mit seiner
Frau.« Wie bei >Hänse' und Gretel< sind die Eltern so arm, daß sie für
sich und ihr dreijähriges Töchterchen nichts mehr zu essen haben.
Da sie Mitleid mit ihrer Verzweiflung hat, erscheint ihnen die
Jungfrau Maria und verspricht, für das Mädchen zu sorgen. Sie
nimmt es mit sich in den Himmel, wo es 14 Jahre lang ein schönes,
der Welt, und dies deutet auf ihre Fortdauer in einer unterirdischen, unterbewußten
Welt hin. Sie kehren nur deshalb zur Menschheit zurück, weil ihre Schwester einen ihrer
Finger opfert. Dies entspricht der christlichen Vorstellung, daß nur diejenigen ins
Himmelreich eingehen, die notfalls bereit sind, den Teil ihres Körpers, der sie nicht zur
Vollkommenheit gelangen läßt, zu opfern. Die neue Religion, das Christentum, vermag
sogar die zu befreien, die zuerst dem Heidentum verhaftet blieben.

20


	Titelseite
	Copyright
	Inhaltsverzeichnis
	Einleitung

