
Klaus Oehler

Lehre vom Noetischen und  
Dianoetischen Denken  
bei Platon und Aristoteles
Ein Beitrag zur Erforschung der  
Geschichte des Bewußtseinsproblems  
in der Antike

Meiner



KLAUS OEHLER

Die Lehre vom Noetischen und 
Dianoetischen Denken

bei Platon und Aristoteles 

Ein Beitrag zur Erforschung der 
Geschichte des Bewußtseinsproblems  

in der Antike

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  

Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
ISBN 978-3-7873-0653-4 

ISBN eBook: 978-3-7873-3723-1

Zweite, mit neuem Vorwort versehene Auflage

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1985. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, so-
weit es nicht §§  53 und 54 UrhG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruck
papier, hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in 
Germany.� www.meiner.de



V O R W O R T  Z U R  Z W E I T E N  A U F L A G E  

Die These des Buches, daß das für die neuzeitliche Philosophie 
zentrale Problem der Reflexion und des Selbstbewußtseins schon, 
wenn auch nicht in gleicher Weise, in der antiken Philosophie eine 
Rolle gespielt hat, kann wohl heute als allgemein akzeptiert gelten, 
wenn man die zahlreichen Belege dafür in der Forschungsliteratur als 
Indiz nimmt. Die Begründung der These erfolgt durch die erstmalige 
Darstellung der Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei 
Platon und Aristoteles .  Sie ist bis heute die einzige Darstellung ge· 
blieben. 

Das Buch ist seit vielen Jahren vergriffen. Der Aufforderung, es in 
einer zweiten Auflage erscheinen zu lassen, bin ich erst nach Zögern 
gefolgt, da ich immer noch hoffte, einige Überarbeitungen und Ergän­
zungen aus gegenwärtiger Sicht vornehmen zu können. Schließlich 
aber erwies sich nur das photomechanische Verfahren als realisierbar. 
Für die Verwirklichung dieser Möglichkeit danke ich dem Felix Meiner 
Verlag, Hamburg. Die Neuauflage soll helfen, das Buch überhaupt 
wieder zugänglich zu machen in einer Zeit, in der sowohl wissen· 
schaftsgeschichtliche als auch wissenschaftstheoretische Fragestel­
lungen die Thematik des Buches erneut aktualisieren. Statt hier in 
eine Erörterung philologischer Detailprobleme einzutreten, möchte ich 
das Vorwort zur zweiten Auflage dazu benutzen, auf einige der philo-' 
sophisch relevanten Fragestellungen hinzuweisen. 

Das Komplementärverhältnis zwischen Noesis und Dianoia in der 
Erkenntnislehre von Platon und Aristoteles hat durch die sich daran 
anschließende, in allen europäischen Sprachen ausdrückliche Unter· 
scheidung von Intellekt und Ratio, Intuition und Diskursivität, Ver­
nunft und Verstand, Evidenz (unmittelbare Gewißheit) und Kritik, 
Vertrautheit und Kontrolle seine bis in die moderne Wissenschafts· 
theorie hineinreichende Wirkung, wo es im Zusammenhang mit kon­
trovers diskutierten Methodenfragen in veränderter Form wieder 
auftaucht . 

Stellvertretend für andere Beispiele sei das Abduktions· und lnduk· 
tionsproblem erwähnt . Es ist das Verdienst von Charles Sanders 
Peirce, durch Differenzierung des synthetischen Schließens in Abduk-



VI Vorwort zur zweiten Auflage 

tion und Induktion auf die besondere Bedeutung der Hypothesen­
bildung im Erkenntnisprozeß aufmerksam gemacht zu haben. Der 
Differenzierung der beiden Schlußformen der Induktion und der Ab­
duktion liegt seine Feststellung zugrunde, daß allein die Abduktion zu 
neuen Erkenntnissen führe, sie die einzige kreative Schlußform dar­
stelle . Der Wert der Hypothese hängt davon ab, ob sie durch Deduk­
tion und Induktion überprüfbar ist. Peirce sieht in der Abduktion die 
primäre synthetische Schlußform, weil die Induktion nur das durch 
die Abduktion antizipierte Ergebnis bestätigen oder widerlegen kann. 
Den innovativen Vorgriff leistet die Abduktion, nicht die Induktion. 
Daher die Differenzierung. Der abduktive Schlußmodus, in dem die 
Ursachen als die Fälle hypothetisch angenommener Regeln fungieren, 
stellt ein Verfahren zur Konstruktion von Hypothesen dar. Für die 
Beantwortung der Frage nach der Geltung der Hypothesen ist die 
Abduktion nicht zuständig; diese fällt in den Bereich der Deduktion 
und der Induktion. Charakteristisch für die Peircesche Methodologie 
ist die Kombination der drei Schlußtypen Abduktion, Deduktion und 
Induktion. Den durch die induktive Methode erreichbaren Wahrheits ­
gehalt macht Peirce von der Länge der Versuchsreihe abhängig ("in 
the long run"); das Problematische dieser Auffassung kann hier außer 
Betracht bleiben. Eine andere Frage dagegen ist für unsere Thematik 
wesentlich, nämlich die Frage, aufgrund welches Kriteriums den 
vielen möglichen Hypothesen zur Erklärung eines Phänomens unter­
schiedliche W ahrscheinlichkeiten in bezug auf ihren Realitätsgehalt 
zugeordnet werden können. Denn die Kreativität der Abduktion 
bedeutet eine Erweiterung der Erkenntnismöglichkeit mit neuer 
W ahrscheinlichkeitsverteilung. Peirce benennt, dabei an Hume erin­
nernd, als das maßgebliche Unterscheidungskriterium den "Instinkt" : 
"All the other races of animals certainly have such instincts; why 
refuse them to mankind ?" (Collected Papers 8. 223 ; vgl. 2. 754) . Da 
Peirce, wie Kant, dem Menschen das  Vermögen der Intuition ab­
spricht, kann dieser Instinkt für ihn nicht den Status einer Intuition 
haben. Aber er hat eben auch nicht den Charakter der Diskursivität. 
Das ist der entscheidende Punkt. 

Dem Peirceschen Paradeigma der Komplementarität einer diskur­
siven und einer nicht-diskursiven Einstellung entspricht in der moder­
nen Wissenschaftstheorie die Unterscheidung der Rechtfertigung und 
der Entdeckung von Theorien, des "context of justification" und des 
"context of discovery" . Dieser Kontextunterscheidung liegt die Ein-



Vorwort zur zweiten Auflage VII 

sieht zugrunde, daß die Entdeckung von Theorien nicht auf Induktion 
und überhaupt nicht auf Diskursivität beschränkt werden kann, 
sondern daß dabei auch andere Erfahrungsweisen einwirken, wie das 
Erblicken von Strukturen, das Wahrnehmen von Relationen, das 
Erfassen von Formen, exemplarisches Wissen, Spontaneität, Vertraut· 
sein, Merken, Selektivität der Aufmerksamkeit, intuitives Begreifen, 
Gefühl, Gespür, Phantasie und genetische (natürliche) und soziale 
Faktoren. Dabei ist Peirce weit davon entfernt, den "context of dis­
covery" aus der Logik der Forschung in die Wissenschaftspsychologie, 
·Soziologie und -geschichte zu verlagern. Es spricht vieles dafür, daß 
es die eben erwähnte, der Kontextunterscheidung zugrunde liegende 
Einsicht ist, die auch die alte Lehre von den zwei komplementären 
Denkmodellen, das klassische Rechtfertigungsmodell der Wissen­
schaft, anfänglich begründet und zum Ingredienz der gesamten Philo­
sophiegeschichte gemacht hat. Von herausragender Bedeutung in 
diesem Zusammenhang ist das letzte, 19. Kapitel des zweiten Buches 
der Analytica Posteriora, wo Aristoteles von der nicht mehr beweis­
baren Prinzipienerkenntnis handelt. Auch hier, wo es um die Begrün· 
dung der Möglichkeit des rationalen, prinzipiengeleiteten Di&kurses 
überhaupt geht, ist kein Intuitionismus im Spiel, vielmehr ist die 
Rede von dem Zusammenwirken aller kognitiven Kräfte des Men­
schen (vgl. S. 165-169) . 

Was die Ausgangsfrage des Buches nach der Reflexion in der griechi­
schen Philosophie betrifft, so ist die Beantwortung derselben damals, 
Anfang der 60er Jahre, in einem Punkt, der sich auf die Bedeutung 
des klassischen griechischen Denkens für unser eigenes Denken be· 
zieht, bei einigen nicht auf ungeteilte Zustimmung gestoßen. Es geht 
um die Auffassung, die beispielsweise in dem Satz zum Ausdruck 
kommt : "Die große Gefahr in unserer gegenwärtigen philosophischen 
Situation ist der Rückfall in den eben erst und, wie einschränkend 
hinzugefügt werden muß, auf weiten Strecken und in mancherlei 
Gestalt noch höchst unvollkommen überwundenen Subjektivismus" 
(S. 9) . Man unterstellte dem Autor eine Verweigerung der gegen· 
wärtigen Bewußtseinslage. Aus heutiger Sicht bin ich geneigt zu 
sagen, daß meine damalige Diagnose des Zeitgeistes die Gefahr be­
dauerlicherweise noch unterschätzte, wie wir inzwischen durch das 
Aufkommen eines neuen Irrationalismus und Anarchismus erfahren 
mußten. Die mir diese Verweigerungsmentalität attestierten, waren 
nicht selten dieselben, die sich nur wenige Jahre später von dem 



VIII Vorwort zur zweiten Auflage 

Konsensus-Gedanken inspirieren ließen, wohl unwissend, daß auch die­
ser von Aristoteles stammt, von dem ihn Peirce übernahm, bei dem er 
dann in einer allerdings zeitgeschichtlich bedingten Brechung wieder­
entdeckt wurde (vgl. zu Aristoteles vom Vf. Der Consensus omnium 
als Kriterium der Wahrheit in der antiken Philosophie und der Patri­
stik, Antike und Abendland 10, 1961, 103-129) . Das stimmt trotz 
allem zuversichtlich . Solange wir mit unseren angeblich neuen Wahr­
heiten wieder bei den alten Wahrheiten ankommen, besteht noch 
Hoffnung. 

HAMBURG, FEBRUAR 1985 KLAUS ÜEHLER 



I N HALT 

EINLEITUNG . • • • • . • . • • • • • • . • • • . • . • • • • • • • • • 1 

ERSTER TEIL 

DIE PLATONISCHE NOETIK UND DIANOETIK 

Erster Abschnitt : Der Rückverweis der Aristotelischen Urteilslehre auf die Pla­
tonische Grundlegung und das Urteil als zentrales Thema der Dianoetik überhaupt 

I. Der dialektische Ursprung und das Selbstverständnis der Aristote-
lischen Logik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1 3  

2. Die Doppelseitigkeit d e s  Urteils und d i e  bestimmte Unterscheidung der 
logischen und der psychischen Seite desselben . . . . . . . . . . . 1 8  

3.  D a s  Parallelismus-Schema v o n  Sein, Denken u n d  Sprache 20 

Zweiter Abschnitt : Die Antisthenische Erkenntnistheorie und Logik als polemisches 
Stimulans ]ur die Explikation der Platonischen Urteilslehre 

I. Das Einfache und das Zusammengesetzte . . . . . . . . . . . 31  

2 .  Der erkenntnistheorelische Singularismus . . . . . . . . . . . 41  

3.  Die problemgeschichtlichen Vorläufer der Antisthenischen Dogmen 46 

Dritter Abschnitt : Die sachlichen Vorausseizungen der Platonischen Urteilslehre 

I. Die Ideenkommunikation als d·er zureichende Grund für die Möglich-
keit der Prädikation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52 

2 .  Die onomatische Hermeneutik des Seins 56 

3 .  Der innere und der äußere Logos 69 

Vierter Abschnitt : Die Platonische Urteilslehre 

I. Die Einheit des Urteils . . . . 

2. Die Intentionalität des Urteils 

3 .  Die Psychologie des Urteils . . 

Fünfter Abschnitt : Die Platonische Noetik und die Beziehung zwischen noelischem 
und dianoelischem Denken 

I. Der Begriff des Wissens vom Wissen und das Problem des philosophi-

74 

79 

87 

schen Selbstbewußtseins 103 
2 .  Das noetische Denken . . . . . . . 1 1 2  
3 .  Der noologische Singularismus 1 1 9  

4 .  D a s  Problem der Wahrheitssicherung 122  



X In h a l t 

Z WEITER TEIL 

DIE ARISTOTELISCHE NOETIK UND DIANOETIK 

Erster Abschniu: Elemente und Grundzüge der Aristotelischen Logik des Urteils 

1 .  Die Bestimmungen von Subj ekt, Prädikat und Urteil 

2 .  Die Einheit des Urteils . . . . . . . . . . . . . . 

3. Der Doppelaspekt der Kopula und das Existenzurteil 

4. Das Parallelismus-Schema und die ontologische Stufung 

Zweiter Abschnitt: Die Aristotelische Psychologie des Urteils 

1 .  Die Entstehung des Urteils . . . . . . . 

2. Das Vermögen zur Einheit des Gedachten 

Dritter Abschnitt: Ontologie und Erkenntnistheorie des dianoetischen Denkens 

1 .  Präliminarien zu 'Metaphysik 0 10 '  

133  

139  

1 43 

147 

15 1  

159  

1 70 

2. Die kategoriale Ontologie und ihre modalen Prinzipien . . . . 1 73 
3. Das reale Ansichsein und das Sein des Wahren und des Falschen 176 

Vierter Abschnitt: Ontologie und Erkenntnistheorie des noetischen Denkens 

1 .  Das Unzusammengesetzte (Ti% cicrov&e:Tot) . . . . . . 182 

2 .  Die einfache Apprehension des noetischen Denkens und die v67J<nc; 
vol]ae:wc; . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 186 

3 .  Der noologische Singularismus . . . . . . . . . . 2 12  

4 .  Die  reinen d87j als  Gegenstände des  noetischen Denkens 217  

5 .  Die  nicht zusammengesetzten Substanzen (!LlJ auv.&e:Totl oöalat) als  ll7te:p 
llv't'ot und die Bedeutung von ll1te:p im philosophischen Sprachgebrauch 
des Aristoteles . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221  

6 .  Zur Aristotelischen Theorie der Definition . . . . . . . . . . . . 234 

7 .  Die Zusammenfassung der Ergebnisse in 'Metaphysik 0 10 .  1 0 5 1  b 33 -
1 0 5 2  a 4' . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 240 

Fünfter Abschnitt: Die Komplementarität von noetischem und dianoetischem Denken 
und das Problem des Bewußtseins 

1. Die Übereinstimmung des Gedachten mit dem Seienden . . . . . . 245 

2 .  Die von Platon und Aristoteles errei�hte Bewußtseinsstufe und die Gren-
zen ihrer Phänomenologie des Bewußtseins . . . . . . . . . . . . 250 

Literatur . . .  

Sachverzeichnis 

I ndex verborum 

Verzeichnis der Autoren und Stellen 

ANHANG 

265 

28 1  

284 

288 



E I N LE IT U N G  
e8��ljO"OCfLljV EfLEC.Wrov 

Heraklit 

Die Reflexion der philosophischen Erkenntnis auf das Erkennen 
selbst ist das zentrale Thema der Philosophie der Neuzeit . Die Frage, 
was in dieser Reflexion eigentlich geschieht und wie weit sie getrieben 
werden kann, war die philosophische Leitfrage, die schließlich zur 
Durchführung der vorliegenden Untersuchungen den Anstoß gegeben 
hat. Aus dem Sachinteresse heraus stellte sich die historische Frage 
nach der Herkunft der Reflexion, nach den Motiven ihrer Entstehung 
und nach dem, was vorher an ihrer Stelle stand . Es ist eine weit ver­
breitete Meinung, erst die Neuzeit habe einen durchdachten Begriff 
vom Selbstbewußtsein des erkennenden Subjekts ausgebildet. Es läßt 
sich indes zeigen, und die nachfolgenden Untersuchungen haben das 
zur Aufgabe, daß die Frage in dieser Richtung der griechischen Philo­
sophie vertraut war, aber daß sie aus sachlichen Gründen auf diese 
Frage eine andere Antwort gehen mußte als die Neuzeit . Daß das 
Selbstbewußtsein im neuzeitlichen Sinne im klassischen griechischen 
Denken nicht auftritt, ist nicht die Folge erkenntnistheoretischer Naivi­
tät oder mangelnder Reflexion, sondern die Folge einer ausdrück­
lichen Verwerfung einer im Geltungsbereich des eigenen philosophi­
schen Ansatzes unannehmbaren Möglichkeit . Gleichwohl hat die klas­
sische griechische Philosophie eine in ihrem eigenen Rahmen voll­
gültige Reflexion auf das Erkennen selbst besessen. Darin ist von 
großer Bedeutung das von ihr festgestellte Verhältnis des im Urteil 
sich aussprechenden dianoetischen Denkens zum noetischen Erfassen 
der Wesenheiten, ohne welches Urteile nicht sinnvoll wären. Grund­
legende Einsichten in diesen Problemkomplex verdanke ich den 
Arbeiten von Gerhard Krüger. Sein Aufsatz 'Die Herkunft des phi­
losophischen Selbstbewußtseins' von 1933 hat allererst die Voraus­
setzungen für die hier vorgelegten Untersuchungen geschaffen. 
Eine wichtige Hilfe bei der Analyse und Bestimmung des Verhältnis­
ses des im Urteilen sich vollziehenden dianoetischen Denkens zum 
noetischen Erfassen einfacher Gegebenheiten waren für mich die 
Beiträge von Carl Friedrich von W eizsäcker zur Logik, besonders der 
Aufsatz 'Komplementarität und Logik' von 1955, weil die von der 
modernen Physik ausgehenden Überlegungen über die Zweiwertigkeit 



2 E i n l e i t u ng 

der Logik es dem Interpreten ermöglichen, die in der griechischen Philo­
sophie so eminent wichtige Beziehung von dianoetischem und noeti­
schem Denken wieder als reine Sachfrage zu ver s t e h en .  Die Herstel­
lung einer Beziehung zwischen der philosophischen Tradition und Pro­
blemen der modernen Grundlagenforschung hat sich im vorliegenden 
Fall als außerordentlich fruchtbar erwiesen . Die Bedeutung der Kennt­
nis der bewußtseinstheoretischen Problematik für die sachgerechte Be­
handlung der durch den Titel dieses Buches angezeigten Thematik ist 
ohnehin erheblich. Dieser Umstand läßt es zweckmäßig erscheinen, 
zum besseren Verständnis des zur Verhandlung stehenden Gegenstan­
des das Wesen der Reflexion andeutungsweise zu bestimmen. 

Das ursprüngliche und natürliche V erhalten des Menschen zur Welt, 
wie es im Lehen des Alltags auch heute noch uneingeschränkt gültig 
ist, wird beherrscht vom Eindruck der Dinge, die der Mensch in selbst­
vergessener Erfahrung auf sich wirken läßt . Mit dieser Haltung lebt er 
in einer Welt von Vorgegehenheiten, die ihn durch neue Erfahrungen 
immer wieder in ihren Bann ziehen. Dieses Reich der sogenannten 
realen Welt gilt dieser Erfahrung in unreflektierter Selbstverständlich­
keit als eine für sich bestehende Einheit, innerhalb deren das Einzelne 
durch seinen bloßen Bezug auf das Ganze schon verständlich und sinn­
voll erscheint . Die Einsicht darin, daß das in der natürlichen Einstel­
lung Erfahrene als Erfahrenes ein ganzes Bündel von Erlebnisakten 
voraussetzt und als von uns Erfahrenes uns nur in bestimmten Ge­
gehenheitsweisen bewußt sein kann, diese Einsicht liegt der Natur der 
Sache nach jenseits der Grenzen dieses Weltverhaltens. Durchschaut 
der Mensch aber die Bedingtheit dieser Einstellung, sei es, daß er aus 
reinem Forscherdrang den Blick zurückwendet, um die ihm eigenen 
Voraussetzungen seines W elthahens zu ergründen, sei es, daß er durch 
Widerstände, auf die er in seinem Lehensvollzug stößt, dazu gezwungen 
wird, die Weise seiner W elthefindlichkeit kritisch zu prüfen - letzten 
Endes ist immer ein Hindernis der Ausgangspunkt solcher Besinnung -, 
so ist der nächste Schritt, daß er nach den mannigfaltigen Formen 
fragt, in denen ihm Seiendes bewußt ist. Die Besinnung darauf und auf 
sein Bewußtsein habendes Ich ist die Reflexion . Reflexion in diesem 
Sinne ist immer Selhstreflexion, das heißt Bewußtsein des Bewußtseins .  

Was in dieser Reflexion zur Gegebenheit kommt, sind die typischen 
Akte und Gestalten des Bewußthahens, die in der unreflektierten, na­
türlichen, unmittelbar gegenstandsbezogenen Einstellung unhewußt 
zur Anwendung kommen. Die so gekennzeichnete Reflexion ist die 



E i n le i t u ng 3 

natürliche Reflexion, die im Unterschied von der reinen oder transzen­
dentalen Reflexion auf ein Bewußtsein bezogen ist, das noch grund­
sätzlich weltverhaftet ist und noch im engsten Zusammenhang mit 
seinen welthaften Gehalten Gegenstand der Reflexion ist .  Erst die reine 
Reflexion übersteigt diese bewußtseinsmäßige Bezogenheit auf die 
Welt und bezieht sich auf das Bewußtsein rein als Bewußtsein, das 
heißt auf die transzendentale Subjektivität. 

Doch fragen wir noch einmal zurück nach dem eigentlichen Grund 
von Reflexion überhaupt.  Was ist das primum movens dieser Reflexion, 
mit anderen Worten, wie kommt die für die Reflexion notwendige Er­
fahrung vorgängig zustande ? Wir deuteten schon an, daß die sich seiner 
selbst vergewissernde Rückbeziehung des Menschen auf sich selbst 
durch Hindernisse herbeigeführt wird, die ihm seinen Weg unausweich­
lich verstellen .  Von welcher Art diese Widerstände sein können, kann 
nur im Rahmen einer umfassenden Phänomenologie des menschlichen 
Verhaltens ausgeführt werden. Es kommt hier lediglich darauf an, um­
rißhaft den Bereich zu kennzeichnen, in dem die reflektierende Selbst­
erfahrung zustande kommt, und das ist ganz offensichtlich überall dort 
der Fall, wo der Mensch in seinem Dasein in Frage gestellt wird. 

Eine ganz bestimmte Form solcher Infragestellung kann allerdings 
nicht unerwähnt bleiben, weil sie auch für die geschichtliche Genesis 
dieses Bewußtseinszustandes von fundamentaler Bedeutung gewesen 
ist. Das ist die Schuld. Das Wissen um sie, das Schuldbewußtsein, ist 
nachweislich eine der Hauptquellen für das Zustandekommen des 
menschlichen Selbstbewußtseins gewesen. Denn der Schuldige, aus der 
Ordnung der Gemeinschaft Herausgefallene oder Ausgestoßene, erfährt 
durch seine Sonderung eine ihm un-heimliche, bisher unbekannte Selb­
ständigkeit, die auf dem Grunde seines Gewissensbewußtseins ein 
Selbstverständnis erzeugt, für das das neu entdeckte Seihstbewußtsein 
konstitutiv ist. Diese <Gehurt des Selbstbewußtseins aus dem Ge­
wissen>! wird vor allem in der griechischen Tragödie zum bewegenden 

1 So formuliert es in Übereinstimmung mit den historischen Tatbeständen 
zutreffend H.  KUHN, Begegnung mit dem Sein. Meditationen zur Metaphysik des 
Gewissens. Tübingen 1 954, 18. Das lateinische Wort conscientia läßt den oben an­
gedeuteten Sachverhalt noch erkennen ; es meint noch Bewußtsein und Gewissen 
in einem. Die germanischen Sprachen haben diese Einheit dann aufgegeben, wäh­
rend die ro manischen Sprachen daran festhielten. Vgl. dazu R. LINDEMANN, Der 
Begriff der conscience im französischen Denken. Berliner Beiträge zur ro manischen 
Philologie VIII 2, 1 938 ,  wo auch der Begriff der conscientia im Altertum und Mittel­
alter behandelt wird. Vgl . ferner die Untersuchung von J. HEBING, Conscientia 
und conservatio bei den Römern von Cicero bis Hieronymus, Diss. Bonn 1 922 .  



4 Ei nle i t u ng 

Geschehen, aber auch Homer und die alte Lyrik sind für die erste Phase 
der Entdeckungsgeschichte des Ich von eminenter Bedeutung. Die 
Forschung der letzten Jahrzehnte hat hier neue, wichtige Ergebnisse 
gezeitigt, die bei den nachstehenden Untersuchungen ständig mit· 
gedacht worden sind und oft hermeneutisch wertvolle Hinweise gege· 
ben haben. 1  

1 Aus der  Fülle der vorliegenden Forschungsergebnisse seien hier nur die wich· 
tigsten genannt. Eine Fundgrube feiner Beobachtungen ist noch immer die ältere 
Arbeit von H.  OTTER, De soliloquiis quae in l itteris Graecorum et Rarnanorum 
o ccurrunt, Dias. Marburg 1 9 1 4. Sehr wichtig für den oben berührten Fragenkreis 
ist das Werk von W. S CHADEWALDT, Monolog und Selbstgespräch. Untersuchun· 
gen zur Formgeschichte der griechischen Tragödie, Neue Philologische Unter· 
suchungen I I ,  Berlin 1 926. Man vergleiche dazu Tu. BIRT, Der Monolog und 
die Selbstanrede, RhM 80,  1 9 3 1 ,  237-252 .  Speziell mit Homer beschäftigen sich 
die hierher gehörigen Untersuchungen von W. SCHADEWALDT, Von Homers Welt 
und Werk, Stuugart 8 1959, J. BöHME, Die Seele und das I ch im ho merischen 
Epos, Leipzig 1 929  (dazu die Besprechung von B. SNELL, Gnomon 7 , 1 9 3 1 ,  74-86) , 
CHR. VoiGT, Überlegung und Entscheidung. Studien zur Selbstauffassung des 
Menschen bei Ho mer, Berlin 1 934, W. KuLLMANN, Das Wirken der Götter in der 
Ilias, Berlin 1956  (wichtig für das Verständnis des Wesens der Entscheidung in 
der Ilias). Vgl. auch E .  WüsT, Von den Anfängen des Problems der Willensfrei· 
heit, RhM 1 0 1 , 1 958 ,  75-9 1 .  Ferner A. J. FESTUGIERE, Vraisemblance psycholo·  
gique et  forme l itteraire chez les anciens, Philologus 102 ,  1 958, 2 1-42. F R .  WILL, 
Solon's Consciousness of Himself, TAPhA 89, 1958, 301-3 1 1 .  Vgl. auch die Arbeiten 
von K. REINHARDT, Von Werken und Formen ; Vermächtnis der Antike ; 
Tradition und Geist. Wichtig auch W. JAEGER, The Theology of the Early Greek 
Philosophers, Oxford 1947. In besonders utnfassender Weise wird das Problem 
thematisch in den Forschungen von B.  SNELL, Die Ausdrücke für den Begriff 
des Wissens in der vorplatonischen Philosophie. Philologische Untersuchungen 
29, 1 924.  DERS. ,  Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des 
europäischen Denkens bei den Griechen, Harnburg 3 1955 .  DERS. ,  Aischylos 
und das Handeln im Drama, Philol. Suppl. 20 H.  1,  1 928 .  DERS.,  Das Be­
wußtsein von eigenen Entscheidungen im frühen Griechentum, Philol. 85 ,  1 930, 
14 1-158 .  DERS. ,  Ho mer und die Entstehung des geschichtlichen Bewußtseins bei 
den Griechen. I n : Varia Variorum. Festgabe für Karl Reinhardt. Münster-Köln 
1 952 ,  2-1 2 .  Zuletzt hat SNELL sich grundsätzlich geäußert in dem instruktiven 
Vortrag : Entwicklung einer wissenschaftlichen Sprache in Griechenland. Erschie· 
nen in dem Sammelband 'Sprache und Wissenschaft', Göttingen 1 960, 7 3-84. 
Grundlegend für unser Thema sind auch die Abhandlungen von K. v. FRITZ, N6o<; and 
voe:Lv in the Homeric Poems, Class. Philol. 3 8, 1 943, 29  ß'. DERS., Noü<;, voe:i:v and 
their Derivatives in Pre-Socratic Philosophy (excluding Anaxagoras). Part I :  
From the Beginnings to  Parmenides, Class. Philol. 40, 1 945,  223  ß'. Part I I : The 
Post-Parmenidean Period, Class. Philol.  4 1 ,  1 946, 12 ß'. Vgl. j etzt G. B ONA, 11 
'v6o<;' e i 'v6o�' nell' Odissea, Torino 1 959 .  Mit gleicher Intensität wie K. VON FRITZ 
i st dem Problem nachgegangen H. FRÄNKEL, Dichtung und Philosophie des frühen 
Griechentums, New York 1 9 5 1 .  DERS. ,  Wege und Formen frühgriechischen Den­
kens, München 1955 .  Wichtig auch W. NESTLE, Vom Mythos zum Logos. Die 
Selbstentfaltung des griechischen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und 



Ei nle i t u ng 5 

Sokrates. Stuttgart 1 940, 21 942.  Zur griechischen Tragödie vergleiche außer den 
schon genannten Arbeiten M. POHLENZ, Die griechische Tragödie, 2 Bde. , Göttin­
gen 1 1954 ; H. DILLER, Göttliches und menschliches Wissen bei Sophokles, Kiel er 
Universitätsreden H.  1, 1 950 ; DERS. , Über das Selbstbewußtsein der sopho­
kleischen Personen, Festschrift Lesk:y 1 956, 70-85 ; T. B.  L. WEBSTER, Some Psy­
chological Terms in Greek Tragedy, The Journal of Hellenie Studies 77, 1957,  149 
bis 154.  H. KuuN, The True Tragedy. On the Relationship between Greek Tragedy 
and Plato , Harvard Studies in Classical Philology 52 ,  1 94 1 ,  1-40 und 53,  1 942 ,  
37-88 ; DERS . ,  Begegnung mit dem Sein, a .  a .  0., wo eine systematische Unter­
suchung der Beziehung von Gewissen und Bewußtsein durchgefühn ist ; daselbst 
auch zahlreiche Hinweise auf die Geschichte des Problems. Einschlägig ist der 
Aufsatz von R. BULTMANN, Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum, Phi­
lologus 97, 1 948, 1 -36 ; daselbst auch ausführliche Hinweise auf die wichtigste 
Literatur zur Geschichte der Lichtmetaphysik in der Antike. Zur Geschichte 
des Bewußtseinsproblems vgl. auch den RGG-Artikel 'Paulus' von BuLTMANN, 
sowie den Kommentar : Das Evangelium des Johannes, Göttingen 111 950.  Mit 
besonderem Nachdruck sei hingewiesen auf den lehrreichen Vonrag von H.-R.  
ScHWYZER, "Bewußt" und "unbewußt" bei  Plotin. Abgedruckt in : Les sources de 
Plotin. Dix exposes et discussions. Entretiens sur l ' antiquite classique 5 .  Geneve : 
Fondation Hardt 1 960, 345-378 ; S. 379-390 wichtige Diskussionsbeiträge von 
A. H. ARMSTRONG, V. CILENTO, E. R. DODDS, H. DöRRIE, P. HADOT, R. HARDER, 
P. HENRY, W. THEILER und H. -R. SCHWYZER. Die Abhandlung von SCHWYZER 
ist eine außerordentlich verdienstvolle Studie zu den Wönern, mit denen im Grie­
chischen das Bewußtsein bezeichnet werden kann. In diesem Zusammenhang ist 
auch der Vortrag von W. THEILER, Plotin zwischen Plato und Stoa, wichtig, 
der ebenfalls in der genannten Sammlung zum Abdruck geko mmen ist, S.  6 5  
bis 8 6 ,  Diskussionsbeiträge S. 87-103 .  Fördernd ist auch die Abhandlung v o n  M .  
ZEPF, Augustinus u n d  d a s  philosophische Selbstbewußtsein der Antike, Zeitschr. 
f. Rel. u. Geistesgesch. 1 1 ,  1 959,  1 05-132 .  Zur Bewußtseinsproblematik in der rö­
mischen Welt vgl. auch H. FRÄNKEL, Ovid. A Poet between two Worlds, Berkeley 
and Los Angeles 1 945 , und K. ÜEHLER, Zum Text der Cirisklage, Philologus 100 ,  
1 956, 1 40-147 .  Hermeneutisch wichtige Hinweise gibt 0 .  SEEL, Zur  Vorgeschichte 
des Gewissens-Begriffes im altgriechischen Denken. Festschrift Dornseiff, Leip­
zig 1 953,  291-3 1 9. Ferner 0. REGENBOGEN, ll(XL(L6vLov ljluxijc; <pwc;. In : Synopsis, 
Festgabe für Alfred Weber, 1 948 359-396. Die Untersuchung von FR. ZucKER, Synei­
desis - Conscientia. Ein V ersuch zur Geschichte des sittlichen Bewußtseins im griechi­
schen und im griechisch-römischen Altenum. Jenaer Akademische Reden H. 6, 
1 928,  1-26, hat in der Besprechung von B. SNELL, Gno mon 6,  1 930, 2 1 -30,  
einschneidende Korrekturen erfahren. Vgl . ferner H .  ÜSBORNE, Synesis and Syn­
eidesis, Class. Review 45, 1 9 3 1 ,  8 ff. G. JuNG, Syneidesis, Conscientia, Bewußt­
sein, Archiv f. d. ges. Psychologie 89,  1 933 ,  525  ff. Lehrreich sind Einleitung und 
Anmerkungen von H. P. MüLLER zu Text und Übersetzung von Augustins Solilo­
quien in der Reihe ' Die Bibliothek der Alten Welt', Zürich 1 954. Von grundle­
gender systematischer Bedeutung ist die Abhandlung von G. KRÜGER, Die Her­
kunft des philosophischen Selbstbewußtseins, Logos 22, 1 933,  2 2 5-272 ;  j etzt auch 
abgedruckt in : G. KRÜGER, Freiheit und Weltverwaltung. Aufsätze zur Philoso­
phie der Geschichte, Freiburg-München 1 958,  1 1-69.  Von großer Bedeutung für 
das ganze Problem sind auch die Ausführungen von E. CASSIRER, Philosophie 
der symbolischen Formen II, 3 .  Abschnitt : Entdeckung und Bestimmung der sub­
j ektiven Wirklichkeit im mythischen Bewußtsein, sowie E. MEYER, Geschichte 
des Altenums I 18 : Elemente der Anthropologie, 87 ff. Ferner L. KLAGES, Vom 
Wesen des Bewußtseins, München '1 955 .  



6 E i n l e itu ng 

Von dem historischen Faktum der Entstehungsgeschichte des 
Selbstbewußtseins deutlich zu unterscheiden ist der Sachverhalt, daß 
es natürlich bewußte Handlungen gibt, solange es handelnde Men­
schen gibt, die auf Grund getroffener Entscheidungen bewußt handeln 
oder bewußt eine bestimmte Handlung unterlassen. Dabei ist es in un­
serem Zusammenhang ohne Bedeutung, daß diese Entscheidungen oft 
auch auf das Wirken der Götter zurückgeführt werden, weil das an 
dem Charakter der Handlung als solcher, insofern sie bewußt durch­
geführt oder bewußt unterlassen wird, nichts ändert . Es kann also 
nicht überraschen, wenn schon in der vorphilosophischen Literatur 
von bewußtem Handeln oder sonstigen derartigen Formen der Bewußt­
heit gesprochen wird . Das zeigt nur an, daß diese Art der Bewußtheit 
dem Menschen überhaupt zukommt. Davon zu unterscheiden ist das in 
unserem Zusammenhang in Rede stehende Selbstbewußtsein, das erst 
auf einer höheren Reflexionsstufe möglich wurde und für das eine eigene 
Entstehungsgeschichte in Anspruch genommen werden muß. Aber so­
wohl das einfache Bewußtsein, das bloße Begleitwissen, als auch das 
Selbstbewußtsein höherer Reflexionsstufe wird erst da wirklich rele­
vant, wo es selbst Gegenstand des Philosophierens, wo es philosophi­
sches Problem wird . 

Die folgenden Untersuchungen haben es sich zur Aufgabe ge­
macht, in einem ersten thematischen V ersuch dieser Art die Frage 
zu beantworten, wie sich das Platonische und Aristotelische Den­
ken unter dem spezifischen Aspekt des Bewußtseins selbst verstan­
den hat. Es  geht also um die fundamentale Frage, in welchen typi­
schen Akten und Gestalten das Platonische und Aristotelische Den­
ken sich seiner selbst und der Welt vergewisserte. Als Leitfaden dient 
die durchgängige Analyse des noetischen und dianoetischen Denkens, 
ihrer Inhalte und Gegenstände. Die Entfaltung dieser Frage von Auti­
stheues über den Platonischen Sophistes bis zur Interpretation von 
Aristoteles' Metaphysik 0 10 will ich hier nicht zu paraphrasieren ver­
suchen. Die Ergebnisse der Untersuchungen werden zeigen, daß die 
von Platon und Aristoteles vorgenommene Reflexion auf die mannig­
fachen Phänomene, die das Welthaben des Menschen allererst ermög­
lichen, innerhalb derjenigen Grenzen bleibt, die der natürlichen Re­
flexion gezogen sind, wenngleich diese Reflexion gelegentlich auch bis 
nahe an die Grenze dessen kommt, von wo aus dem modernen Betrach­
ter die Möglichkeit einer weiter ausgreifenden Reflexion gegeben scheint . 
Aber diese Möglichkeit wird ausdrücklich und mit Gründen zurück-



Einle i t u ng 7 

gewiesen. In diesem Zusammenhang ist das Problem des philosophi­
schen Selbstbewußtseins von ganz besonderem Interesse. An ihm vor 
allem wird deutlich, wo die Grenzen der natürlichen Reflexion liegen, 
einer Reflexion also, die grundsätzlich und ausschließlich auf ein welt­
bezogenes Bewußtsein geht, mithin die Intentionalität nicht in ihrer 
sinnkonstituierenden, weltschaffenden Leistung erkennt und berück­
sichtigt,  sondern auf die Formen der Erfahrung einer grundsätzlich 
ohne Rest erfahrbaren Welt zielt . Erfahrung hat hier nicht den prag­
matischen Sinn der auf bloßer Wiederholung der Fälle beruhenden 
EfL7tELptcx, die, weil ohne Einsicht in die Ursachen und nur mit Einzel­
fakten beschäftigt, kein Wissen ist, sondern Erfahrung hat hier den 
umfassenden Sinn von mx&oc; und mHl·'Y)fLCX, womit von Platon und 
Aristoteles ebenso die sinnliche wie die geistige Erfahrung bezeich­
net wird. 

Daß in der Geschichte des Bewußtseinsproblems im Altertum mit 
Platon der wesentliche Abschnitt beginnt, ergibt sich schon aus der 
historischen Situation, die eine endliche Entscheidung des Kampfes 
forderte, den Sokrates mit der Sophistik geführt hatte. Dieser Kampf 
war beim Tode des Sokrates keineswegs entschieden, und es bedurfte 
noch der ganzen Gigantomachie des Platonischen Werkes, um der von 
Sokrates eröffneten Auseinandersetzung zum Siege zu verhelfen. Dabei 
erfuhr die auf das Ethische begrenzte Wahrheitssicherung des Sokrates 
notwendig eine gesamtwissenstheoretische Ausweitung und Vertiefung, 
was nicht ohne eine folgenreiche Veränderung des Sokratischen V er­
hältnisses zur Seele möglich war. Obwohl die Seele für den Ethiker 
Sokrates und für sein ethisch-politisches Reformwerk von zentraler 
Bedeutung war, fehlt seinem Interesse an der Seele doch völlig 
der lnnenaspekt, und das deshalb, weil für ihn das aktive, allein 
auf das Gute gerichtete V erhalten der Seele mit der Vorstellung einer 
introspektiven, mit sich selbst beschäftigten Seele unvereinbar schien.1  
Aber Platon gelingt die Vereinigung dieses scheinbar Unverein­
baren, indem er der Sokratischen Dialektik gerade in Gestalt der Re­
flexion allererst ihren wissenschaftstheoretischen Rechtsgrund ver-

1 V gL W. D ILTHEY, Einleitung in die Geisteswissenschaften, Ges. Sehr. I 1 7 8  f.: 
"Auch der Selbstbesinnung des Sokrates geht nicht auf, daß die Außenwelt Phä­
nomen des Selbstbewußtseins, daß uns aber in diesem selber ein Sein, eine Wirk­
lichkeit gegeben sei, deren Erkenntnis uns allererst eine unanfechtbare Realität 
aufdeckt." Vgl. auch J.  STENZEL, Metaphysik des Altertums. Handbuch der Philo­
sophie, Abt. I ,  Beitr. D ,  1 9 3 1 ,  29  ff. u. 9 1 .  



8 Ei nle i t u ng 

mittelt und so durch die Reflexion das ursprüngliche Fragedenken des 
Sokrates in eine wissenstheoretisch begründete Theorie der offenen 
Frage verwandelt, die imstande ist, die Sokratische Fragestellung mit 
Elementen sowohl der eleatisch-heraklitischen Ontologie wie der ioni­
schen Kosmologie als auch der orphisch-pythagoreischen Anschau­
ungen und der zeitgenössischen Naturwissenschaften zu verbinden. 
Die Akte und Gestalten dieser Reflexion und ihre Bedeutung im ge­
samtpsychischen Funktionszusammenhang sowie die weitere Formung 
und Ausgestaltung dieser Reflexion bei Aristoteles zu untersuchen, 
ist ein großer Teil unserer Arbeit bemüht. 

Die Eindeutigkeit, mit der Platon und Aristoteles von den Erschei­
nungen des Denkens und Wissens und von den Gegebenheitsweisen 
des Seienden handeln, und der Umfang der Behandlung dieser Thema­
tik erlauben es, von einer Phänomenologie des Bewußtseins bei Platon 
und Aristoteles zu sprechen. 'Phänomenologie' und 'Bewußtsein' sind 
dabei nicht in irgendeinem schulmäßigen Sinne zu verstehen, der die von 
uns aufzudeckenden Sachverhalte nur verdecken würde. Der Inhalt die­
ser und anderer hier zur Anwendung gelangenden Begriffe bestimmt sich 
vielmehr nach eben den Sachverhalten, die der Gegenstand dieser Un­
tersuchungen sind, die, wie sich zeigen wird, ein wenig bekanntes Ka­
pitel aus der Geschichte des Selbstbewußtseins wieder einsichtig 
machen. 

Viele dieser Sachverhalte, insbesondere bei Aristoteles, sind dadurch 
verschüttet und dem Zugriff der Forschung immer wieder entzogen 
worden, daß man sich allzusehr und fast ausschließlich von einem un­
kritisch in Ansatz gebrachten Schematismus der Seelenteile hat leiten 
lassen, anstatt diese unter dem Aspekt unserer Fragestellung nur als 
Träger von Funktionen zu betrachten und sich streng an die Funktio­
nalität dieser Funktionen zu halten. Damit ist ein Weg gewiesen, der 
sich nicht vorzeitig in psychologisch-physiologische Aporien verliert, 
sondern bis zu j enem höchsten Punkt der antiken Philosophie führt, 
den Aristoteles in seiner Lehre vom noetischen Sein des ersten un­
bewegten Bewegers erreicht hat .  

Die  vorliegenden Untersuchungen haben ihren Ausgang genommen 
von der Erkenntnis, daß in der geschichtlichen Situation der Gegen­
wart der Philosophie die Hauptaufgabe aus der Frage nach der V er­
änderlichkeit oder Unveränderlichkeit des Menschenwesens erwächst. 
Daraus ergibt sich ganz von selbst die Frage nach den verschiedenen 
Selbstauffassungen des Menschen im Laufe der Menschheitsgeschichte, 



E i n l e itu ng 9 

weshalb auch die Erforschung der Geschichte des menschlichen Selbst­
verständnisses eine der hauptsächlichen Forderungen der modernen 
theoretischen Anthropologie an die philosophisch-historische Wissen­
schaft ist. Daß sich unsere Untersuchungen unter dieser speziellen 
Fragestellung - die in Wirklichkeit die umfassendste Frage ist, weil die 
philosophische Selbstauffassung des Menschen in der Theorie des 
Selbstbewußtseins •ein Schnittpunkt aller Fragen des ganzen Mensch­
seins>! ist - insonderheit mit Platon und Aristoteles beschäftigen, hat 
seinen Grund in der gegenwärtigen Lage der Philosophie. Die Vor­
herrschaft des Neukantianismus in der zweiten Hälfte des 19 .  Jahr­
hunderts ist in den ersten Jahrzehnten unseres Jahrhunderts durch 
den Durchbruch der Phänomenologie und des kritischen Realismus 
gebrochen worden. Seitdem ist zum erstenmal nach Kant unter ver­
änderten historischen und systematischen Bedingungen ontologische 
Metaphysik wieder grundsätzlich möglich. Damit aber ist gleichzeitig 
die sachliche Beziehung unseres Philosophierens zur antiken Philo­
sophie gegeJ:,en. Das wird heute schon äußerlich durch die intensive 
philosophische Beschäftigung mit dem antiken Denken angezeigt und 
bestätigt sich b�i der Feststellung, daß die großen direkten, nicht bloß 
mittelbaren Vorgänger der modernen philosophischen Entwicklung im 
19 .  Jahrhundert, zum Beispiel Franz Brentano, um den vielleicht be­
deutendsten zu nennen, ihre richtungweisenden Einsichten der Aus­
einandersetzung mit der klassischen Philosophie des Altertums ver­
danken. Dieser problemgeschichtlich viel zu wenig beachtete Tat­
bestand erklärt zu einem nicht unerheblichen Teil die trotz unserer so 
radikal veränderten Stellung in der Welt und zur Welt doch im gan­
zen erstaunliche Intimität unseres Verhältnisses zu den antiken Den­
kern heute. 

Die große Gefahr in unserer gegenwärtigen philosophischen Situa­
tion ist der Rückfall in den eben erst und, wie einschränkend hinzu­
gefügt werden muß, auf weiten Strecken und in mancherlei Gestalt 
noch höchst unvollkommen überwundenen Subjektivismus. Um so grö­
ßer muß deshalb unsere Bereitschaft sein, von den antiken Denkern 
und besonders von den größten unter ihnen, Platon und Aristoteles, vor 
allem da zu lernen, wo nicht nur die Probleme, sondern auch die mög­
lichen, weil sachnotwendigen Lösungen dieselben geblieben sind . 

1 A. DEMPF, Theoretische Anthropologie, München-Bern 1 950, 1 6 5 . 


	COVER
	TITELEI
	INHALT 
	Einleitung
	ERSTER TEIL: DIE PLATONISCHE NOETIK UND DIANOETIK 
	ERSTER ABSCHNITT
 - Der Rückverweis der Aristotelischen Urteilslehre auf die Platonische Grundlegung und das Urteil als zentrales Thema der Dianoetik überhaupt
	1. Der dialektische Ursprung und das Selbstverständnis der Aristotelischen Logik

	2. Die Doppelseitigkeit des Urteils und die bestimmte Unterscheidung der logischen und der psychischen Seite desselben

	3. Das Parallelismus-Schema von Sein, Denken und Sprache


	ZWEITER ABSCHNITT - Die Antisthenische Erkenntnistheorie und Logik als polemisches Stimulans für die Explikation der Platonischen Urteilslehre
	1. Das Einfache und das Zusammengesetzte

	2. Der erkenntnistheoretische Singularismus

	3. Die problemgeschichtlichen Vorläufer der Antisthenischen Dogmen


	DRITTER ABSCHNITT - Die sachlichen Vorraussetzungen der Platonischen Urteilslehre

	1. Die Ideenkommunikation als der zureichende Grund für die Möglichkeit der Prädikation

	2. Die onomatische Hermeneutik des Seins

	3. Der innere und äußere Logos


	VIERTER ABSCHNITT - Die Platonische Urteilslehre

	1. Die Einheit des Urteils

	2. Die Intentionalität des Urteils

	3. Die Psycholgie des Urteils


	FÜNFTER ABSCHNITT - Die Platonische Noetik und die Beziehung zwischen noetischem und dianoetischem Denken

	1. Der Begriff des Wissens und das Problem des philosophischem Selbstbewußtseins

	2. Das noetische Denken

	3. Der noologische Sinularismus

	4. Das Problem der Wahrheitssicherung



	ZWEITER TEIL: DIE ARISTOTELISCHE NOETIK UND DIANOETIK 
	ERSTER ABSCHNITT - Elemente und Grundzüge der Aristotelischen Logik des Urteils

	1. Die Bestimmung von Subjekt, Prädikat und Urteil

	2. Die Einheit des Urteils

	3. Der Doppelaspekt der Kopula und das Existenzurteil

	4. Das Parallelismus-Schema und die ontologische Stufung


	ZWEITER ABSCHNITT - Die Arestotelische Psychologie des Urteils

	1. Die Entstehung des Urteils

	2. Das Vermögen zur Einheit des Gedachten


	DRITTER ABSCHNITT - Ontologie und Erkenntnistheorie des dianoetischen Denkens

	1. Präliminarien zu 'Metaphysik e 10'
	2. Die kategoriale Ontologie und ihre modalen Prinzipien

	3. Das reale Ansichsein und das Sein des Wahren und des Falschen


	VIERTER ABSCHNITT - Ontologie und Erkenntnistheorie des noetischen Denkens

	1. Das Unzusammengesetzte

	2. Die einfache Apprehension des noetischen Denkens und die [...] 
	3. Der noologische Singularismus

	4. Die reinen [...] als Gegenstände des noetischen Denkens 
	5. Die nicht zusammengesetzten Substanzen [...] als [...] und die Bedeutung von [...] im philosophischen Sprachgebrauch des Aristoteles 
	6. Zur Aristotelischen Theorie der Definition

	7. Die zusammenfassung der Ergebnisse in  'Metaphysik e 10. 1051b33 - 1052a[...]'

	FÜNFTER ABSCHNITT - Die Komplementarität von noetischem und dianoetischem Denken und das Problem des Bewußtseins

	1. Die Übereinstimmung des Gedachten mit dem Seienden 
	2. Die von Platon und Aristoteles erreichte Bewußtseinsstufe und die Grenzen ihrer Phänomenologie des Bewußtseins



	ANHANG

	Literatur

	Sachverzeichnis

	Index verborum

	Verzeichnis der Autoren und Stellen





