Klaus Oehler

| ehre vom Noetischen und
Dianoetischen Denken

bei Platon und Aristoteles

Ein Beitrag zur Erforschung der
Geschichte des BewulBtseinsproblems
in der Antike

WV



KLAUS OEHLER

Die Lehre vom Noetischen und
Dianoetischen Denken
bei Platon und Aristoteles

Ein Beitrag zur Erforschung der
Geschichte des Bewufitseinsproblems
in der Antike

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet iiber <http:/portal.dnb.de> abrufbar.
ISBN 978-3-7873-0653-4
ISBN eBook: 978-3-7873-3723-1

Zweite, mit neuem Vorwort versehene Auflage

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 1985. Alle Rechte vorbehalten.
Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, so-
weit es nicht §§53 und 54 UrhG ausdriicklich gestatten. Gesamtherstel-
lung: BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbestdndigem Werkdruck-
papier, hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in
Germany. www.meiner.de



VORWORT ZUR ZWEITEN AUFLAGE

Die These des Buches, daB das fiir die neuzeitliche Philosophie
zentrale Problem der Reflexion und des Selbstbewulltseins schon,
wenn auch nicht in gleicher Weise, in der antiken Philosophie eine
Rolle gespielt hat, kann wohl heute als allgemein akzeptiert gelten,
wenn man die zahlreichen Belege dafiir in der Forschungsliteratur als
Indiz nimmt. Die Begriindung der These erfolgt durch die erstmalige
Darstellung der Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei
Platon und Aristoteles. Sie ist bis heute die einzige Darstellung ge-
blieben.

Das Buch ist seit vielen Jahren vergriffen. Der Aufforderung, es in
einer zweiten Auflage erscheinen zu lassen, bin ich erst nach Zégern
gefolgt, da ich immer noch hoffte, einige Uberarbeitungen und Ergin-
zungen aus gegenwirtiger Sicht vornehmen zu kénnen. Schliefllich
aber erwies sich nur das photomechanische Verfahren als realisierbar.
Fiir die Verwirklichung dieser Moglichkeit danke ich dem Felix Meiner
Verlag, Hamburg. Die Neuauflage soll helfen, das Buch iiberhaupt
wieder zuginglich zu machen in einer Zeit, in der sowohl wissen-
schaftsgeschichtliche als auch wissenschaftstheoretische Fragestel-
lungen die Thematik des Buches erneut aktualisieren. Statt hier in
eine Erorterung philologischer Detailprobleme einzutreten, méchte ich
das Vorwort zur zweiten Auflage dazu benutzen, auf ein\ige der philo-
sophisch relevanten Fragestellungen hinzuweisen.

Das Komplementirverhiltnis zwischen Noesis und Dianoia in der
Erkenntnislehre von Platon und Aristoteles hat durch die sich daran
anschliefende, in allen europiischen Sprachen ausdriickliche Unter-
scheidung von Intellekt und Ratio, Intuition und Diskursivitit, Ver-
nunft und Verstand, Evidenz (unmittelbare GewiB3heit) und Kritik,
Vertrautheit und Kontrolle seine bis in die moderne Wissenschafts-
theorie hineinreichende Wirkung, wo es im Zusammenhang mit kon-
trovers diskutierten Methodenfragen in verinderter Form wieder
auftaucht.

Stellvertretend fiir andere Beispiele sei das Abduktions- und Induk-
tionsproblem erwihnt. Es ist das Verdienst von Charles Sanders
Peirce, durch Differenzierung des synthetischen Schlielens in Abduk-



VI Vorwort zur zweiten Auflage

tion und Induktion auf die besondere Bedeutung der Hypothesen-
bildung im ErkenntnisprozeB aufmerksam gemacht zu haben. Der
Differenzierung der beiden SchluBformen der Induktion und der Ab-
duktion liegt seine Feststellung zugrunde, daB allein die Abduktion zu
neuen Erkenntnissen fiihre, sie die einzige kreative Schluflform dar-
stelle. Der Wert der Hypothese hingt davon ab, ob sie durch Deduk-
tion und Induktion iiberpriifbar ist. Peirce sieht in der Abduktion die
primire synthetische Schluflform, weil die Induktion nur das durch
die Abduktion antizipierte Ergebnis bestitigen oder widerlegen kann.
Den innovativen Vorgriff leistet die Abduktion, nicht die Induktion.
Daher die Differenzierung. Der abduktive SchluBmodus, in dem die
Ursachen als die Fille hypothetisch angenommener Regeln fungieren,
stellt ein Verfahren zur Konstruktion von Hypothesen dar. Fiir die
Beantwortung der Frage nach der Geltung der Hypothesen ist die
Abduktion nicht zustindig; diese fillt in den Bereich der Deduktion
und der Induktion. Charakteristisch fiir die Peircesche Methodologie
ist die Kombination der drei Schluitypen Abduktion, Deduktion und
Induktion. Den durch die induktive Methode erreichbaren Wahrheits-
gehalt macht Peirce von der Linge der Versuchsreihe abhingig (,,in
the long run‘); das Problematische dieser Auffassung kann hier auBler
Betracht bleiben. Eine andere Frage dagegen ist fiir unsere Thematik
wesentlich, nimlich die Frage, aufgrund welches Kriteriums den
vielen moglichen Hypothesen zur Erklirung eines Phinomens unter-
schiedliche Wahrscheinlichkeiten in bezug auf ihren Realitédtsgehalt
zugeordnet werden koénnen. Denn die Kreativitit der Abduktion
bedeutet eine Erweiterung der Erkenntnisméglichkeit mit neuer
Wahrscheinlichkeitsverteilung. Peirce benennt, dabei an Hume erin-
nernd, als das maBgebliche Unterscheidungskriterium den ,,Instinkt®:
,,All the other races of animals certainly have such instincts; why
refuse them to mankind 7 (Collected Papers 8. 223; vgl. 2. 754). Da
Peirce, wie Kant, dem Menschen das Vermégen der Intuition ab-
spricht, kann dieser Instinkt fiir ihn nicht den Status einer Intuition
haben. Aber er hat eben auch nicht den Charakter der Diskursivitit.
Das ist der entscheidende Punkt.

Dem Peirceschen Paradeigma der Komplementaritiit einer diskur-
siven und einer nicht-diskursiven Einstellung entspricht in der moder-
nen Wissenschaftstheorie die Unterscheidung der Rechtfertigung und
der Entdeckung von Theorien, des , context of justification* und des
,,context of discovery*‘. Dieser Kontextunterscheidung liegt die Ein-



Vorwort zur zweiten Auflage VII

sicht zugrunde, daB3 die Entdeckung von Theorien nicht auf Induktion
und iiberhaupt nicht auf Diskursivitit beschrinkt werden kann,
sondern daB3 dabei auch andere Erfahrungsweisen einwirken, wie das
Erblicken von Strukturen, das Wahrnehmen von Relationen, das
Erfassen von Formen, exemplarisches Wissen, Spontaneitit, Vertraut-
sein, Merken, Selektivitit der Aufmerksamkeit, intuitives Begreifen,
Gefiihl, Gespiir, Phantasie und genetische (natiirliche) und soziale
Faktoren. Dabei ist Peirce weit davon entfernt, den ,,context of dis-
covery* aus der Logik der Forschung in die Wissenschaftspsychologie,
-soziologie und -geschichte zu verlagern. Es spricht vieles dafiir, daf3
es die eben erwihnte, der Kontextunterscheidung zugrunde liegende
Einsicht ist, die auch die alte Lehre von den zwei komplementiren
Denkmodellen, das klassische Rechtfertigungsmodell der Wissen-
schaft, anfinglich begriindet und zum Ingredienz der gesamten Philo-
sophiegeschichte gemacht hat. Von herausragender Bedeutung in
diesem Zusammenhang ist das letzte, 19. Kapitel des zweiten Buches
der Analytica Posteriora, wo Aristoteles von der nicht mehr beweis-
baren Prinzipienerkenntnis handelt. Auch hier, wo es um die Begriin-
dung der Moglichkeit des rationalen, prinzipiengeleiteten Diskurses
iiberhaupt geht, ist kein Intuitionismus im Spiel, vielmehr ist die
Rede von dem Zusammenwirken aller kognitiven Krifte des Men-
schen (vgl. S. 165-169).

Was die Ausgangsfrage des Buches nach der Reflexion in der griechi-
schen Philosophie betrifft, so ist die Beantwortung derselben damals,
Anfang der 60er Jahre, in einem Punkt, der sich auf die Bedeutung
des klassischen griechischen Denkens fiir unser eigenes Denken be-
zieht, bei einigen nicht auf ungeteilte Zustimmung gestoflen. Es geht
um die Auffassung, die beispielsweise in dem Satz zum Ausdruck
kommt: , Die groBe Gefahr in unserer gegenwirtigen philosophischen
Situation ist der Riickfall in den eben erst und, wie einschrinkend
hinzugefiigt werden mufl, auf weiten Strecken und in mancherlei
Gestalt noch héchst unvollkommen iiberwundenen Subjektivismus‘
(S. 9). Man unterstellte dem Autor eine Verweigerung der gegen-
wirtigen Bewufltseinslage. Aus heutiger Sicht bin ich geneigt zu
sagen, dafl meine damalige Diagnose des Zeitgeistes die Gefahr be-
dauerlicherweise noch unterschitzte, wie wir inzwischen durch das
Aufkommen eines neuen Irrationalismus und Anarchismus erfahren
muflten. Die mir diese Verweigerungsmentalitit attestierten, waren
nicht selten dieselben, die sich nur wenige Jahre spiter von dem



VIII Vorwort zur zweiten Auflage

Konsensus-Gedanken inspirieren lieen, wohl unwissend, daf3 auch die-
ser von Aristoteles stammt, von dem ihn Peirce iibernahm, bei dem er
dann in einer allerdings zeitgeschichtlich bedingten Brechung wieder-
entdeckt wurde (vgl. zu Aristoteles vom Vf. Der Consensus omnium
als Kriterium der Wahrheit in der antiken Philosophie und der Patri-
stik, Antike und Abendland 10, 1961, 103-129). Das stimmt trotz
allem zuversichtlich. Solange wir mit unseren angeblich neuen Wahr-
heiten wieder bei den alten Wahrheiten ankommen, besteht noch
Hoffnung.

HamBURG, FEBRUAR 1985 Kraus OEHLER



INHALT

EINLEITUNG . . . . . .

ERsTER TEIL

DiE PLATONISCHE NOETIK UND DIANOETIK

Erster Abschnitt: Der Riickverweis der Aristotelischen Urteilslehre auf die Pla-
tonische Grundlegung und das Urteil als zentrales Thema der Dianoetik iiberhaupt

1. Der dialektische Ursprung und das Selbstverstindnis der Aristote-
lischen Logik .

2. Die Doppelseitigkeit des Urtells und dle bestlmmte Unterscheldung der
logischen und der psychischen Seite desselben .

3. Das Parallelismus-Schema von Sein, Denken und Sprache

Zweiter Abschnitt: Die Antisthenische Erkenntnistheorie und Logik als polemisches
Stimulans fiir die Explikation der Platonischen Urteilslehre
1. Das Einfache und das Zusammengesetzte
2. Der erkenntnistheoretische Singularismus . .. . R
3. Die problemgeschichtlichen Vorldufer der Antlsthemschen Dogmen

Dritter Abschnitt: Die sachlichen Voraussetzungen der Platonischen Urteilslehre
1. Die Ideenkommunikation als der zureichende Grund fiir die Méglich-
keit der Priadikation e
2. Die onomatische Hermeneutik des Seins
3. Der innere und der duBlere Logos

Vierter Abschnitt: Die Platonische Urteilslehre ’

1. Die Einheit des Urtelils .
2. Die Intentionalitit des Urteils
3. Die Psychologie des Urteils .

Fiinfter Abschnitt: Die Platonische Noetik und die Beziehung zwischen noetischem
und dianoetischem Denken
1. Der Begriff des Wissens vom Wissen und das Problem des philosophi-
schen SelbstbewuBtseins e e
2. Das noetische Denken
3. Der noologische Singularismus
4. Das Problem der Wahrheitssicherung

13

18
20

31
41
46

52
56
69

74
79
87

103
112
119
122



X Inhalt

ZwEITER TEIL

DIE ARISTOTELISCHE NOETIK UND DIANOETIK

Erster Abschnitt: Elemente und Grundziige der Aristotelischen Logik des Urteils
1. Die Bestimmungen von Subjekt, Pradikat und Urteil
2. Die Einheit des Urteils . .. .
3. Der Doppelaspekt der Kopula und das Existenzurteil
4. Das Parallelismus-Schema und die ontologische Stufung

Zweiter Abschnitt: Die Aristotelische Psychologie des Urteils

1. Die Entstehung des Urteils . ..
2. Das Vermégen zur Einheit des Gedachten

Dritter Abschnitt: Ontologie und Erkenntnistheorie des dianoetischen Denkens
1. Priliminarien zu ‘Metaphysik ® 10° R
2. Die kategoriale Ontologie und ihre modalen Prinzipien . ..
3. Das reale Ansichsein und das Sein des Wahren und des Falschen .

Vierter Abschnitt: Ontologie und Erkenntnistheorie des noetischen Denkens

1. Das Unzusammengesetzte (t& dobvdeta)

2. Die einfache Apprehension des noetischen Denkens und die vénoig
VONoEWS .

3. Der noologische Singularismus e
4. Die reinen €td7 als Gegenstinde des noetischen Denkens

5. Die nicht zusammengesetzten Substanzen (u#) cuvdetal odoiat) als &mep
8vta und die Bedeutung von bm:p im phllosophlschen Sprachgebrauch
des Aristoteles . . .

6. Zur Aristotelischen Theorie der Deﬁmtlon

7. Die Zusammenfassung der Ergebmsse in ‘Metaphysﬂ( @ 10. 1051 b 33 -
1052 a 4 - . e

Fiinfter Abschnitt: Die Komplementaritit von noetischem und dianoetischem Denken
und das Problem des Bewuftseins

1. Die Ubereinstimmung des Gedachten mit dem Seienden

N
2. Die von Platon und Aristoteles erreichte BewuBtseinsstufe und die Gren-
zen ihrer Phéinomenologie des BewuBtseins

ANHANG

Literatur .
Sachverzeichnis
Index verborum .

Verzeichnis der Autoren und Stellen .

133
139
143
147

151
159

170
173
176

182

186
212
217

221

234

240

245

250

265
281
284
288



EINLEITUNG
Edlnoauny épewutéy
Heraklit
Die Reflexion der philosophischen Erkenntnis auf das Erkennen
selbst ist das zentrale Thema der Philosophie der Neuzeit. Die Frage,
was in dieser Reflexion eigentlich geschieht und wie weit sie getrieben
werden kann, war die philosophische Leitfrage, die schlieBlich zur
Durchfithrung der vorliegenden Untersuchungen den Anstof3 gegeben
hat. Aus dem Sachinteresse heraus stellte sich die historische Frage
nach der Herkunft der Reflexion, nach den Motiven ihrer Entstehung
und nach dem, was vorher an ihrer Stelle stand. Es ist eine weit ver-
breitete Meinung, erst die Neuzeit habe einen durchdachten Begriff
vom Selbstbewufltsein des erkennenden Subjekts ausgebildet. Es 1aBt
sich indes zeigen, und die nachfolgenden Untersuchungen haben das
zur Aufgabe, dall die Frage in dieser Richtung der griechischen Philo-
sophie vertraut war, aber dal} sie aus sachlichen Griinden auf diese
Frage eine andere Antwort geben mufBlte als die Neuzeit. DaBl das
SelbstbewuBtsein im neuzeitlichen Sinne im klassischen griechischen
Denken nicht auftritt, ist nicht die Folge erkenntnistheoretischer Naivi-
tit oder mangelnder Reflexion, sondern die Folge einer ausdriick-
lichen Verwerfung einer im Geltungsbereich des eigenen philosophi-
schen Ansatzes unannehmbaren Méglichkeit. Gleichwohl hat die klas-
sische griechische Philosophie eine in ihrem eigenen Rahmen voll-
giltige Reflexion auf das Erkennen selbst besessen. Darin ist von
groBer Bedeutung das von ihr festgestellte Verhiltnis des im Urteil
sich aussprechenden dianoetischen Denkens zum noetischen Erfassen
der Wesenheiten, ohne welches Urteile nicht sinnvoll wiren. Grund-
legende Einsichten in diesen Problemkomplex verdanke ich den
Arbeiten von Gerhard Kriiger. Sein Aufsatz ‘Die Herkunft des phi-
losophischen SelbstbewufBtseins’ von 1933 hat allererst die Voraus-
setzungen fir die hier vorgelegten Untersuchungen geschaffen.
Eine wichtige Hilfe bei der Analyse und Bestimmung des Verhiltnis-
ses des im Urteilen sich vollziehenden dianoetischen Denkens zum
noetischen Erfassen einfacher Gegebenheiten waren fiir mich die
Beitrige von Carl Friedrich von Weizsicker zur Logik, besonders der
Aufsatz ‘Komplementaritit und Logik’ von 1955, weil die von der
modernen Physik ausgehenden Uberlegungen iiber die Zweiwertigkeit



2 Einleitung

der Logik es dem Interpreten erméglichen, die in der griechischen Philo-
sophie so eminent wichtige Beziehung von dianoetischem und noeti-
schem Denken wieder als reine Sachfrage zu verstehen. Die Herstel-
lung einer Beziehung zwischen der philosophischen Tradition und Pro-
blemen der modernen Grundlagenforschung hat sich im vorliegenden
Fall als auBerordentlich fruchtbar erwiesen. Die Bedeutung der Kennt-
nis d er bewuBtseinstheoretischen Problematik fiir die sachgerechte Be-
handlung der durch den Titel dieses Buches angezeigten Thematik ist
ohnehin erheblich. Dieser Umstand laBt es zweckmiBig erscheinen,
zum besseren Verstindnis des zur Verhandlung stehenden Gegenstan-
des das Wesen der Reflexion andeutungsweise zu bestimmen.

Das urspriingliche und natiirliche Verhalten des Menschen zur Welt,
wie es im Leben des Alltags auch heute noch uneingeschrinkt giiltig
ist, wird beherrscht vom Eindruck der Dinge, die der Mensch in selbst-
vergessener Erfahrung auf sich wirken laf3t. Mit dieser Haltung lebt er
in einer Welt von Vorgegebenheiten, die ihn durch neue Erfahrungen
immer wieder in ihren Bann ziehen. Dieses Reich der sogenannten
realen Welt gilt dieser Erfahrung in unreflektierter Selbstverstindlich-
keit als eine fiir sich bestehende Einheit, innerhalb deren das Einzelne
durch seinen bloen Bezug auf das Ganze schon verstindlich und sinn-
voll erscheint. Die Einsicht darin, da das in der natiirlichen Einstel-
lung Erfahrene als Erfahrenes ein ganzes Biindel von Erlebnisakten
voraussetzt und als von uns Erfahrenes uns nur in bestimmten Ge-
gebenheitsweisen bewuflt sein kann, diese Einsicht liegt der Natur der
Sache nach jenseits der Grenzen dieses Weltverhaltens. Durchschaut
der Mensch aber die Bedingtheit dieser Einstellung, sei es, da} er aus
reinem Forscherdrang den Blick zuriickwendet, um die ihm eigenen
Voraussetzungen seines Welthabens zu ergriinden, sei es, da3 er durch
Widerstinde, auf die er in seinem Lebensvollzug st6t,dazu gezwungen
wird, die Weise seiner Weltbefindlichkeit kritisch zu priifen — letzten
Endes ist immer ein Hindernis d er Ausgangspunkt solcher Besinnung —,
so ist der nichste Schritt, dafl er nach den mannigfaltigen Formen
fragt, in denen ihm Seiendes bewuflt ist. Die Besinnung darauf und auf
sein BewuBtsein habendes Ich ist die Reflexion. Reflexion in diesem
Sinne ist immer Selbstreflexion, das heif3t BewuB3tsein d es BewuBtseins.

Was in dieser Reflexion zur Gegebenheit kommt, sind die typischen
Akte und Gestalten des BewuBthabens, die in der unreflektierten, na-
tiirlichen, unmittelbar gegenstandsbezogenen Einstellung unbewufBt
zur Anwendung kommen. Die so gekennzeichnete Reflexion ist die



Einleitung 3

natiirliche Reflexion, die im Unterschied von der reinen oder transzen-
dentalen Reflexion auf ein Bewufltsein bezogen ist, das noch grund-
sdtzlich weltverhaftet ist und noch im engsten Zusammenhang mit
seinen welthaften Gehalten Gegenstand der Reflexion ist. Erst die reine
Reflexion iibersteigt diese bewuBltseinsmiBige Bezogenheit auf die
Welt und bezieht sich auf das BewuBtsein rein als BewuBtsein, das
heiBlt auf die transzendentale Subjektivitit.

Doch fragen wir noch einmal zuriick nach dem eigentlichen Grund
von Reflexion iiberhaupt. Was ist das primum movens dieser Reflexion,
mit anderen Worten, wie kommt die fiir die Reflexion notwendige Er-
fahrung vorgingig zustande? Wir deuteten schon an, daB die sich seiner
selbst vergewissernde Riickbeziehung des Menschen auf sich selbst
durch Hindernisse herbeigefiihrt wird, die ihm seinen Weg unausweich-
lich verstellen. Von welcher Art diese Widerstinde sein kénnen, kann
nur im Rahmen einer umfassenden Phinomenologie des menschlichen
Verhaltens ausgefiihrt werden. Es kommt hier lediglich darauf an, um-
riBhaft den Bereich zu kennzeichnen, in dem die reflektierende Selbst-
erfahrung zustande kommt, und das ist ganz offensichtlich iiberall dort
der Fall, wo der Mensch in seinem Dasein in Frage gestellt wird.

Eine ganz bestimmte Form solcher Infragestellung kann allerdings
nicht unerwihnt bleiben, weil sie auch fiir die geschichtliche Genesis
dieses BewuBJtseinszustandes von fundamentaler Bedeutung gewesen
ist. Das ist die Schuld. Das Wissen um sie, das SchuldbewuBtsein, ist
nachweislich eine der Hauptquellen fiir das Zustandekommen des
menschlichen SelbstbewuBtseins gewesen. Denn der Schuldige, aus der
Ordnung der Gemeinschaft Herausgefallene oder AusgestoBene, erfihrt
durch seine Sonderung eine ihm un-heimliche, bisher unbekannte Selb-
stindigkeit, die auf dem Grunde seines GewissensbewuBtseins ein
Selbstverstindnis erzeugt, fir das das neu entdeckte SelbstbewuBtsein
konstitutiv ist. Diese ‘Geburt des SelbstbewuBtseins aus dem Ge-
wissen’! wird vor allem in der griechischen Tragédie zum bewegenden

1 So formuliert es in Ubereinstimmung mit den historischen Tatbestinden
zutreffend H. KueN, Begegnung mit dem Sein. Meditationen zur Metaphysik des
Gewissens. Tiibingen 1954, 18. Das lateinische Wort conscientia 13t den oben an-
gedeuteten Sachverhalt noch erkennen; es meint noch BewuB3tsein und Gewissen
in einem. Die germanischen Sprachen haben diese Einheit dann aufgegeben, wiih-
rend die romanischen Sprachen daran festhielten. Vgl. dazu R. LINDEMANN, Der
Begriff der conscience im franzgsischen Denken. Berliner Beitrége zur romanischen
Philologie VIII 2, 1938, wo auch der Begriff der conscientia im Altertum und Mittel-
alter behandelt wird. Vgl. ferner die Untersuchung von J. HEBING, Conscientia
und conservatio bei den Rémern von Cicero bis Hieronymus, Diss. Bonn 1922.



4 Einleitung

Geschehen, aber auch Homer und die alte Lyrik sind fiir die erste Phase
der Entdeckungsgeschichte des Ich von eminenter Bedeutung. Die
Forschung der letzten Jahrzehnte hat hier neue, wichtige Ergebnisse
gezeitigt, die bei den nachstehenden Untersuchungen stindig mit-
gedacht worden sind und oft hermeneutisch wertvolle Hinweise gege-
ben haben.!

1 Aus der Fiille der vorliegenden Forschungsergebnisse seien hier nur die wich-
tigsten genannt. Eine Fundgrube feiner Beobachtungen ist noch immer die iltere
Arbeit von H. OTTER, De soliloquiis quae in litteris Graecorum et Romanorum
occurrunt, Diss. Marburg 1914. Sehr wichtig fiir den oben beriihrten Fragenkreis
ist das Werk von W. SCHADEWALDT, Monolog und Selbstgesprich. Untersuchun-
gen zur Formgeschichte der griechischen Tragiédie, Neue Philologische Unter-
suchungen II, Berlin 1926. Man vergleiche dazu TH. BIrRT, Der Monolog und
die Selbstanrede, RhM 80, 1931, 237-252. Speziell mit Homer beschiftigen sich
die hierher gehérigen Untersuchungen von W. SCHADEWALDT, Von Homers Welt
und Werk, Stuttgart 21959, J. BoaME, Die Seele und das Ich im homerischen
Epos, Leipzig 1929 (dazu die Besprechung von B. SNELL, Gnomon 7, 1931, 74-86),
CHR. Voict, Uberlegung und Entscheidung. Studien zur Selbstauffassung des
Menschen bei Homer, Berlin 1934, W. KULLMANN, Das Wirken der Gétter in der
Ilias, Berlin 1956 (wichtig fiir das Verstindnis des Wesens der Entscheidung in
der Ilias). Vgl. auch E. WissT, Von den Anfingen des Problems der Willensfrei-
heit, RhM 101, 1958, 75-91. Ferner A. J. FESTUGIERE, Vraisemblance psycholo-
gique et forme littéraire chez les anciens, Philologus 102, 1958, 21-42. Fr. WILL,
Solon’s Consciousness of Himself, TAPhA 89, 1958, 301-311. Vgl. auch die Arbeiten
von K. REINHARDT, Von Werken und Formen; Vermichtnis der Antike;
Tradition und Geist. Wichtig auch W. JAEGER, The Theology of the Early Greek
Philosophers, Oxford 1947. In besonders umfassender Weise wird das Problem
thematisch in den Forschungen von B. SNELL, Die Ausdriicke fiir den Begriff
des Wissens in der vorplatonischen Philosophie. Philologische Untersuchungen
29, 1924. DERs., Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des
europdischen Denkens bei den Griechen, Hamburg 31955. DERs., Aischylos
und das Handeln im Drama, Philol. Suppl. 20 H. 1, 1928. DERs., Das Be-
wuBtsein von eigenen Entscheidungen im friihen Griechentum, Philol. 85, 1930,
141-158. DERs., Homer und die Entstehung des geschichtlichen BewuBtseins bei
den Griechen. In: Varia Variorum. Festgabe fiir Karl Reinhardt. Miinster-Kéln
1952, 2-12. Zuletzt hat SNELL sich grundsitzlich geduBert in dem instruktiven
Vortrag: Entwicklung einer wissenschaftlichen Sprache in Griechenland. Erschie-
nen in dem Sammelband ‘Sprache und Wissenschaft’, Géttingen 1960, 73-84.
Grundlegend fiir unser Thema sindauch die Abhandlungenvon K. v. FriTz, Nbo¢ and
voeiv in the Homeric Poems, Class. Philol. 38, 1943, 29 ff. DERs., Notg, voetv and
their Derivatives in Pre-Socratic Philosophy (excluding Anaxagoras). Part I:
From the Beginnings to Parmenides, Class. Philol. 40, 1945, 223 ff. Part II: The
Post-Parmenidean Period, Class. Philol. 41, 1946, 12 ff. Vgl. jetzt G. Bona, Il
“véog’ e 1 Véou’ nell’ Odissea, Torino 1959. Mit gleicher Intensitit wie K. voN FriTz
ist dem Problem nachgegangen H. FRANKEL, Dichtung und Philosophie des friithen
Griechentums, New York 1951. DERs., Wege und Formen friithgriechischen Den-
kens, Miinchen 1955. Wichtig auch W. NESTLE, Vom Mythos zum Logos. Die
Selbstentfaltung des griechischen Denkens von Homer bis auf die Sophistik und



Einleitung 5

Sokrates. Stuttgart 1940, ?1942. Zur griechischen Tragédie vergleiche auBBer den
schon genannten Arbeiten M. PoHLENZ, Die griechische Tragidie, 2 Bde., Gottin-
gen 21954 ; H. DILLER, Géttliches und menschliches Wissen bei Sophokles, Kieler
Universititsreden H. 1, 1950; Dgrs., Uber das SelbstbewuBtsein der sopho-
kleischen Personen, Festschrift Lesky 1956, 70-85; T. B. L. WEBSTER, Some Psy-
chological Terms in Greek Tragedy, The Journal of Hellenic Studies 77, 1957, 149
bis 154. H. KunN, The True Tragedy. On the Relationship between Greek Tragedy
and Plato, Harvard Studies in Classical Philology 52, 1941, 1-40 und 53, 1942,
37-88; DERs., Begegnung mit dem Sein, a. a. 0., wo eine systematische Unter-
suchung der Beziehung von Gewissen und BewuBtsein durchgefiihrt ist; daselbst
auch zahlreiche Hinweise auf die Geschichte des Problems. Einschligig ist der
Aufsatz von R. BULTMANN, Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Altertum, Phi-
lologus 97, 1948, 1-36; daselbst auch ausfiihrliche Hinweise auf die wichtigste
Literatur zur Geschichte der Lichtmetaphysik in der Antike. Zur Geschichte
des BewuBtseinsproblems vgl. auch den RGG-Artikel ‘Paulus’ von BULTMANN,
sowie den Kommentar: Das Evangelium des Johannes, Gottingen 111950. Mit
besonderem Nachdruck sei hingewiesen auf den lehrreichen Vortrag von H.-R.
SCHWYZER, ,,BewuBt* und ,,unbewuBt‘ bei Plotin. Abgedruckt in: Les sources de
Plotin. Dix exposés et discussions. Entretiens sur ’antiquité classique 5. Genéve:
Fondation Hardt 1960, 345-378; S. 379-390 wichtige Diskussionsbeitrige von
A. H. ArmMsTRONG, V. CiLENTO, E. R. Dopps, H. DORrIE, P. HapoTt, R. HARDER,
P. HENrRY, W. THEILER und H.-R. ScewyzeR. Die Abhandlung von SCEWYZER
ist eine auBerordentlich verdienstvolle Studie zu den Wértern, mit denen im Grie-
chischen das BewuBtsein bezeichnet werden kann. In diesem Zusammenhang ist
auch der Vortrag von W. THEILER, Plotin zwischen Plato und Stoa, wichtig,
der ebenfalls in der genannten Sammlung zum Abdruck gekommen ist, S. 65
bis 86, Diskussionsbeitrige S. 87-103. Fordernd ist auch die Abhandlung von M.
ZEPF, Augustinus und das philosophische SelbstbewuBtsein der Antike, Zeitschr.
f. Rel. u. Geistesgesch. 11, 1959, 105-132. Zur BewuBtseinsproblematik in der ré-
mischen Welt vgl. auch H. FRANKEL, Ovid. A Poet between two Worlds, Berkeley
and Los Angeles 1945, und K. OEHLER, Zum Text der Cirisklage, Philologus 100,
1956, 140-147. Hermeneutisch wichtige Hinweise gibt O.SEEL, Zur Vorgeschichte
des Gewissens-Begriffes im altgriechischen Denken. Festschrift Dornseiff, Leip-
zig 1953, 291-319. Ferner O. REGENBOGEN, Axwéwiov $uyiic ¢dc. In: Synopsis,
Festgabe fiir Alfred Weber, 1948 359-396. Die Untersuchung von FR. ZUCKER, Synei-
desis - Conscientia. Ein Versuch zur Geschichte des sittlichen Bewuf3tseinsim griechi-
schen und im griechisch-romischen Altertum. Jenaer Akademische Reden H. 6,
1928, 1-26, hat in der Besprechung von B. SNeELL, Gnomon 6, 1930, 21-30,
einschneidende Korrekturen erfahren. Vgl. ferner H. OsBORNE, Synesis and Syn-
eidesis, Class. Review 45, 1931, 8 ff. G. Juneg, Syneidesis, Conscientia, Bewufit-
sein, Archiv f. d. ges. Psychologie 89,1933, 525 ff. Lehrreich sind Einleitung und
Anmerkungen von H. P. MULLER zu Text und Ubersetzung von Augustins Solilo-
quien in der Reihe ‘Die Bibliothek der Alten Welt’, Ziirich 1954. Von grundle-
gender systematischer Bedeutung ist die Abhandlung von G. KRUGER, Die Her-
kunft des philosophischen SelbstbewuBtseins, Logos 22, 1933, 225-272; jetzt auch
abgedruckt in: G. KRUGER, Freiheit und Weltverwaltung. Aufsitze zur Philoso-
phie der Geschichte, Freiburg-Miinchen 1958, 11-69. Von groBer Bedeutung fiir
das ganze Problem sind auch die Ausfiihrungen von E. CAssIRER, Philosophie
der symbolischen Formen II, 3. Abschnitt: Entdeckung und Bestimmung der sub-
jektiven Wirklichkeit im mythischen BewufBtsein, sowie E. MEYER, Geschichte
des Altertums I 1%: Elemente der Anthropologie, 87 ff. Ferner L. KLAGES, Vom
Wesen des BewuBtseins, Miinchen 41955.



6 Einleitung

Von dem historischen Faktum der Entstehungsgeschichte des
SelbstbewuBtseins deutlich zu unterscheiden ist der Sachverhalt, da3
es natiirlich bewuf3te Handlungen gibt, solange es handelnde Men-
schen gibt, die auf Grund getroffener Entscheidungen bewuf3t handeln
oder bewuflt eine bestimmte Handlung unterlassen. Dabei ist es in un-
serem Zusammenhang ohne Bedeutung, dafl diese Entscheidungen oft
auch auf das Wirken der Gotter zuriickgefiihrt werden, weil das an
dem Charakter der Handlung als solcher, insofern sie bewuft durch-
gefiihrt oder bewuBt unterlassen wird, nichts &ndert. Es kann also
nicht iiberraschen, wenn schon in der vorphilosophischen Literatur
von bewufitem Handeln oder sonstigen derartigen Formen der Bewuf3t-
heit gesprochen wird. Das zeigt nur an, dafl diese Art der Bewufltheit
dem Menschen iiberhaupt zukommt. Davon zu unterscheiden ist das in
unserem Zusammenhang in Rede stehende Selbstbewufltsein, das erst
auf einer hoheren Reflexionsstufe méglich wurde und fiir das eine eigene
Entstehungsgeschichte in Anspruch genommen werden muf}. Aber so-
wohl das einfache BewuBtsein, das blof3e Begleitwissen, als auch das
SelbstbewuBtsein hoherer Reflexionsstufe wird erst da wirklich rele-
vant, wo es selbst Gegenstand des Philosophierens, wo es philosophi-
sches Problem wird.

Die folgenden Untersuchungen haben es sich zur Aufgabe ge-
macht, in einem ersten thematischen Versuch dieser Art die Frage
zu beantworten, wie sich das Platonische und Aristotelische Den-
ken unter dem spezifischen Aspekt des BewuBtseins selbst verstan-
den hat. Es geht also um die fundamentale Frage, in welchen typi-
schen Akten und Gestalten das Platonische und Aristotelische Den-
ken sich seiner selbst und der Welt vergewisserte. Als Leitfaden dient
die durchgiingige Analyse des noetischen und dianoetischen Denkens,
ihrer Inhalte und Gegenstinde. Die Entfaltung dieser Frage von Anti-
sthenes iiber den Platonischen Sophistes bis zur Interpretation von
Aristoteles’ Metaphysik @ 10 will ich hier nicht zu paraphrasieren ver-
suchen. Die Ergebnisse der Untersuchungen werden zeigen, dal die
von Platon und Aristoteles vorgenommene Reflexion auf die mannig-
fachen Phinomene, die das Welthaben des Menschen allererst ermég-
lichen, innerhalb derjenigen Grenzen bleibt, die der natiirlichen Re-
flexion gezogen sind, wenngleich diese Reflexion gelegentlich auch bis
nahe an die Grenze dessen kommt, von wo aus dem modernen Betrach-
ter die Moglichkeit einer weiter ausgreifenden Reflexion gegeben scheint.
Aber diese Maoglichkeit wird ausdriicklich und mit Griinden zuriick-



Einleitung 7

gewiesen. In diesem Zusammenhang ist das Problem des philosophi-
schen SelbstbewufBtseins von ganz besonderem Interesse. An ihm vor
allem wird deutlich, wo die Grenzen der natiirlichen Reflexion liegen,
einer Reflexion also, die grundsiitzlich und ausschlieBlich auf ein welt-
bezogenes BewuBtsein geht, mithin die Intentionalitit nicht in ihrer
sinnkonstituierenden, weltschaffenden Leistung erkennt und beriick-
sichtigt, sondern auf die Formen der Erfahrung einer grundsitzlich
ohne Rest erfahrbaren Welt zielt. Erfahrung hat hier nicht den prag-
matischen Sinn der auf bloBer Wiederholung der Fille beruhenden
¢umewpta, die, weil ohne Einsicht in die Ursachen und nur mit Einzel-
fakten beschiftigt, kein Wissen ist, sondern Erfahrung hat hier den
umfassenden Sinn von md%o¢ und wadnpa, womit von Platon und
Aristoteles ebenso die sinnliche wie die geistige Erfahrung bezeich-
net wird.

Daf} in der Geschichte des Bewuftseinsproblems im Altertum mit
Platon der wesentliche Abschnitt beginnt, ergibt sich schon aus der
historischen Situation, die eine endliche Entscheidung des Kampfes
forderte, den Sokrates mit der Sophistik gefiihrt hatte. Dieser Kampf
war beim Tode des Sokrates keineswegs entschieden, und es bedurfte
noch der ganzen Gigantomachie des Platonischen Werkes, um der von
Sokrates eréffneten Auseinandersetzung zum Siege zu verhelfen. Dabei
erfubr die auf das Ethische begrenzte Wahrheitssicherung des Sokrates
notwendig eine gesamtwissenstheoretische Ausweitung und Vertiefung,
was nicht ohne eine folgenreiche Verinderung des Sokratischen Ver-
hiltnisses zur Seele moglich war. Obwohl die Seele fiir den Ethiker
Sokrates und fiir sein ethisch-politisches Reformwerk von zentraler
Bedeutung war, fehlt seinem Interesse an der Seele doch véllig
der Innenaspekt, und das deshalb, weil fiir ihn das aktive, allein
auf das Gute gerichtete Verhalten der Seele mit der Vorstellung einer
introspektiven, mit sich selbst beschiftigten Seele unvereinbar schien.!
Aber Platon gelingt die Vereinigung dieses scheinbar Unverein-
baren, indem er der Sokratischen Dialektik gerade in Gestalt der Re-
flexion allererst ihren wissenschaftstheoretischen Rechtsgrund ver-

1 Vgl. W. DILTHEY, Einleitung in die Geisteswissenschaften, Ges. Schr. I 178 f.:
s»Auch der Selbstbesinnung des Sokrates geht nicht auf, dal die AuBenwelt Phi-
nomen des SelbstbewuBtseins, da3 uns aber in diesem selber ein Sein, eine Wirk-
lichkeit gegeben sei, deren Erkenntnis uns allererst eine unanfechtbare Realitit
aufdeckt.* Vgl. auch J. STENZEL, Metaphysik des Altertums. Handbuch der Philo-
sophie, Abt. I, Beitr. D, 1931, 29 ff. u. 91.



8 Einleitung

mittelt und so durch die Reflexion das urspriingliche Fragedenken des
Sokrates in eine wissenstheoretisch begriindete Theorie der offenen
Frage verwandelt, die imstande ist, die Sokratische Fragestellung mit
Elementen sowohl der eleatisch-heraklitischen Ontologie wie der ioni-
schen Kosmologie als auch der orphisch-pythagoreischen Anschau-
ungen und der zeitgendssischen Naturwissenschaften zu verbinden.
Die Akte und Gestalten dieser Reflexion und ihre Bedeutung im ge-
samtpsychischen Funktionszusammenhang sowie die weitere Formung
und Ausgestaltung dieser Reflexion bei Aristoteles zu untersuchen,
ist ein groBer Teil unserer Arbeit bemiiht.

Die Eindeutigkeit, mit der Platon und Aristoteles von den Erschei-
nungen des Denkens und Wissens und von den Gegebenheitsweisen
des Seienden handeln, und der Umfang der Behandlung dieser Thema-
tik erlauben es, von einer Phinomenologie des BewuBtseins bei Platon
und Aristoteles zu sprechen. ‘Phinomenologie’ und ‘BewuBtsein’ sind
dabeinicht in irgendeinem schulmiBigen Sinne zu verstehen,der die von
uns aufzudeckenden Sachverhalte nur verdecken wiirde. Der Inhalt die-
ser und anderer hier zur Anwendung gelangenden Begriffe bestimmt sich
vielmehr nach eben den Sachverhalten, die der Gegenstand dieser Un-
tersuchungen sind, die, wie sich zeigen wird, ein wenig bekanntes Ka-
pitel aus der Geschichte des SelbstbewufBitseins wieder einsichtig
machen.

Viele dieser Sachverhalte, insbesondere bei Aristoteles, sind dadurch
verschiittet und dem Zugriff der Forschung immer wieder entzogen
worden, dafl man sich allzusehr und fast ausschlieBlich von einem un-
kritisch in Ansatz gebrachten Schematismus der Seelenteile hat leiten
lassen, anstatt diese unter dem Aspekt unserer Fragestellung nur als
Triger von Funktionen zu betrachten und sich streng an die Funktio-
nalitit dieser Funktionen zu halten. Damit ist ein Weg gewiesen, der
sich nicht vorzeitig in psychologisch-physiologische Aporien verliert,
sondern bis zu jenem héchsten Punkt der antiken Philosophie fiihrt,
den Aristoteles in seiner Lehre vom noetischen Sein des ersten un-
bewegten Bewegers erreicht hat.

Die vorliegenden Untersuchungen haben ihren Ausgang genommen
von der Erkenntnis, daB in der geschichtlichen Situation der Gegen-
wart der Philosophie die Hauptaufgabe aus der Frage nach der Ver-
anderlichkeit oder Unverinderlichkeit des Menschenwesens erwichst.
Daraus ergibt sich ganz von selbst die Frage nach den verschiedenen
Selbstauffassungen des Menschen im Laufe der Menschheitsgeschichte,



Einleitung 9

weshalb auch die Erforschung der Geschichte des menschlichen Selbst-
verstindnisses eine der hauptsichlichen Forderungen der modernen
theoretischen Anthropologie an die philosophisch-historische Wissen-
schaft ist. DaB sich unsere Untersuchungen unter dieser speziellen
Fragestellung — die in Wirklichkeit die umfassendste Frage ist, weil die
philosophische Selbstauffassung des Menschen in der Theorie des
SelbstbewuBtseins ‘ein Schnittpunkt aller Fragen des ganzen Mensch-
seins’! ist — insonderheit mit Platon und Aristoteles beschiftigen, hat
seinen Grund in der gegenwirtigen Lage der Philosophie. Die Vor-
herrschaft des Neukantianismus in der zweiten Hilfte des 19. Jahr-
hunderts ist in den ersten Jahrzehnten unseres Jahrhunderts durch
den Durchbruch der Phiinomenologie und des kritischen Realismus
gebrochen worden. Seitdem ist zum erstenmal nach Kant unter ver-
dnderten historischen und systematischen Bedingungen ontologische
Metaphysik wieder grundsitzlich méglich. Damit aber ist gleichzeitig
die sachliche Beziehung unseres Philosophierens zur antiken Philo-
sophie gegeben. Das wird heute schon duBerlich durch die intensive
philosophische Beschiftigung mit dem antiken Denken angezeigt und
bestitigt sich bei der Feststellung, daB3 die groBen direkten, nicht blo83
mittelbaren Vorginger der modernen philosophischen Entwicklung im
19. Jahrhundert, zum Beispiel Franz Brentano, um den vielleicht be-
deutendsten zu nennen, ihre richtungweisenden Einsichten der Aus-
einandersetzung mit der klassischen Philosophie des Altertums ver-
danken. Dieser problemgeschichtlich viel zu wenig beachtete Tat-
bestand erklirt zu einem nicht unerheblichen Teil die trotz unserer so
radikal verinderten Stellung in der Welt und zur Welt doch im gan-
zen erstaunliche Intimitit unseres Verhiltnisses zu den antiken Den-
kern heute.

Die groBle Gefahr in unserer gegenwirtigen philosophischen Situa-
tion ist der Riickfall in den eben erst und, wie einschrinkend hinzu-
gefiigt werden mufl, auf weiten Strecken und in mancherlei Gestalt
noch héchst unvollkommen iiberwundenen Subjektivismus. Um so gro-
Ber muBl deshalb unsere Bereitschaft sein, von den antiken Denkern
und besonders von den gréBten unter ihnen, Platon und Aristoteles, vor
allem da zu lernen, wo nicht nur die Probleme, sondern auch die mog-
lichen, weil sachnotwendigen Losungen dieselben geblieben sind.

1 A. DEmPF, Theoretische Anthropologie, Miinchen-Bern 1950, 165.



	COVER
	TITELEI
	INHALT 
	Einleitung
	ERSTER TEIL: DIE PLATONISCHE NOETIK UND DIANOETIK 
	ERSTER ABSCHNITT
 - Der Rückverweis der Aristotelischen Urteilslehre auf die Platonische Grundlegung und das Urteil als zentrales Thema der Dianoetik überhaupt
	1. Der dialektische Ursprung und das Selbstverständnis der Aristotelischen Logik

	2. Die Doppelseitigkeit des Urteils und die bestimmte Unterscheidung der logischen und der psychischen Seite desselben

	3. Das Parallelismus-Schema von Sein, Denken und Sprache


	ZWEITER ABSCHNITT - Die Antisthenische Erkenntnistheorie und Logik als polemisches Stimulans für die Explikation der Platonischen Urteilslehre
	1. Das Einfache und das Zusammengesetzte

	2. Der erkenntnistheoretische Singularismus

	3. Die problemgeschichtlichen Vorläufer der Antisthenischen Dogmen


	DRITTER ABSCHNITT - Die sachlichen Vorraussetzungen der Platonischen Urteilslehre

	1. Die Ideenkommunikation als der zureichende Grund für die Möglichkeit der Prädikation

	2. Die onomatische Hermeneutik des Seins

	3. Der innere und äußere Logos


	VIERTER ABSCHNITT - Die Platonische Urteilslehre

	1. Die Einheit des Urteils

	2. Die Intentionalität des Urteils

	3. Die Psycholgie des Urteils


	FÜNFTER ABSCHNITT - Die Platonische Noetik und die Beziehung zwischen noetischem und dianoetischem Denken

	1. Der Begriff des Wissens und das Problem des philosophischem Selbstbewußtseins

	2. Das noetische Denken

	3. Der noologische Sinularismus

	4. Das Problem der Wahrheitssicherung



	ZWEITER TEIL: DIE ARISTOTELISCHE NOETIK UND DIANOETIK 
	ERSTER ABSCHNITT - Elemente und Grundzüge der Aristotelischen Logik des Urteils

	1. Die Bestimmung von Subjekt, Prädikat und Urteil

	2. Die Einheit des Urteils

	3. Der Doppelaspekt der Kopula und das Existenzurteil

	4. Das Parallelismus-Schema und die ontologische Stufung


	ZWEITER ABSCHNITT - Die Arestotelische Psychologie des Urteils

	1. Die Entstehung des Urteils

	2. Das Vermögen zur Einheit des Gedachten


	DRITTER ABSCHNITT - Ontologie und Erkenntnistheorie des dianoetischen Denkens

	1. Präliminarien zu 'Metaphysik e 10'
	2. Die kategoriale Ontologie und ihre modalen Prinzipien

	3. Das reale Ansichsein und das Sein des Wahren und des Falschen


	VIERTER ABSCHNITT - Ontologie und Erkenntnistheorie des noetischen Denkens

	1. Das Unzusammengesetzte

	2. Die einfache Apprehension des noetischen Denkens und die [...] 
	3. Der noologische Singularismus

	4. Die reinen [...] als Gegenstände des noetischen Denkens 
	5. Die nicht zusammengesetzten Substanzen [...] als [...] und die Bedeutung von [...] im philosophischen Sprachgebrauch des Aristoteles 
	6. Zur Aristotelischen Theorie der Definition

	7. Die zusammenfassung der Ergebnisse in  'Metaphysik e 10. 1051b33 - 1052a[...]'

	FÜNFTER ABSCHNITT - Die Komplementarität von noetischem und dianoetischem Denken und das Problem des Bewußtseins

	1. Die Übereinstimmung des Gedachten mit dem Seienden 
	2. Die von Platon und Aristoteles erreichte Bewußtseinsstufe und die Grenzen ihrer Phänomenologie des Bewußtseins



	ANHANG

	Literatur

	Sachverzeichnis

	Index verborum

	Verzeichnis der Autoren und Stellen





