
Alber 49033 / p. 1 /3.4.2019

Ralf Glitza / Kevin Liggieri (Hg.)

Kultur und Bildung

VERLAG KARL ALBER A



Alber 49033 / p. 2 /3.4.2019

Kultur-
philosophische

Studien

Band 3

Herausgegeben von

Hans-Ulrich Lessing, Volker Steenblock †

Beirat

Gerald Hartung, Ernst Wolfgang Orth,
Frithjof Rodi, Jörn Rüsen, Gunter Scholtz



Alber 49033 / p. 3 /3.4.2019

Ralf Glitza
Kevin Liggieri (Hg.)

Kultur und Bildung
Die Geisteswissenschaften
und der Zeitgeist
des Naturalismus

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber 49033 / p. 4 /3.4.2019

Ralf Glitza / Kevin Liggieri (Eds.)

Culture and Education
The Humanities in the Age of Naturalism

The intention of this volume is to strengthen the profile of cultural
philosophy in the age of naturalism with the declared goal to provide
a foundation of self-assertion for the humanities. A central problem
of contemporary philosophy is the relationship between our con-
sciousness, which is capable of the first person perspective and as such
also the origin of culture, and the findings of cognitive sciences and
evolutionary theory since Darwin. The latter seem to shine a new
light on culture. To be sure, this is a fascinating and interesting devel-
opment. But it is also a challenge, since the concept »world« is now
colonised by the scientific worldview. The consequence of that is the
extrapolation of the »causalistic closedness of world« into the ontolo-
gical which continues to replace other theories of knowledge. Thus
the question arises, how contributions of cultural philosophy and the
humanities can compete and provide their own answers to pressing
questions. Based on the work of Dilthey, Cassirer, Simmel and others
the contributions of this volume emphatically show that it is pivotal
for the humanities and the cultural sector to maintain their authentic
character and regain an understanding of their independence.

The Editors:

Dr Ralf Glitza is a Fellow at the Ruhr University of Bochum. For
several years he was a DAAD funded lecturer in China, i. a., at the
Tongji University of Shanghai.

Dr Kevin Liggieri is a research fellow funded by the DFG at the Chair
of Science Studies at the ETH Zurich.



Alber 49033 / p. 5 /3.4.2019

Ralf Glitza / Kevin Liggieri (Hg.)

Kultur und Bildung
Die Geisteswissenschaften und der Zeitgeist des Naturalismus

Gegenstand des Bandes ist eine Profilierung der Kulturphilosophie
mit dem Ziel ihrer nötigen Selbstbehauptung gegenüber einem ge-
genwärtigen Naturalismus. Ein zentrales Rätsel der Gegenwartsphi-
losophie ist das Verhältnis unseres Bewusstseins, der Perspektive der
ersten Person mächtig und Urheber der Kultur zu sein, zu den Er-
kenntnissen der Kognitions- sowie der Evolutionswissenschaften seit
Darwin. In diesen scheint von der Natur her auf die Kultur ein neues
Licht zu fallen. Dies ist ebenso faszinierend wie interessant. Es ist
aber auch eine Herausforderung: Der Begriff der »Welt« wird natur-
wissenschaftlich präokkupiert, Extrapolationen ins Ontologische wie
die »kausale Geschlossenheit der Welt« breiten sich auf Kosten frü-
herer, stärker zurückgenommener Erkenntnis- und Wissenschafts-
theorien aus. Wie steht es demgegenüber mit den Beiträgen von Kul-
turphilosophie und Kulturwissenschaften / Geisteswissenschaften?
Deutlich wird in den Beiträgen im Anschluss an Dilthey, Cassirer,
Simmel und weitere Autoren: Die Notwendigkeit und der Eigen-
charakter kultureller Arbeit müssen öffentlich wie in den Wissen-
schaften wieder bewusst werden.

Die Herausgeber:

Dr. Ralf Glitza ist abg. Studienrat an der Ruhr-Universität Bochum
und war langjährig DAAD-Lektor in China, u. a. an der Tongji-Uni-
versität in Shanghai.

Dr. phil. Kevin Liggieri ist DFG-geförderter Forschungsstipendiat an
der Professur für Wissenschaftsforschung der ETH Zürich.



Alber 49033 / p. 6 /3.4.2019

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49033-4



Alber 49033 / p. 7 /3.4.2019

In Erinnerung an

Volker Steenblock



Alber 49033 / p. 8 /3.4.2019



Alber 49033 / p. 9 /3.4.2019

Vorwort

Dieser Band basiert auf einem »Symposion«, das Volker Steenblock
und Hans-Ulrich Lessing im November 2016 an der Ruhr-Universität
Bochum durchgeführt haben. Gegenstand des Treffens war eine Pro-
filierung der Kulturphilosophie mit dem Ziel ihrer nötigen Selbst-
behauptung gegenüber einem gegenwärtigen Naturalismus. Ein zen-
trales Rätsel der Gegenwartsphilosophie ist das Verhältnis unseres
Bewusstseins, der Perspektive der ersten Person mächtig und Urheber
der Kultur zu sein, zu den Erkenntnissen der Kognitions- sowie der
Evolutionswissenschaften seit Darwin. In diesen scheint von der Na-
tur her auf die Kultur ein neues Licht zu fallen. Dies ist ebenso fas-
zinierend wie interessant. Es ist aber auch eine Herausforderung: Der
Begriff der »Welt« wird naturwissenschaftlich präokkupiert, Extra-
polationen ins Ontologische wie die »kausale Geschlossenheit der
Welt« breiten sich auf Kosten früherer, stärker zurückgenommener
Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie aus. Wie steht es demgegen-
über mit den Beiträgen von Kulturphilosophie und Kulturwissen-
schaften / Geisteswissenschaften? Geboten scheint: Kultur muss in
ihrer Eigenständigkeit wieder bewusst werden. In diesem Sinne ent-
stand auf dem Treffen die Idee zu einem »Kontakt Kulturphilosophie«
an der Ruhr-Universität Bochum,1 der auch in Prozessen kultureller
Bildung wirksam werden möchte.2 Mit diesen Intentionen steht der
Sammelband für das Programm der Kulturphilosophischen Studien,
die im Verlag Alber erscheinen. Im selben Verlag sind zudem bereits
zwei Bände im selben Sinne herausgekommen, nämlich »Vom Ur-
sprung der Kultur« und das »Wunder des Verstehens«.3

9

1 Vgl. ruhr-uni-bochum.de/philosophy/didaktik_kultur/kontakt.html.de.
2 Vgl. die von Volker Steenblock geführten »Gespräche« mit Martin Bollacher, Mein-
hard Creydt, Günter Dux, Helmut Hühn, Stefan Jordan, Michael Maurer, Hans Neu-
mann, Heinz-Jürgen Niedenzu, Ernst Wolfgang Orth, Heiner Roetz und Achim Ste-
phan in derZeitschrift fürDidaktik der Philosophie,Heft »Kultur«, 39 (2017), S. 37–64.
3 Volker Steenblock / Hans-Ulrich Lessing (Hrsg.), Vom Ursprung der Kultur. Mit



Alber 49033 / p. 10 /3.4.2019

Unterschiedliche Beitragslängen erklären sich durch unter-
schiedliche Vortragsformate in der kleinen Tagung und durch einige
Ergänzungen über das Tagungsprogramm hinaus. Wir danken Frau
Nicole Martin, M. A, M. Ed., für Korrekturlektüre.

Bochum, im Sommer 2018 Ralf Glitza und Kevin Liggieri

10

Vorwort

einem Gespräch mit Günter Dux, Freiburg 2014. Vgl. ferner Kevin Liggieri / Hans-
Ulrich Lessing (Hrsg.), Das Wunder des Verstehens, Freiburg 2018.



Alber 49033 / p. 11 /3.4.2019

Inhalt

Abstracts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

I. Wilhelm Dilthey – Philosoph der Kultur?

Wilhelm Dilthey – Philosoph der Kultur? . . . . . . . . . . . . 25
Gudrun Kühne-Bertram

Wilhelm Dilthey als Kulturphilosoph . . . . . . . . . . . . . . 35
Hans-Ulrich Lessing

Kultur als »ontische Notwendigkeit«. Wilhelm Diltheys und
Helmuth Plessners psychophysische Auffassung des Lebens . . . 52
Julia Gruevska

II. Ernst Cassirer und die Kulturphilosophie

Ernst Cassirer – symbolisches Denken als Grundlage der
Kulturphilosophie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
Ralph Köhnen

Funktionsbestimmungen der Kunst in Ernst Cassirers
Essay on Man . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 90
Katharina Bauer

11



Alber 49033 / p. 12 /3.4.2019

III. Georg Simmel als Kulturphilosoph

Modalisierung und Modalisierungsschock. Grundkomponenten
von Kultur und Parakultur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 107
Ernst Wolfgang Orth

Geld, Wirtschaft und Kultur bei Georg Simmel . . . . . . . . . 112
Annika Schlitte

IV. Aspekte neuerer Debatten in der Kulturtheorie

Kultur und Politik im öffentlichen Urteil . . . . . . . . . . . . 129
René Torkler

Kulturelle Bildung im Zeichen der Heterogenität und
mit dem Ziel der Verständigung . . . . . . . . . . . . . . . . 146
Ralf Glitza

»Ein fröhlicher Tanz auf dem Vulkan«?
Ein Dialogversuch zwischen Kulturphilosophie und
Kulturwissenschaften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
Kevin Liggieri

V. Die Kulturphilosophie und der
Zeitgeist des Naturalismus

Der Geist als humane Lebensform – wie er in die Welt kam . . 169
Günter Dux

Die neue Philosophie des Geistes und die Geisteswissenschaften 188
Gunter Scholtz

Natura altera facit saltum. Über den Ur-Sprung der Kultur . . . 205
Jörn Bohr

12

Inhalt



Alber 49033 / p. 13 /3.4.2019

Zur Relevanz einer kulturphilosophischen Deutung von »Natur«
– eine kritische Perspektive auf die neue Naturalisierung des
Menschen am Beispiel von Geschlechtlichkeit . . . . . . . . . 214
Kinga Golus

Über das Verhältnis von Naturalismus, Kultur und Bildung – oder:
wie es ist, ein Mensch zu sein und philosophieren zu können . . 219
Volker Steenblock

Über die Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . 237

13

Inhalt



Alber 49033 / p. 14 /3.4.2019



Alber 49033 / p. 15 /3.4.2019

Abstracts (in Reihenfolge der Artikel):

Gudrun Kühne-Bertram, Dilthey-Herausgeberin und -expertin,
stellt fest: Trotz seiner ablehnenden Haltung gegenüber dem Begriff
der Kulturwissenschaften und dem Fehlen des Ausdrucks Kulturphi-
losophie in seinen Schriften und Briefen kann Diltheys Bestimmung
der Kultur als komplexe Manifestation des menschlichen psycho-
physischen Lebenszusammenhangs einen fruchtbaren Beitrag dazu
leisten, das auch heute noch bestehende Defizit einer Theorie der
Kultur / Kulturphilosophie zu beheben, weil er sich intensiv mit
dem Ursprung, der Entwicklung und der Struktur der Kultur sowie
dem Verhältnis von Gesellschaft und Kultur auseinandersetzt.

Hans-Ulrich Lessing macht die These plausibel, dass Dilthey mit
seinem Projekt einer philosophischen Grundlegung der Geistes-
wissenschaften nicht nur ein »formaler Kulturphilosoph« im Sinne
Wilhelm Perpeets ist, sondern auch mit Recht als veritabler »mate-
rialer Kulturphilosoph« bezeichnet werden kann. Seine wichtigsten
Beiträge zu einer solchen materialen Kulturphilosophie sind die
Theorie der Systeme der Kultur, die er im ersten Buch seiner Ein-
leitung in die Geisteswissenschaften (1883) ausgearbeitet hat, und
der Begriff des »objektiven Geistes«, wie er ihn in seinem Spätwerk
Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften
(1910) ausgestaltet.

Julia Gruevska greift auf das Verhältnis von Wilhelm Dilthey und
Helmuth Plessner zurück. Sie kann dadurch auf etwas Wichtiges hin-
weisen, das manchmal vergessen wird, wodurch die Natur/Geist-
Thematik einen unterkomplexen, bloß dichotomischen Zungenschlag
erhält. Gruevska zeigt, dass das Bemühen um eine adäquate Auf-
fassung der Kultur in der Tradition Diltheys keineswegs aus Desinte-
resse oder Uninformiertheit gegenüber naturwissenschaftlicher For-
schung rührt. Das genaue, aufregende Gegenteil ist der Fall. Dilthey

15



Alber 49033 / p. 16 /3.4.2019

und viele Zeitgenossen und Nachfolger waren vom Naturalismus
ihrer Zeit genauso fasziniert, wie wir es heute noch und wieder sind.
Es gilt, »aus neuer Perspektive die Verbundenheit von Natur und
Geist und die Stellung des Menschen zu bestimmen« (Plessner).

Ralph Köhnen geht davon aus, dass Ernst Cassirers Symbolphiloso-
phie uns denMenschen sehr plausibel als ein Lebewesen vorstellt, das
Sprache, Formeln und Bilder braucht, um die Welt lebbar zu machen.
In der Ausdifferenzierung symbolischer Formen kann es sich von der
sinnlichen Naturbindung entfernen, Sinnschichten formen und über
diese kulturell wie persönlich agieren. Dies betrifft sogar noch ein
scheinbar ausschließliches Naturphänomen wie den Schmerz. Gegen-
über den »unberechtigten Annihilationen Heideggers« ist damit ein
Modus benannt, in dem der Mensch »sein Dasein in Form verwan-
delt«, und zwar im Lauf einer Weiterentwicklung in »die Region der
reinen Form«, die er aus dem Chaos schöpft und diesem gegenüber-
stellt. Zu einer zweiten Linie gelegentlicher Kritik sieht Köhnen eher
Anknüpfungspunkte, nämlich zu Medialitätstheorien und zu Michel
Foucault. Als Fazit konstatiert Köhnen: Es ist »allen Abgesängen zum
Trotz, ein Erbe der Aufklärung immer noch einzulösen, und in diesen
Aspekten liegt auch wohl der zentrale Impetus von Cassirers Kultur-
philosophie: Die Selbstreflexion des Menschen in Symbolen, also
auch in Narrativen, ist das Verständigungsinstrument par exellence,
und dies gerade auch in Krisenzeiten«.

Katharina Bauer diskutiert Ernst Cassirers Begriff der Kunst sowie
deren Rolle unter den kultureröffnenden »symbolischen Formen«
Sprache, Mythos, Religion und Wissenschaft. Cassirer stellt einen
»steigernden, intensivierenden Aspekt der Kunst« heraus, der auf
Bildung und die humanistische Zielperspektive einer »Selbstbefrei-
ung« des Menschen bezogen ist. Während die Wissenschaft – zwar
ohne Zweifel Stolz der menschlichen Vernunft – von der Logik ihres
Zugriffs her abstrahierend, ja »verarmend« wirkt, leistet Kunst eine
»Intensivierung von Wirklichkeit«, eine »Verdichtung und Konzen-
tration«, eine Perspektivenerweiterung der Wahrnehmung. Obwohl
Cassirer Fehlfunktionen und Missbräuche symbolischer Formen
nicht ausschließt, hat seine Kunsttheorie einen deutlich normativ-
idealistischen Zug.

16

Abstracts (in Reihenfolge der Artikel)



Alber 49033 / p. 17 /3.4.2019

Ernst Wolfgang Orth demonstriert, dass Kultur in einer semanti-
schen Wende wurzelt, die dort erfolgt, wo etwas als etwas thematisch
wird, d.h. wo Bedeutung und Sinn erzeugt werden. Dies haben die
Kulturtheoretiker und Philosophen Ernst Cassirer mit der »symboli-
schen Formung«, Max Scheler mit der »Weltoffenheit« und Helmuth
Plessner mit der »exzentrischen Positionalität« zum Ausdruck ge-
bracht, insbesondere aber Georg Simmel mit seiner »Achsendrehung
des Lebens« und »Wendung zur Idee«. Diese Wende ist mit Simmel
entgegen einer naturalistischen Reduktion zu verstehen.

Dass ein »Sinn für den Sinn« im Menschen aufbricht, nennt
Orth Modalisierung. Eine schwierige Pointe dabei ist, dass dieser
Sinn angesichts der Kontingenz der Welt keineswegs garantiert ist,
sondern von uns lediglich vermutet und geglaubt wird. Die daraus
resultierende Verunsicherung wie das Aufbrechen der Sinndimensi-
on überhaupt lässt Orth von einem Modalisierungsschock sprechen,
der am Anfang aller Kultur steht und sie fortlaufend betrifft. Wenn
Kultur die aufgrund der Modalisierung dem Menschen nötige und
zugleich die ihm aufgegebene Einübung und Thesaurierung von Sinn
ist, wird Bildung zu einem entscheidend wichtigen Thema. Denn die
beständig nötige Arbeit am Sinn bedarf (in einem offenkundig ebenso
wörtlichen wie grundsätzlichen Begriffsverständnis) einer kulturel-
len Lesefähigkeit; tatsächlich zu beobachten freilich sind Anzeichen
einer »Inkulturationslegasthenie«. Zugleich gibt es in der Art einer
»Kontingenzneurose« Formen der Verweigerung des stets riskierten
Sinns, die Orth als in der Kultur selbst auftretende »Parakultur« an-
spricht.

Annika Schlitte geht von der verbreiteten Vorstellung aus, dass die
Wirtschaft und die Logik des Geldes gegenüber den anderen Kultur-
sphären und der Bildung im Allgemeinen wie etwas Fremdes erschei-
nen bzw. in einer quasinaturalistischen »Ökonomisierung« als Inva-
soren in Bereichen auftreten, in denen sie nichts zu suchen haben.
Dies hat sein fundamentum in re in bestimmten Exzessen jüngster
Geldwirtschaft und seinen wissenschaftsinternen Grund darin, dass
die Wirtschaftswissenschaften sich in ihrer Mathematisierung von
den Geisteswissenschaften immer mehr fortbewegen. Schlitte zeigt
demgegenüber aber, dass mit Georg Simmel das Geld dem Rest der
Kultur nicht einfach gegenübersteht, sondern von ihm durchaus auch
als ein Rationalisierungsmedium verstanden wird und teilhat an den
Prozessen kollektiver Sinnbildung, wenn auch in der ihm eigenen

17

Abstracts (in Reihenfolge der Artikel)



Alber 49033 / p. 18 /3.4.2019

reduktiven Form. Mit Simmel eröffnet sich die Möglichkeit, die Kul-
turentwicklung auch in Berücksichtigung des Geldes integrativ zu
betrachten.

Indem René Torkler Kultur und Politik mit Hannah Arendt in ein
sehr aufschlussreiches Verhältnis setzt, zeigt er uns »die Welt als eine
öffentliche Sphäre (…), in der Hergestelltes wie Handeln erscheint
und die uns einen Raum des Urteilens eröffnet, der sowohl praktische
als auch poietische Aspekte menschlichen Tätigseins integriert«. Kul-
tur muss als Interaktion der Teilnehmer, als Diskurs von Subjekten
mit anderen Subjekten verstanden werden, mithin immer auch poli-
tisch. In der Bildung als Zielperspektive kann am Ende ein Prozess der
Kultivierung stehen, »bei dem Weltwissen mit Fähigkeiten sokra-
tisch-kritischer Kommunikationsfähigkeit und Aspekten literarisch-
kultureller Bildung verbunden werden soll«.

Ralf Glitza verweist darauf, dass »Kultur« zwar als »Kollektivsingu-
lar« zur Bezeichnung des gesamten zivilisatorisch prägenden Hinter-
grundes unseres Handelns verwendet wird, jedoch zugleich mit dem
Ansatz ihrer Entstehung in einem Differenzmodus auftritt. Ange-
sichts der Tatsache, dass die Kulturen durch Wirtschaftsverkehr und
immens gesteigerte Kommunikationsmöglichkeiten global immer
noch näher aneinanderrücken und damit in Kontakt, potentiell auch
in Konflikt geraten, wie dies migrationsbedingt zugleich auch vor Ort
im Kleinen im Klassenzimmer an unseren Bildungsstätten geschieht,
erscheint eine kulturelle Bildung in der Mitte der Gesellschaft als ein
äußerst naheliegendes und gut begründbares Ziel. Dies wird am Bei-
spiel Chinas verdeutlicht.

Kevin Liggieri sucht das Verhältnis von hermeneutischer Tradition
zu gegenwärtiger kulturwissenschaftlicher Innovation zu bestimmen.
Gegenüber der Auffassung, dass Kultur im Wesentlichen Sinnerzeu-
gung und Bildungsprozess sei, skizziert er wichtige alternative Auto-
ren wie Michel Foucault, an den sich eine Diskurstheorie anschließt,
die untersucht, was historisch in einer jeweiligen Wissensformation
»sagbar« war. Eine solche Diskursanalyse sei in der Praxis »weder
bunt noch mystisch«; sie analysiert Möglichkeitsbedingungen, »von
deren Strukturen die Sprecher im Diskurs meist selbst keine Ahnung
haben«. Doch muss man die Diskurstheorie nicht als Abkehr von
einer klassischen philosophischen Hermeneutik verstehen und auch

18

Abstracts (in Reihenfolge der Artikel)



Alber 49033 / p. 19 /3.4.2019

nicht als Grundsatzkritik am »Sinn«. Vielmehr kann eine Sichtweise
eingenommen werden, die mit anderen Methoden übersehen würde,
um z.B. die epistemischen Voraussetzungen herauszufinden, d.h.
welche Ein- und Ausschlusskriterien beim »Sinn« mitwirken und
wie Trennungen von »Sinn« und »Un-Sinn« eine bestimmte Art
von rationaler, moderner Wissenschaft erst konstituieren. Liggieri
stellt diese gegenüber der Hermeneutik andersartige methodische
Vorgehens- und Zugriffsweise heraus und verweist am Beispiel sei-
ner eigenen Arbeiten zur Philosophie der Technik darauf, dass auch
die Themen in den »neuen Kulturwissenschaften« teils andere sind.

Günter Dux sagt: In einem aufgeklärten Verständnis der säkular ge-
wordenen Welt sind sich Philosophen wie Soziologen darin einig,
dass sich die physiologische Verfasstheit des Menschen aus der Evo-
lution heraus entwickelt hat. Das kann allerdings nur in einem Pro-
zess geschehen sein, in dem sich auch die Anfänge der geistigen
Lebensform des Menschen – Handeln, Denken, Sprache – gebildet
haben. Verständlich wird deren Bildungsprozess, wenn man die Be-
dingungen bestimmt, durch die er möglich wurde. Bedingungen, un-
ter denen sich die humane Lebensform als geistige Lebensform hat
ausbilden können, sind allerdings keine Bedingungen, die sich natur-
geschichtlich umgesetzt haben. Sie sind von den zunächst in der Evo-
lution befangenenMenschen aufgegriffen worden, um in konstruktiv
geschaffene Lebensformen umgesetzt zu werden. Günter Dux geht
damit von Standards dessen aus, was die Naturwissenschaften uns
über die Welt sagen, ohne sich von der Sozialität und Geistigkeit des
Menschen, wie er anderen Ortes formuliert, etwas »abmarkten« zu
lassen.

Gunter Scholtz weist darauf hin, dass man noch vor nicht sehr lan-
ger Zeit unter dem Begriff der Philosophie des Geistes vor allem an
die Philosophie Hegels dachte. Heute aber versteht man darunter
eher die im angelsächsischen Bereich entstandene »Philosophy of
Mind«, Hirnforschung, Kognitionswissenschaften und empirische
Psychologie. Der Beitrag widmet sich einer grundsätzlichen Kritik
der kulturerklärenden Ansprüche des Naturalismus und Reduktio-
nismus. Eine Beschränkung auf »quantitativ hochgerechnete« men-
tale Prozesse ist von vornherein unzureichend, um Kultur und Kul-
turwissenschaften begreiflich machen zu können. Scholtzens These:
Der Mensch muss als derjenige verständlich werden können, der all

19

Abstracts (in Reihenfolge der Artikel)



Alber 49033 / p. 20 /3.4.2019

jene Dinge tun und erleiden konnte, von denen seine Geschichte be-
richtet.

Jörn Bohr beschäftigt sich auf der Basis des Bandes »Vom Ursprung
der Kultur« der Herausgeber Volker Steenblock und Hans-Ulrich
Lessing mit unterschiedlichen Deutungsparadigmata, die antreten,
Kultur zu erklären bzw. verständlich zu machen. Mit der Frage nach
der Kulturgenese sieht dieser Band drei solche Forschungsparadigma-
ta konfrontiert: ein naturalistisch-biologisches, ein sozio-ökonomi-
sches und eine idealistische, mit dem Sinnbegriff operierende Deu-
tungsweise. Bohr skizziert die Einzelbeiträge von Günter Dux, Jörn
Rüsen und anderen und gelangt selbst zu der Einschätzung, dass eine
rein historische Nachzeichnung die »Grundeinsicht« nicht aushebeln
kann, »dass Mensch- und Kulturwerdung eine nicht weiter auflös-
bare Struktureinheit bilden«. Damit »ist der Kulturursprung in die
menschliche Tätigkeit hineinverlegt, in Freiheit von den Bedingun-
gen der physischen Welt«: »Genau dieses Moment der Selbständig-
keit markiert den Punkt, an dem die menschliche Kultur immer wie-
der von Neuem entspringt« (Gerald Hartung).

Für Kinga Golus ist die diskursive Renaturalisierung des Menschen
im Neoevolutionismus aus vielen Gründen verfehlt. Ein Argument,
warum diese Renaturalisierung verfehlt ist, stellt sie exemplarisch
heraus: Ein Naturalismus kann eine kulturunabhängige Definition
von Geschlechterrollen und Geschlechtscharakteren suggerieren, tat-
sächlich aber stellt die scheinbar »natürliche« Herleitung stets eine
kulturelle Deutung des Natürlichen dar. Nötig erscheint eine »De-
maskierung ontologischer und naturalisierender Effekte« (Heike
Kämpf), bis hin zu Judith Butlers Forderung, die evident erscheinen-
de »Matrix der Zweigeschlechtlichkeit« als kulturell bedingtes Phä-
nomen zu deuten, das durch die permanente Wiederholung perfor-
mativer Akte der propagierten Zweigeschlechtlichkeit reproduziert
wird.

Volker Steenblock legt – ausgehend vom »Turmbau zu Babel« als
Kultursymbol – dar, dass der Mensch, so sehr seine Arbeit (begriffs-
ursprünglich am Acker) geradezu kulturkonstitutiv ist, offenbar we-
der praktisch noch theoretisch diese eigene kulturelle Arbeit wirklich
beherrschen kann. Dieser Eindruck ergibt sich zur Theorieseite hin
aus einer Musterung der »Deutungshorizonte« von Natur, Gesell-

20

Abstracts (in Reihenfolge der Artikel)



Alber 49033 / p. 21 /3.4.2019

schaft undGeist, in denen umfassende Kulturerklärungen unternom-
men werden. Diese Deutungen scheinen am Ende zu scheitern, je
mehr sie mit grundsätzlichen Dignitätsansprüchen daherkommen.
Warum das so ist, mag eine Art »transzendentaler« Irritation zeigen,
welche darin liegt, dass wir uns als Erkenntnissubjekte der Welt ge-
genüber positionieren müssen. Aus dieser Spannung von Ich und
Welt resultiert die Kultur als Weltbewältigungsprozess unseres Ich.
Das Ich muss eine solche Weltbewältigung leisten; es vollzieht mit
der dabei nötigen Arbeit einen Prozess der Bildung, dessen Hervor-
bringungen die Hermeneutik für uns erschließt. Im Begriff des Sinns
zeigt sich: Das Rätsel der naturentwachsenen Kultur, ihr Leben und
ihr Verhängnis, wurzelt in unserer menschlichen Existenz. Kultur
demonstriert, wie es ist, ein Mensch zu sein.

21

Abstracts (in Reihenfolge der Artikel)



Alber 49033 / p. 22 /3.4.2019



Alber 49033 / p. 23 /3.4.2019

I. Wilhelm Dilthey –
Philosoph der Kultur?



Alber 49033 / p. 24 /3.4.2019



Alber 49033 / p. 25 /3.4.2019

Gudrun Kühne-Bertram

Wilhelm Dilthey – Philosoph der Kultur?

1. Zum Begriff der Kulturphilosophie

Den Begriff der Kulturphilosophie hat, wie Wilhelm Perpeet in sei-
nem Beitrag im Historischen Wörterbuch der Philosophie angibt,1
der Philosoph Ludwig Stein geprägt, und zwar in seinem im Jahre
1899 erschienen Buch An der Wende des Jahrhunderts. Versuche
einer Kulturphilosophie. Stein unternimmt in dieser »Sammlung
von zwanzig philosophiegeschichtlichen und sozialphilosophischen
Essays« nach eigener Aussage »Streifzüge in das erst urbar zu ma-
chende Gebiet der Kulturphilosophie«.2 Bemerkenswert ist, dass er
eine Eingrenzung ihres Gebietes vornimmt, indem er die »Philo-
sophie der Kultur« im eigentlichen Sinne (»katexochen«) als eine
»Philosophie des westeuropäisch-amerikanischen Kultursystems«
bestimmt.3

Vierzig Jahre später (1939) bezeichnet Ernst Cassirer die Kultur-
philosophie als die »jüngste unter den philosophischen Disziplinen«
und als das wohl »fragwürdigste und ammeisten umstrittene Gebiet«
der Philosophie. Selbst der Begriff der Kulturphilosophie sei »noch
keineswegs scharf umgrenzt und eindeutig festgelegt«.4 Auch Perpeet
äußert in seinem o.g. Artikel, die Kulturphilosophie lasse sich nur
grob strukturieren, wie z.B. in die Kulturkritik und die Philosophie

25

1 Wilhelm Perpeet, Kultur, Kulturphilosophie. In: Joachim Ritter/Karlfried Gründer
(Hrsg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 4, Basel 1976, S. 1309–1324,
hier S. 1311.
2 Ludwig Stein, An der Wende des Jahrhunderts. Versuche einer Kulturphilosophie,
Freiburg i.B. 1899, Vorwort, III.
3 Ebd.
4 Ernst Cassirer, Naturalistische und humanistische Begründung der Kulturphiloso-
phie (1939). In: Ders., Erkenntnis, Begriff, Kultur, hrsgg., eingel. sowie mit Anmer-
kungen und Registern versehen von Rainer A. Bast, Hamburg 1993, S. 231–261, hier
S. 231.



Alber 49033 / p. 26 /3.4.2019

der Kulturwissenschaften. Als ihre herausragenden Vertreter nennt
er Heinrich Rickert, Georg Simmel, Ernst Cassirer, Rudolf Eucken,
Theodor Litt, Oswald Spengler und – Wilhelm Dilthey. Da diese
Autoren zu Beginn des 20. Jahrhunderts wirkten, charakterisiert
Perpeet die Kulturphilosophie als eine »›Mode‹-philosophie der
›goldenen zwanziger Jahre‹«.5

Im beginnenden 21. Jahrhundert wird noch immer die Unbe-
stimmtheit und Beliebigkeit der Kulturphilosophie beklagt, denn bis
heute fehlt es an einer »befriedigenden Verständigung« über ihren
»Problembereich«.6 Sie besitzt keine gültigen Leitlinien ihrer Syste-
matik und Begrifflichkeit. Sowohl eine verbindliche Geschichte als
auch die Theorie einer möglichen zukünftigen Kulturphilosophie
sind noch immer ein Desiderat. Unstrittig ist nur, dass ihre Grenzen
zu anderen Disziplinen, wie z.B. der Anthropologie, Psychologie und
Soziologie, fließend sind.

Die Vagheit des Gebietes der Kulturphilosophie ist bereits er-
kennbar an der Pluralität von Denkern, die im 20. Jahrhundert als
ihre Vertreter genannt werden, sich aber vermutlich in nicht wenigen
Fällen durch diese Charakterisierung missverstanden gefühlt hätten.
So spricht z.B. der Philosoph Heinrich Maier 1926 von einer »ratio-
nalistischen Kulturphilosophie der Aufklärung« und von der »Kul-
turphilosophie« Kants und Fichtes, womit er deren Geschichts-,
Moral-, Rechts-, Staats- und Religionsphilosophie meint.7 Maier
konstatiert, dass sich seine Generation »mit besonderem Eifer um
Kulturphilosophie« bemühe, gibt aber zu bedenken, dass man sich
darüber klar sein müsse, »was an ihr ›philosophisch‹« sei.8 Scharf
kritisiert er die wertphilosophische Richtung der Kulturphilosophie
seiner Zeit, die insbesondere mit dem Namen Heinrich Rickerts ver-
knüpft ist. Er bezeichnet sie als metaphysisch und absolutistisch.9

Heute haben – wie schon in den 20er Jahren des letzten Jahr-
hunderts – die Schlagwörter Kultur, Kulturphilosophie und Kultur-
wissenschaft(en) Hochkonjunktur. Es wäre dringend nötig, einen

26

Gudrun Kühne-Bertram

5 Perpeet, Kultur, Kulturphilosophie, a. a.O., S. 1310.
6 Z.B.: Peter Prechtl/Franz-Peter Burkhard (Hrsg.), Kulturphilosophie. In: Metzler
Lexikon Philosophie. Begriffe und Definitionen, 3. erweiterte und aktualisierte Aufl.,
Stuttgart, Weimar 2008, S. 322–324, hier S. 322.
7 Heinrich Maier, Philosophie der Wirklichkeit. Erster Teil: Wahrheit und Wirklich-
keit, Tübingen 1926, S. 22, 566.
8 Ebd., S. 561.
9 Vgl. Maier, Philosophie der Wirklichkeit, a. a.O., S. 563, 566.



Alber 49033 / p. 27 /3.4.2019

Konsens darüber zu erzielen, was Kulturphilosophie ist und welche
Gegenstände sie behandeln soll. In eins damit wäre zu begründen,
worin sie sich von anderen Disziplinen, wie z.B. der Anthropologie
oder der Sozialphilosophie unterscheidet. Zur Klärung dieser wissen-
schaftstheoretischen Probleme der Kulturphilosophie könnte Dil-
theys Theorie vom Strukturzusammenhang des menschlichen Le-
bens im individuellen wie im geschichtlich-gesellschaftlichen Raum
vielleicht einen Beitrag leisten.

2. Diltheys Philosophie des Lebens und
die Fundierung der Kultur

Im Rahmen seines Vorhabens, die Geisteswissenschaften als eine re-
lativ selbständige und gegenüber den Naturwissenschaften gleich-
wertige Wissenschaftsgruppe zu konstituieren, nehmen Diltheys
Analysen ihren Ausgang bei den Phänomenen der erfahrbaren, ge-
schichtlich geprägten gesellschaftlichen Welt. Er will Gemeinsam-
keiten in deren Strukturen, Entstehungsbedingungen und »Bildungs-
gesetzen« auffinden – und zwar mit dem Ziel einer »objektiven
Erkenntnis« der Lebenswirklichkeit. Rückblickend schreibt Dilthey
in seinem letzten Lebensjahr (1911) in der Vorrede zu seiner geplan-
ten Aufsatzsammlung Die Philosophie des Lebens, es sei »der herr-
schende Impuls« seines Denkens gewesen, sich »im Geist der großen
Aufklärung an die erfahrbare Wirklichkeit als die Eine Welt unseres
Wissens zu halten« und »das Leben aus ihm selber verstehen zu
wollen«.10 Sein Ziel ist eine möglichst allgemeingültige Erkenntnis
des Menschen und seiner Welt: »Wir wollen Wirklichkeit gewahr
werden.« (I, 91)

Im Zentrum der Philosophie Diltheys steht der Mensch, der so-
wohl in einer je spezifischen mitmenschlichen Welt als auch in einer
bestimmten natürlichen Umwelt lebt, denn er ist nicht nur Geist,
sondern auch und in erster Linie Natur. Daher sind nicht nur die
Geisteswissenschaften, welche immer auch die Natur zur »Unter-
lage« haben (VII, 119), sondern ebenso die Naturwissenschaften für
die Erkenntnis des Menschen und seiner Welt wichtig.

27

Wilhelm Dilthey – Philosoph der Kultur?

10 Wilhelm Dilthey, Gesammelte Schriften. Bd. V, 418 und 4. [Nachfolgend wird aus
den Gesammelten Schriften (= GS) unter Angabe der Bandzahl in römischen und der
Seitenzahl in arabischen Ziffern zitiert.]



Alber 49033 / p. 28 /3.4.2019

Den gemeinsamen Ursprung beider Wissenschaftsgruppen er-
kennt Dilthey in der Erfahrung. Er vertritt die Auffassung, dass es
im Grunde nur eine ungeteilte Erfahrung gibt, die sich erst im Laufe
der Wissenschaftsgeschichte in einer »doppelten Richtung« aus-
einander entwickelt habe, so dass die äußere Erfahrung die Grundlage
der Naturwissenschaften und die innere Erfahrung das Fundament
der Geisteswissenschaften bildet (XVIII, 194). In ähnlicher Weise
spricht später Ernst Cassirer von einer »ursprünglichen Doppelrich-
tung des Anschauens undWahrnehmens«, welche zu der Dichotomie
der Wissenschaft in Natur- und Kulturwissenschaft geführt habe.11

Dilthey bestimmt die Philosophie als eine Wissenschaft, welche
alle Erfahrungen zum Gegenstand hat, also als eine empirische oder
Erfahrungswissenschaft, deren Gegenstand der Gesamtzusammen-
hang des menschlichen Lebens in allen Bereichen sowie in seiner ge-
schichtlichen Gewordenheit ist. Die Philosophie hat die Aufgabe, die
Struktur der Lebenseinheit als den Grund des durch unser Handeln
und Schaffen, unsere Erfahrungen und unser Wissen gewordenen
komplexen Zusammenhangs freizulegen (vgl. I, 89). Denn dieser
Strukturzusammenhang ist es, der die gesamte Kultur hervorbringt,
und zwar das »Naturerkennen« und die »Herrschaft über die Natur«
ebenso wie das soziale und wirtschaftliche Zusammenleben, Sittlich-
keit, Recht, Kunst, Religiosität etc. (VIII, 185). So bestimmt Dilthey
die Philosophie als die »Analysis, welche von dem Zusammenhang
der in die Wissenschaften erhobenen Bezüge des Menschen in den
Lebenszusammenhang desselben zurückgeht«.12

Von dieser Überzeugung ausgehend unternimmt Dilthey den
Versuch, nachzuweisen, wie sich durch die fortschreitende Aus-
differenzierung der komplexen »Totalität des Seelenlebens« die unter-
schiedlichen gesellschaftlichen und kulturellen »Zweckzusammen-
hänge«, zu denen auch die Wissenschaften zählen, im geschichtlichen
Verlauf herausbildeten – und zwar in Richtung auf eine »gesunde
Selbständigkeit« der verschiedenen »Faktoren unsres intellektuellen
Lebens, des religiösen Glaubens, der Naturwissenschaften und der
Geisteswissenschaften«.13

28

Gudrun Kühne-Bertram

11 Ernst Cassirer, Zur Logik der Kulturwissenschaften. Fünf Studien, 6. unveränderte
Aufl., Darmstadt 1994, S. 56.
12 Wilhelm Dilthey, Briefwechsel. Bd. III: 1896–1905, hrsgg. von Gudrun Kühne-
Bertram und Hans-Ulrich Lessing, Göttingen 2019, Dilthey an Graf Paul Yorck von
Wartenburg [5. oder 12. Juli 1896], Brief [1015], S. 67.
13 Wilhelm Dilthey, Briefwechsel. Band II: 1882–1895, hrsgg. von Gudrun Kühne-


