Albert der Grofle

Uber das Gewissen und
den praktischen Intellekt



Herders Bibliothek
der Philosophie des Mittelalters

Herausgegeben von
Alexander Fidora, Matthias Lutz-Bachmann,
Isabelle Mandrella, Andreas Niederberger

Band 44
Albert der Grofie

Uber das Gewissen und
den praktischen Intellekt



Albert der Grofie

Uber das Gewissen und
den praktischen Intellekt

Eine Textauswahl aus De homine,
den Quaestiones und De anima

Lateinisch
Deutsch

Eingeleitet und tibersetzt
von Henryk Anzulewicz
und Philipp Andreas C. Anzulewicz

Wi

=
FREIBURG ‘- BASEL - WIEN

N

HERDER



Es ist unsere angenehme Pflicht, den Herausgebern von Herders
Bibliothek der Philosophie des Mittelalters, namentlich Herrn Prof.
Dr.Dr. Matthias Lutz-Bachmann, Herrn Prof. Dr. Alexander Fidora,
Frau Prof. Dr. Isabelle Mandrella und Herrn Prof. Dr. Andreas Nie-
derberger, fiir die Aufnahme der vorliegenden Textauswahl aus dem
Werk des Albertus Magnus zur Gewissensproblematik und zu deren
philosophischer Re-Interpretation in die nunmehr 3. Serie ihrer
Reihe ganz herzlich zu danken. Besonderer Dank gilt Frau Prof.
Mandrella fiir ihre kritische Lektiire der Einleitung und hilfreichen
Verbesserungsvorschlage und Frau Ursula Kriiger fiir ihre tiberaus
sorgfiltige Revision der gesamten Druckvorlage in sprachlicher Hin-
sicht. Thr gilt auch unser Dank fiir die exzellente Betreuung des Pro-
jektes seitens der Herausgeber und Herrn Dr. Stephan Weber seitens
des Herder Verlages. Last but not least danken wir Herrn Fabian
Bohnen fiir seine Unterstiitzung beim Korrekturlesen.

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

meuSsc(or:g FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satz: SatzWeise, Trier

Herstellung: Té$insk4 Tiskarna a.s., Cesky Tésin
Printed in the Czech Republic

ISBN 978-3-451-38317-5



Inhalt

Einleitung .. ........ .. .. .. .. .. .. ....

1. Gegenstand und Zielsetzung dieses Textbandes . . . . .

2. Begriffsgeschichtliche Voraussetzungen
des mittelalterlichen Gewissensverstindnisses . . . . . .

3. Die Entwicklung der scholastischen Gewissenslehre
bis zu Albertus Magnus . . . . ... ... ... ... ..

4. Das Lehrstiick des Albertus Magnus {iber die
Synderesis und das Gewissen:
Anfinge, Entfaltung und philosophische Umdeutung
zur Theorie des praktischen Intellekts . . ... ... ..

5. Zu dieser Ausgabe des lateinischen Textes
und der Ubersetzung . . . . ... ... ..........

6. Abkiirzungen und diakritische Zeichen . . . . . . . . ..

Text und Ubersetzung

I. Texte aus De homine . . . . . . . . . . ...

1.

Uber den praktischen Intellekt . . ... ... ....
1.1.  Welcher der praktische Intellektist . . . . . .
1.2.  ObD er eine Kraft oder viele [Krifte] ist . . . . .
1.3. Oberimmer richtigist . . ... ... .....
1.4. Was der Unterschied zwischen dem prak-
tischen und dem theoretischen [Intellekt] ist

Uber die Vernunft mit ihrem niederen

und hoheren Teil . . . . .. ... .. ... ... ...

Albert der GroBe

15

24

78

11

115
115
115
125
129

135

143



Inhalt

3. Uber die Synderesis . . ... ... ..........
3.1.  Was sie der Substanz und
der Definition nachist . .. ... ... ....
3.2.  Ob es moglich ist, dass die Synderesis
manchmal siindigt oder irrt . . . . ... ...
3.3.  Ob die Synderesis bei manchen [Menschen]
ausgeloschtwird . . . .. .. .. . L L.
4. UberdasGewissen . . . . ... ... ... ......
4.1. Was das Gewissenist . .. ...........
4.2. ODb das Gewissen immer richtig ist
oder ob es manchmal nicht richtig sein kann
4.3. Ob es in einem ausgeloscht werden kann

II. Texte aus der Quaestiones-Sammlung . . . . .. ... ..
1. Untersuchung iiber die hohere Vernunft

und die Synderesis . . . . ... ... Lo L
Art. 1: Ob die hohere Vernunft siindigen kann .

Art. 2: Ob die hohere Vernunft lasslich und schwer
oder nur schwer stindigen kann . . . ... ..

Art. 3: Ob die hohere Vernunft und die Synderesis
dasselbesind . . . .. ... . L L.
Art. 4: Ob die Synderesis siindigen kann . . . . . . .

2. Untersuchung iiber das GewissenI . . . . ... ...

Art. 1: Was das Gewissen wirklich ist,

ob ndmlich ein Vermogen oder ein Habitus . .
Art. 2: Ob [das Gewissen] ein natiirlicher

oder ein erworbener Habitusist . ... .. ..
Art. 3: Ob das Gewissen dasselbe wie das Naturgesetz

und wie die Synderesisist . . . . ... .. ...
Art. 4: Ob das Gewissen bei allen Gegenstinden

bindet . ........... .. .. .. .. ..
Art. 5: Ob das Gewissen beim [sittlich] Indifferenten

bindenkann . ... ... ... ... ... ..
Art. 6: Ob Handeln gegen das Gewissen

eine Todstindeist . ... ............
Art. 7: Ob jemand beim [sittlich] Indifferenten

einem Vorgesetzten stirker als seinem

Gewissen verpflichtet ist,

wenn diese einander widersprechen . . . . ..

183
191

193

193
193

209

215
229

233

235

HBPhMA



3. Untersuchung {iber den niederen und den hoheren
Teil der Vernunft . . . ... ... ... . ... .. ..
Art. 1: Ob [die Vernunft] nur ein Vermdgen ist

oder mehrere Vermégen umfasst . . . . . . ..
Art. 2: Ob verweilende Ergotzung eine Todsiinde
in der niederen Vernunftist . ... ... ...

4. Untersuchung iiber die Synderesis . . . . .. .. ..

Art. 1: Ob die Synderesis ein Vermogen
oder ein Habitusist . . ... ... ... ....
Art. 2: Ob die Synderesis stiirzenkann . . . . . . ..

5. Untersuchung tiber das GewissenII . . . . . . . ..

Art. 1: Was das Gewissenist . . . . ... ... ....

III. Texte aus dem Kommentarwerk De anima . . . . . . .
Der vierte Traktat des dritten Buches Uber die Seele,
in welchem die bewegenden Krifte abgehandelt werden

Kapitel 1: Welcher Seelenteil die bewegende [Kraft] ist
Kapitel 2: Dass das vegetative und das sinnenhafte
Prinzip an sich keine Prinzipien rdumlicher
Bewegungsind . . . .. .. ... . L oL
Kapitel 3: Dass weder der theoretische noch der
praktische Intellekt noch das Begehren an sich die
Ursache der Bewegung sind, sondern zwei von diesen
oder alle drei zugleich . . .. ... ....... ...
Kapitel 4: Uber die Unterschiede zwischen dem
praktischen und dem theoretischen Intellekt
Kapitel 5: Auf welche Weise die Beweger der Art nach
eines und dem Zugrundeliegenden nach vieles sind .
Kapitel 6: Dass der bewegende Intellekt immer richtig ist,
das Einbildungsvermdgen aber und das Begehren
[manchmal] richtig und [manchmal] nicht richtig
sind ...
Kapitel 7: Das alles Bewegende der Art nach eines und
der Zahl nach vieles ist und auf welche Zahl und
welche Art es zurtickgefithrt wird . . . . . . . . . ..
Kapitel 8: Wie beschaffen die fortschreitende Bewegung
ist, insofern sie von einem raumlich unbewegten
Bewegerausgeht . . ... ... ... .. .. .. ...

Albert der GroBe

Inhalt

405

411



Inhalt

Kapitel 9: Was das Bewegende bei den unvollkommenen
Sinnenwesen ist und wann der eine Beweger einen
anderen bewegt und umgekehrt . . . ... ... .. 421

Kapitel 10: Ein erlauternder Exkurs tiber andere
Verschiedenheiten von Bewegenden gemifl den

Platonikern und Theologen . . . . .. .. ... ... 429
Anhang
Der Terminus conscientia in der lateinischen
Vulgata-Ubersetzung der Bibel . . . ... ........ 445
Literaturverzeichnis . . . . ... ... .. ... ... .... 453
Glossar . . . . . . 467
Bibelstellen . . . . . . . . . .. .. ... 471
Personenregister . . . . ... ... ..o oL 473

8 HBPhMA



Einleitung

1. Gegenstand und Zielsetzung dieses Textbandes

Das dem Menschen eigene, unter dem Begriff des Gewissens sub-
sumierte sittliche Bewusstsein und die darauf zuriickgefiihrte Sub-
jektivitdt sind der Sache und dem Begriff nach weder eine Ent-
deckung der christlichen Philosophie noch der Neuzeit, wie es
manche plakative Formulierung in der historischen Forschung zu
suggerieren scheint.! Denn dieser Begriff und die Reflexionen darii-
ber sind dem Sinngehalt nach bereits in den biblischen Biichern des
Alten Testaments und im vorphilosophischen Denken der hellenisti-
schen Antike, der Wiege der Latinitét, anzutreffen. Sie scheinen bis
in die Anfinge der Geistesgeschichte zuriickzureichen, nicht nur auf
die westliche Zivilisation begrenzt und auch nicht aus der Lebens-
welt des Menschen und neuerdings auch dem interdisziplindren Dis-

! Vgl. U. Stormer-Caysa (Hg. und Ubers. / A. Mirker, Ubers.), Uber das Ge-
wissen. Texte zur Begriindung der neuzeitlichen Subjektivitit, Weinheim 1995.
Th. Kobusch, Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivitit, Darm-
stadt 2006. Hierbei ist anzumerken, dass die Subjektivitit ein umfassenderer
Begriff als das »Gewissen< im theologischen und moralphilosophischen Sinne
ist, der den Prozess der dufleren und inneren Wahrnehmung qua Selbst-
Wahrnehmung >bewusst« macht. Der Begrift wird in den Quellen und in der
neueren Forschung weder priméar noch zwangsldufig auf den sittlichen Aspekt
bezogen, so z.B. bei Ps.-Augustinus (Alcherus Claraevallensis?), De spiritu et
anima c. 50, PL 40 (1887), Sp. 816: »conscientia infirmitatis propriae«, und bei
Hugo de S. Victore, De modo orandi c. 1, PL 176 (1880), Sp. 979A: »conscien-
tia infirmitatis suae«; fiir die neuere Forschung siche Ch. Kranich-Strétz,
Selbstbewusstsein und Gewissen. Zur Rekonstruktion der Individualititskon-
zeption bei Peter Abaelard, Minster 2008, bes. S. 6ff,, S. 116ff,, S. 120f. Th.
Scarpelli Cory, Aquinas on Human Self-Knowledge, Cambridge 2014; dies.,
»Consciousness and Self-Consciousness, in: R. Cross / J. T. Paasch (Hg.),
Routledge Companion to Medieval Philosophy, im Erscheinen. Ferner vgl. auch
J. Stelzenberger, Die Beziehungen der friihchristlichen Sittenlehre zur Ethik der
Stoa, Miinchen 1933, bes. S. 186-216.

Albert der GroBe 9



Einleitung

kurs wegzudenken zu sein. Indes sind die inhaltliche Ausgestaltung
des Begrifs, ihre Begriindung und Implikationen, in der diachronen
und kulturgeschichtlichen Perspektive betrachtet, bisweilen sehr un-
terschiedlich.?

Ein Aspekt der Geschichtlichkeit des Gewissenskonzeptes soll im
Folgenden an seinem begrifflichen Sinngehalt, seiner Struktur und
Begriindung sowie nominellen Bezeichnung exemplarisch fiir den
abendldndischen Kulturraum anhand einer Textauswahl aus dem
Werk des Albertus Magnus aufgezeigt werden. Bei dieser Prisen-
tation geht es um die Vergegenwirtigung der Geschichte eines der
Schliisselbegriffe der Moral und der »Handlungstheorie« aus der Zeit
der Hochscholastik, eines Begriffs, der bis heute nichts an Aktualitdt
eingebiif3t hat. Die Tatsache, dass hierbei auf einen historisch ge-
wachsenen, vom griechischen Terminus cuveidnotg in die lateini-
sche Sprache mit conscientia tibertragenen und vermutlich von Not-
ker dem Deutschen (11022), einem Benediktinerménch aus St.
Gallen, mit dem Lehnwort >gewizzani« in das Althochdeutsche ein-
gefithrten Begriff zuriickgegriffen wird,* der in der Kontinuitat sei-
ner sittlichen Valenz und Verwurzelung in der Lebenspraxis steht,
wird selten wahrgenommen und reflektiert. Diesen Eindruck der
Geschichtsvergessenheit vermitteln die meisten der neueren wissen-
schaftlichen Studien und interdiszipliniren Diskussionen, die das
Gewissen zum Gegenstand haben.

Das Interesse am Begriff des Gewissens zeigen sowohl die histo-
risch, systematisch und vergleichend als auch anwendungsorientiert
verfahrenden Geisteswissenschaften. Zu ihnen zdhlen Philosophie
und Theologie, Literaturwissenschaften, Psychologie, Soziologie
und Jurisprudenz, um nur einige der einschlidgigen Disziplinen zu
nennen. Der Ansicht, dass das Stichwort »Gewissen« in den neueren
Nachschlagewerken zur Psychologie, Padagogik, Soziologie oder
philosophischen Ethik nur in seltenen Fillen vorkomme, im 6ffent-
lichen und alltdglichen Sprachgebrauch hingegen eingebiirgert

2 Vgl. H. Chadwick, Betrachtungen iiber das Gewissen in der griechischen, jii-
dischen und christlichen Tradition (Vortridge. Rheinisch-Westfilische Aka-
demie der Wissenschaften. Geisteswissenschaften 197), Opladen 1974.

3 Vgl. H. Reiner, »Gewissenc, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hg.
von J. Ritter, Bd. III, Basel 1974, Sp. 374. E. Kluge / E. Seebold, Etymologisches
Worterbuch der deutschen Sprache, Berlin — New York 1999, S. 323.

10 HBPhMA



1. Gegenstand und Zielsetzung dieses Textbandes

sei,* ist daher nur unter Vorbehalt und eingeschriankt zuzustimmen.
Tatsdchlich spielt dieser Begriff in manchen Bereichen der Geistes-
wissenschaften, die einst als die klassischen Orte der Gewissenspro-
blematik galten, wie die Anthropologie, die Erziehungswissenschaf-
ten und die philosophische Ethik, eine nachrangige Rolle oder er
verkommt, sofern er nicht ginzlich aus dem Diskurs verschwindet,
zu einer inhaltlich entleerten, formalen Kategorie.> So standen bei-
spielsweise in den zuletzt gefithrten Diskussionen iiber die Hand-
lungstheorien des Mittelalters, darunter insbesondere iiber die Auf-
fassung des Thomas von Aquin und des Albertus Magnus, das freie
Wahlvermégen des Menschen (liberum arbitrium) und der Wille im
Vordergrund. Die Rolle des Gewissens und des praktischen Intellekts
blieb hingegen in diesen Zusammenhéngen unberiicksichtigt.® An-
dererseits ist jedoch zu beobachten, dass die Gewissensfrage im

4 R. Mokrosch, »Gewissenskonzepte aus der Geschichte, die noch heute rele-
vant sind, in: W. Bechinger et al. (Hg.), Umstrittenes Gewissen, Frankfurt am
Main 2002, S. 211.

5 Vgl. M. Scheler, Die Stellung des Menschen im Kosmos, Bonn 172007, S. 98.
A. Zimmermann, Der Mensch in der modernen Philosophie (Christliche Struk-
turen in der modernen Welt 14), Essen 1975. K. Lorenz, Einfiihrung in die
philosophische Anthropologie, Darmstadt 21992. W. Halbeis, Das Gewissen als
pddagogisches Problem. Gewissensregungen als Chancen und Risiken fiir Bil-
dungsprozesse (Bildungswissenschaftliche Studien 7), Miinster - New York
2016. D. Birnbacher, Analytische Einfiihrung in die Ethik, Berlin — Boston
2013, S. 105-107. Eine nach wie vor wichtige Funktion des Gewissens in der
Ethik sieht hingegen M. Lutz-Bachmann, Ethik, Stuttgart 2013, S. 38-51.

¢ Vgl. C. A. McCluskey, Human Action and Human Freedom: Four Theories of
Liberum Arbitrium in the Early Thirteenth Century, Bd. I, Diss. The Univer-
sity of Iowa 1997, bes. S. 187-233; dies., »Albertus Magnus and Thomas Aqui-
nas on the Freedom of Human Actiong, in: W. Senner et al. (Hg.), Albertus
Magnus. Zum Gedenken nach 800 Jahren: Neue Zuginge, Aspekte und Perspek-
tiven (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens, NF
10), Berlin 2001, S. 243-254; dies., »Worthy Constraints in Albertus Magnus’s
Theory of Action, Journal of the History of Philosophy 39/4 (2001), S. 491-
533.]. A. Spiering, An Innovative Approach to Liberum Arbitrium in the Thir-
teenth Century: Philip the Chancellor, Albert the Great, and Thomas Aquinas,
Diss. The Catholic University of America 2010, bes. S. 96f. Zu diesem The-
menkomplex mit einem guten Forschungsiiberblick siche A. Colli, »II libero
arbitrio in circumstantiis nei primi scritti di Alberto Magno, in: M. Ferrari
(Hg.), Liberta va cercando. Percorsi di filosofia medievale (Filosofie 472), Mi-
lano - Udine 2016, S. 39-52. Zu den Ausnahmen, die Alberts Auffassung von
Synderesis und Gewissens im Besonderen und im Kontext der Moralphilo-
sophie erortern, zdhlen die Untersuchungen von M. Pangallo, Ch. Trottmann,

Albert der GroBe 11



Einleitung

Fokus der historischen und systematischen Forschung mit einem
tendenziell interdisziplindren Ansatz geblieben ist und sogar an Ak-
tualitdt und Bedeutung gewinnt.” Gleichzeitig wird deutlich, welchen
Entwicklungen der Gewissensbegriff unterliegt, welche kultur-, zeit-
geschichtlich, pragmatisch und epistemologisch bedingten Aspekte,
Beziige und Bedeutungen ihm zukommen, durch die das >moderne«
Gewissen >des aufgekldrten Biirgers< sowie das staatlich gefoérderte

J. Miiller, A. Obiwulu und M. Perkams; die bibliographischen Angaben hierzu
sind im Literaturverzeichnis am Schluss dieses Bandes enthalten.

7 Exemplarisch sei auf folgende Veréffentlichungen zum Gewissen verwiesen:
Funktion des Gewissens im Recht (Schriften der Evangelischen Akademie in
Hessen und Nassau 86), Frankfurt 1970. H. Holzhey (Hg.), Gewissen?, Basel
- Stuttgart 1975. ]. Blihdorn (Hg.), Das Gewissen in der Diskussion, Darm-
stadt 1976. E. Tugendhat, SelbstbewufStsein und Selbstbestimmung. Sprachana-
Iytische Interpretationen, Frankfurt am Main 1976, 21981. J. Fuchs (Hg.), Das
Gewissen, Dusseldorf 1979. A. Schavan, Person und Gewissen. Studien zu Vo-
raussetzungen, Notwendigkeit und Erfordernissen heutiger Gewissensbildung,
Frankfurt 1980. L. Honnefelder, »Conscientia sive ratio. Thomas von Aquin
und die Entwicklung des Gewissensbegriffs«, in: J. Szovérfty (Hg.), Mittelalter-
liche Komponenten des europdischen Bewusstseins, Berlin 1983, S.8-19.
J. Grindel (Hg.), Das Gewissen. Subjektive Willkiir oder oberste Norm? (Schrif-
ten der Katholischen Akademie in Bayern 135), Diisseldorf 1990. L. Honne-
felder, »Gewissen als implizite Axiomatik. Zur Lehre vom Gewissen bei
Thomas von Aquing, in: W. Huber et al. (Hg.), Implizite Axiomatik. Tiefen-
strukturen des Denkens und Handelns, Miinchen 1990, S. 117-126. H. D. Kitt-
steiner, Die Entstehung des modernen Gewissens, Frankfurt am Main - Leipzig
1991. B. Schiiler, Uberlegungen zum >Gewissen« (Vortrige. Rheinisch-Westfili-
sche Akademie der Wissenschaften: Geisteswissenschaften; G 31), Opladen
1991. R. B. Hein, >Gewissen« bei Adrian von Utrecht (Hadrian VI.), Erasmus
von Rotterdam und Thomas More, Miinster 1998. U. Stormer-Caysa, Gewissen
und Buch. Uber den Weg eines Begriffes in die deutsche Literatur des Mittel-
alters, Berlin — New York 1998. Th. Schwartz, Zwischen Unmittelbarkeit und
Vermittlung. Das Gewissen in der Anthropologie und Ethik des Thomas von
Aquin (Dogma und Geschichte 3), Miinster 2001. W. Bechinger et al. (Hg.),
Umistrittenes Gewissen (Darmstddter Theologische Beitrdge zu Gegenwarts-
fragen 8), Frankfurt am Main 2002. E. Schockenhoff, Wie gewiss ist das Gewis-
sen? Eine ethische Orientierung, Freiburg 2003. K. Bergdolt, Das Gewissen der
Medizin. Arztliche Moral von der Antike bis heute, Miinchen 2004. L. Honne-
felder, Was soll ich tun, wer will ich sein? Vernunft und Verantwortung, Gewis-
sen und Schuld, Berlin 2007. Ch. Kranich-Strotz, Selbstbewusstsein und Gewis-
sen (wie Anm. 1), S. 124-126. R. Mahler, Gewissen und Gewissensbildung in
der Psychotherapie, Wiesbaden 2009. F.-J. Bormann / V. Wetzstein (Hg.), Ge-
wissen. Dimensionen eines Grundbegriffs medizinischer Ethik, Berlin — Boston
2014. S. Schaede / T. Moos (Hg.), Das Gewissen, Ttibingen 2015.

12 HBPhMA



1. Gegenstand und Zielsetzung dieses Textbandes

und mitunter verfassungsrechtlich garantierte individuelle Gewissen
sich vom >veralteten religiosen< Gewissen unterscheiden, und
schlieflich welche fritheren Auffassungen des Gewissens sich auf
dessen heutiges Verstindnis auswirken und das sittliche Bewusstsein
direkt oder indirekt beeinflussen.® Zu den Letzteren gehoren das bib-
lische Gewissensverstindnis des Paulus, die theologischen Auffas-
sungen des Gewissens bei Thomas von Aquin, Bonaventura und
Martin Luther, das biirgerliche Gewissensverstandnis des Immanuel
Kant und das tiefenpsychologische Gewissensverstandnis von Sig-
mund Freud und Carl G. Jung. Es sind tiberwiegend religiose, genau-
er christliche Gewissenskonzepte, von denen das paulinische Ver-
stindnis eines vom Gesetzeszwang befreiten und am Gebot der
Liebe ausgerichteten Gewissens und das von Kant begriindete Kon-
zept eines autonomen Gewissens in die biirgerliche Ethik einge-
gangen sind.

Auch wenn dem soeben an erster Stelle erwdhnten Gewissensver-
stindnis des Apostels Paulus eine wie auch immer geartete Relevanz
im sittlichen Bewusstsein und Diskurs der Gegenwart eingerdumt
wird, dndert dies nichts an der Tatsache, dass sowohl sein Gewissens-
begriff als auch derjenige der ihm vorausliegenden Weisheitslitera-
tur, derjenige der moralphilosophischen Traditionen des frithen Ju-
dentum und der hellenistischen Antike, der spatantiken Latinitat
und der gesamten Patristik, keine elaborierte und geschlossene Lehre
vom Gewissen hervorbrachte. Eine systematische Lehre vom Gewis-
sen wurde erst in der Frith- und Hochscholastik entwickelt. Den ent-
scheidenden Impuls hierfiir fanden die scholastischen Autoren bei
Hieronymus (1420). Der spatantike Kirchenvater spricht in seiner
Auslegung der Vision des Propheten Ezechiel (Ez 1, 4ff.) im An-
schluss an die platonische Dreiteilung der menschlichen Seele von
einer vierten Seelenkraft, welche die Griechen cuvaéSnch nennen,
von einem Gewissensfunken (scintilla conscientiae) als einem Ver-
mogen, das dem Menschen seine sittlichen Verfehlungen bewusst
macht und sie korrigiert.® Eine erste, konsistente Theorie des Gewis-
sens, die sich auf die genannte Hieronymus-Stelle stiitzt und zwi-

8 Hierzu und zum Folgenden vgl. Kittsteiner, Die Entstehung des modernen
Gewissens, S. 87. R. Mokrosch, »Gewissenskonzepte aus der Geschichte, die
noch heute relevant sind« (wie Anm. 4), S. 2111T.

° Vgl. Hieronymus, In Ezechielem, 1. 1 c. 1, PL 25, Sp. 22A-C; CCL 75, S. 11
Z.209 - S. 12 Z. 233.

Albert der GroBe 13



Einleitung

schen handlungsleitenden allgemeinen Prinzipien (synderesis) und
deren praktischer Anwendung (conscientia) unterscheidet, wurde
bislang in der Forschung Thomas von Aquin zugeschrieben.!® Mit
der vorliegenden Prisentation der Texte des Albertus Magnus wird
der Nachweis erbracht, dass der Urheber dieser in der Hochscholas-
tik als zweiteiliges Lehrstiick De synderesi und De conscientia tradier-
ten Theorie des Gewissens nicht der Aquinate, sondern sein Lehrer
Albertus Magnus ist. Der zweite, fiir die Theorie des Gewissens und
ihre weitere Entwicklung enorm wichtige, jedoch in der Forschung
kaum oder unzureichend beachtete Aspekt ist Alberts philosophi-
sche Umdeutung seiner im Anschluss an Hieronymus und unter
Anwendung der aristotelischen Epistemologie entfalteten Theorie
des Gewissens zu einer vermogenspsychologisch-habituell aufgefass-
ten und geeinten Theorie des praktischen Intellekts. Die hier présen-
tierten Texte sollen den Weg der Erarbeitung einer konsistenten
Theorie im Ausgang von der augustinischen Moralpsychologie und
der verformt iiberlieferten Auffassung des Gewissens des Hierony-
mus in dessen Ezechiel-Kommentar sowie der vermégenspsycho-
logischen Interpretation menschlicher Handlungen im Anschluss

10 Vgl. L. Honnefelder, »Praktische Vernunft und Gewissens, in: A. Hertz et
al. (Hg.), Handbuch der christlichen Ethik, 3, Freiburg — Basel — Wien 1993,
S. 23: »In der Analyse, der Thomas von Aquin das sittliche Handeln des Men-
schen unterzieht, wird der Besitz dieser Regel [des sittlichen Handelns: H. A.]
zum ersten Mal in Form einer konsistenten Theorie von ihrem Vollzug abge-
hoben und unter dem (auf fehlehrhafte Hieronymus-Abschriften zuriick-
gehenden) Terminus der >Synderesis¢, des Urgewissens, festgehalten«. Ders.,
»Conscientia sive ratio. Thomas von Aquin und die Entwicklung des Gewis-
sensbegriffs«, S. 91, 13, 15. Ders., »Gewissen als implizite Axiomatik. Zur Leh-
re vom Gewissen bei Thomas von Aquing, S. 126. Ders., Was soll ich tun, wer
will ich sein? Vernunft und Verantwortung, Gewissen und Schuld, Berlin 2007,
S. 63. Diese Ansicht teilt zwar auch Ch. Kranich-Strotz, Selbstbewusstsein und
Gewissen (wie Anm. 1), S. 128-130, aber sie geht vor Thomas zuriick und
schliefit sich der Ansicht an, die Abaelard fiir »Pionier der Gewissenstheorie«
(ebd. S. 117-118) halt. Das Alleinstellungsmerkmal des Aquinaten als »Quelle
und Autoritit« aufgrund seiner differenzierten Art und Weise »der moral-
theologischen Behandlung des Gewissensphanomens« und dessen Stellung
in der theologischen Anthropologie und Ethik wird durch Th. Schwartz, Zwi-
schen Unmittelbarkeit und Vermittlung. Das Gewissen in der Anthropologie
und Ethik des Thomas von Aquin, Minster 2001, herausgestellt. Die Sonder-
stellung des Thomas wird durch J. Miiller implizit widerlegt; vgl. J. Miiller,
Natiirliche Moral und philosophische Ethik bei Albertus Magnus, Minster
2001, S. 235-241.

14 HBPhMA



2. Begriffsgeschichtliche Voraussetzungen

an Aristoteles bis zur philosophischen Umdeutung des Gewissens
zur Theorie des praktischen Intellekts im Detail zeigen.

Zur Einfithrung in die Texte des Albertus Magnus, die in diesem
Band zusammengestellt werden und die sein Lehrstiick tiber das Ge-
wissen darstellen, wird in drei Schritten vorgegangen. Zuerst soll der
allgemeine begriffsgeschichtliche Hintergrund erldutert werden, um
so das mittelalterliche Gewissensverstdndnis historisch und systema-
tisch in seiner Entwicklung genauer als bereits angedeutet zu kon-
textualisieren und zu verorten. Im néchsten Schritt wird ein Uber-
blick iiber die Entwicklung der scholastischen Gewissenslehre bis zu
Albertus Magnus geboten. Die Anfinge und die Entfaltung der Leh-
re des Albertus Magnus iiber das Gewissen und ihre Integration in
die Theorie der Bewegkrifte der Vernunftseele sowie ihre philoso-
phische Umdeutung auf der Grundlage der aristotelischen Psycho-
logie und Intellektlehre zur Theorie des praktischen Intellekts wer-
den in der dritten Schrittfolge dieser Einleitung présentiert.

2. Begriffsgeschichtliche Voraussetzungen
des mittelalterlichen Gewissensverstindnisses

Der Terminus >Gewissen« der deutschen Gegenwartssprache geht zu-
riick auf die mittelhochdeutsche Form »gewizzen, die durch das
Wort »giwizzani« im Althochdeutschen prifiguriert ist. Sie stellt die
Lehnbildung zum lateinischen Ausdruck conscientia dar, der das
sprachliche Aquivalent des griechischen Wortes cuvetdnotc ist, des-
sen Wurzel in cuv-etdévar liegt. Es bedeutet »das Mit-Wissen< im
Sinne eines moralischen Selbstbewusstseins, welches Verletzungen
der subjektiven oder praskriptiven Sittlichkeitsregeln, sofern sie ver-
innerlicht oder nur gewusst werden, empfinden ldsst.!! In dieser Be-
deutung ist der Begriff bei den griechischen Dichtern der vorchrist-
lichen Zeit spurenweise nachweisbar, wofiir exemplarisch Euripides’
Werke Oreste und Iphigenie in Aulis zu nennen sind.!? Der begriffs-

' Vgl. B. Hennig, Kleines mittelhochdeutsches Worterbuch, Berlin ©2014,
S.127. F. Kluge / E. Seebold, Etymologisches Worterbuch der deutschen Spra-
che (wie Anm. 3), S.323. W.Pape / M. Sengebusch, Griechisch-deutsches
Handworterbuch, Bd. 11, Braunschweig 1914 (Nachdruck Graz 1954), S. 1010;
ebd. Bd. I, S. 723. H. Reiner, »Gewissen« (wie Anm. 3), Sp. 575.

12 A. Cancrini weist diese Spuren in den Schriften von Sappho, Solon, Aischy-

Albert der GroBe 15



Einleitung

geschichtliche Faden reifit von Demokrit (3. Jh. v. Chr.), fiir den der
friiheste Nachweis von cuveidmote in der hellenistischen Tradition
im Sinne des moralischen Gewissens erbracht wird, bis Lukrez und
Cicero sowie Seneca und Philon von Alexandria (1. Jh. n. Chr.) in der
vor- und nichtchristlichen, lateinischen bzw. jiidischen Antike nicht
ab. Auffilligerweise ist cuvetdnotc bei Platon und Aristoteles und
bis zur mittleren Stoa kein feststehender Begrift philosophischer
Ethik oder moralpsychologischer Handlungstheorien. Bei Ankniip-
fungen an das sittliche Bewusstsein bedienen sich Platon und Aris-
toteles terminologischer Ableitungen von cuve(dnotc. Eine dhnliche
Verwendung gilt fiir die Weisheitsliteratur des Alten Testaments. Der
distinkte Begriff cuveidmoig der jiingeren Stoa und der christlichen
Bibel, genauerhin der Apostelgeschichte und der paulinischen Brie-
fe, wird hingegen zum Vorboten und Baustein einer christlichen, in
der Scholastik entfalteten Theorie des Gewissens.!* Allerdings finden
die moralphilosophischen Vorstellungen der Spitantike und auch
der jiingeren Stoa, wo der lateinische Begriff conscientia einen zu-
nehmend normativen Charakter gewinnt und in seiner psychologi-
schen sowie ethischen Dimension stirker wahrgenommen wird, in
der Apostelgeschichte und in den Briefen des Paulus wenig An-
klang.! Der Apostel bleibt der hellenistisch beeinflussten Weisheits-
literatur des Alten Testamentes und dem religionsphilosophischen
Denken der Juden verbunden, bei denen das Gewissen in der Bedeu-
tung von Herz bzw. dem Innersten des Menschen gebraucht und im
Sinne einer ganzheitlichen Anthropologie theologisch gedeutet wird.
Eine besondere, vom Begriff cuveldnotc abgeleitete neutestament-
liche Gewissenslehre, die nicht an dieser Tradition teil gehabt hatte,
gibt es nicht.’®

los, Sophokles, Euripides und Aristophanes nach; hierzu und zum Folgenden
vgl. A. Cancrini, Syneidesis. Il tema semantico della »con-scientia« nella Grecia
antica, Roma 1970.

13 Eine konzise Ubersicht {iber die Bedeutung und Funktion der Begriffe guv-
siSnch und conscientia in der Antike, im Neuen Testament und in der Pa-
tristik bietet J. Miiller, Willensschwdiche in Antike und Mittelalter, Leuven
2009, S. 285-290.

4 Worin sich das paulinische Verstindnis des Gewissens und die stoische
GWEiSY}O‘Lg-Auffassung voneinander unterscheiden, mutmafit J. Miiller, Wil-
lensschwiche in Antike und Mittelalter, S. 235-236.

5 Vgl. G. Dautzenberg, »Das Gewissen im Rahmen einer neutestamentlichen
Ethike, in: J. Griindel (Hg.), Das Gewissen. Subjektive Willkiir oder oberste

16 HBPhMA



2. Begriffsgeschichtliche Voraussetzungen

Ahnlich wie bei Paulus verhilt es sich bei Augustinus, in dessen
Werk dem freien Wahlvermogen (liberum arbitrium) eine pro-
minentere Stellung als dem Gewissen zukommt. Augustinus kniipft
oOfters an den Begriff des Gewissens an und deutet ihn im biblischen
Sinne als das Innere des Menschen, das Herz und das Wissen um
sein >Stehen vor Gott«.!® Eine systematische Gewissenslehre haben
er und die gesamte Patristik zwar nicht hervorgebracht, aber sie ha-
ben die spitere Lehrentwicklung auf diesem Gebiet wesentlich vor-
bereitet und beeinflusst. Die Moralpsychologie des Augustinus, ins-
besondere seine Unterscheidung zwischen Sensualitit, dem niederen
und dem hoheren Teil der Vernunft (De trinitate XII), sowie die vom
Romerbrief-Kommentar des Origenes inspirierte, allegorische Aus-
legung der Ezechiel-Vision des Hieronymus (In Ezechielem 11),
legen den Grundstein fiir die systematische Gewissenslehre der
Scholastik. Thre Anfinge sind im Rahmen der theologischen System-
bildung und der Kanonistik des 12. und 13. Jahrhunderts in den
Schriften der Schule Anselms von Laon, den Sententiae des Petrus

Norm? Disseldorf 1990, S. 10-33. M. Pottner, »Gewissen im Neuen Testa-
ment«, in: W. Bechinger et al. (Hg.), Umstrittenes Gewissen, Frankfurt am
Main 2002, S. 181-209. H.-J. Eckstein, Der Begriff Syneidesis bei Paulus. Eine
neutestamentlich-exegetische Untersuchung zum »Gewissensbegriff« (Wiss.
Untersuchungen z. Neuen Testament I1/10), Ttibingen 1983. U. Stérmer-Caysa
listet einige Bibelstellen des Alten Testaments mit dem griechischen Terminus
syneidesis auf, der mit cogitatio (Lutherbibel: Gedanken) bzw. omnis scientia
(Lutherbibel: Herz und Gedenken) als einem lexikalischen Aquivalent zum
lateinischen Ausdruck conscientia tbersetzt wird; ferner verzeichnet sie
einige Bibelstellen (AT und NT) mit dem lateinischen Terminus conscientia,
der in der Lutherbibel mit >Gewissen« oder mit >»Herz« wiedergegeben wird,
sowie Stellen, wo Luther die lateinischen Ausdriicke cor, cogitatio, iudicare
und vermis mit >Gewissen« tibersetzt: U. Stérmer-Caysa, »Einfithrungs, in:
dies. (Hg. und Ubers.) / A. Marker (Ubers.), Uber das Gewissen (wie Anm. 1),
S. 38-44. Zu erwihnen ist Philon von Alexandria als ein Exponent des jii-
dischen Verstindnisses vom Gewissen, vgl. H. Reiner, »Gewissen« (wie
Anm. 3), Sp. 578; J.-G. Blithdorn / M. Wolter / F. Kriiger, »Gewissen, I-1II«,
in: Theologische Realenzyklopddie, Bd. 13, Berlin 1984, S.201f, 214-217.
Dautzenberg, a.a. 0., S. 14, 20-22.

16 Vgl. S. Deléani, »Un emprunt d’Augustin a I'Ecriture: >Redite, praeuarica-
tores, ad cor« (Isaie 46, 8b)«, Revue des Etudes Augustiniennes 38 (1992), S. 29—
49, hier bes. 43ft. J. Stelzenberger, Conscientia bei Augustinus. Studie zur
Geschichte der Moraltheologie, Paderborn 1959; ders., Syneidesis, conscientia,
Gewissen. Studie zum Bedeutungswandel eines moraltheologischen Begriffes,
Paderborn 1962, S. 49, 54f., 72, 83, 100, 153.

Albert der GroBe 17



Einleitung

Lombardus, im ersten Quaestionen-Kommentar von Magister Udo
zu den Sententiae, in den Sententiarum libri quinque des Petrus von
Poitiers und im frithesten Kommentar des Simon von Bisignano zum
Decretum des Gratian feststellbar.!”

Der entscheidende Impuls fiir die Aufnahme und Entfaltung der
Gewissenslehre in der Scholastik kommt vom Kommentar des Hie-
ronymus zum Buch Ezechiel. Mit der fiir diese Epoche kennzeich-
nenden Verwissenschaftlichung jeder Theorie und der Systematisie-
rung des theologischen Denkens riickt auch die Frage nach dem
Gewissen ins Blickfeld der systematischen Theologie und gewinnt
allmidhlich die Konturen eines Lehrstiicks.’® Der sachgerechte Ort
innerhalb der systematischen Theologie wird ihr urspriinglich durch
die Sententiae des Petrus Lombardus, Buch II, Dist. 39, zugewiesen.
Sie tritt dort im moralpsychologischen Kontext in Verbindung mit
der Frage der Rechtheit des Willens und der willentlich bésen Hand-
lungen auf, von wo aus sie in die Psychologie als das in Seelenkriften
griindende Prinzip sittlich relevanter Handlungen des Menschen
tberfihrt wird.! Mit dem letztgenannten Befund werden wir bereits
bei Albert in De homine und spiter in einer Digression im De anima-
Kommentar konfrontiert.? Daneben hat sich die scholastische Ge-

17 Vgl. O. Lottin, Psychologie et morale aux XII° et XIII® siécles, II, Louvain -
Gembloux 1948, S.104-108. Zu der theologischen Systembildung in der
Frithscholastik und der Typologie theologischer Systematik vgl. U. G. Leinsle,
Introduction to Scholastic Theology, Washington, D.C. 2010, S. 59-65.

18 Grundlegendes iiber die scholastische Wissenschaft und ihre Institution so-
wie tiber die Verwissenschaftlichung der Theologie erfihrt man bei W. Kluxen
und R. Heinzmann; vgl. W. Kluxen, »Wissenschaftliche Rationalitit im
12. Jahrhundert: Aufgang einer Epochec, in: G. Wieland (Hg.), Aufbruch -
Wandel - Erneuerung. Beitrdge zur »Renaissance« des 12. Jahrhunderts, Stutt-
gart — Bad Cannstatt 1995, S. 89-99. R. Heinzmann, »Die Entwicklung der
Theologie zur Wissenschaft, in: G. Wieland (Hg.), a.a.O., S. 123-138.

¥ Vgl. P. Michaud-Quantin, La psychologie de Uactivité chez Albert le Grand,
Paris 1966, S. 233-240.

20 Albert lisst die Behandlung von synderesis und conscientia in seinem Sen-
tenzenkommentar mit der Begriindung, er habe diese Frage bereits in De
homine sorgféltig abgehandelt, aus; vgl. Albertus Magnus, IT Sent. d. 39 a. 2,
Ed. Paris. XXVTI, S. 622b: »Hic etiam ex incidenti potest induci tota disputatio
[correxi ex dispositio] de synderesi, et tota disputatio [correxi ex dispositio] de
conscientia, quam alibi inter quaestiones de motivis viribus animae in tractatu
nostro de Anima prout potuimus, notavimus: et ideo superfluum hic esset
eisdem folia replere«.

18 HBPhMA



2. Begriffsgeschichtliche Voraussetzungen

wissenslehre zu einem in sich geschlossenen, aus zwei Teilen beste-
henden Lehrstiick De synderesi und De conscientia verselbststindigt.
Die Schliisselrolle bei der Aufteilung des Lehrstiick spielt der nach-
folgende Textabschnitt von Ez 1, 4-10, den Hieronymus gemif3 der
lateinischen, von ihm selbst stammenden Vulgata-Ubersetzung der
Bibel und unter Einbeziehung der von der Vulgata geringfiigig ab-
weichenden griechischen Septuaginta-Ubersetzung (Sigel »LXX<) der
hebraischen Bibel seinem Kommentar zugrunde legt:?!

»Et uidi et ecce uentus turbinis ueniebat ab aquilone, et nubes magna, et
ignis inuoluens, et splendor in circuitu eius. (LXX: Et uidi et ecce spiritus
auferens - siue attollens — ueniebat ab aquilone, et nubes magna in eo, et
ignis micans, et spelendor in circuitu eius.) Et de medio eius quasi species
electri, id est de medio ignis. (LXX: Et in medio eius quasi uisio electri in
medio ignis [...] Et splendor in eo.) Et in medio eius similitudo quattuor
animalium, et hic aspectus eorum, similitudo hominis in eis. Quattuor
facies uni et quattuor pennae uni; et pedes eorum pedes recti, et planta
pedis eorum quasi planta pedis uituli, et scintillae quasi aspectus aeris
candentis. Et manus hominis sub pennis eorum in quattuor partibus.
(LXX: Et quattuor facies uni et quattuor alae uni, et crura eorum recta,
et pennati pedes eorum. Et scintillae quasi fulgurans aeramentum et leues
pennae eorum. Et manus hominis sub pennis eorum in quattuor partibus
eorum.) Et facies et pennas per quattuor partes habebant; iunctaeque
erant pennae eius alterius ad alterum. Non reuertebantur cum incede-
rent, sed unumquodque ante faciem suam gradiebatur. Similitudo autem
uultus eorum facies hominis, et facies leonis a dextris ipsorum quattuor,
facies autem bouis a sinistris ipsorum quattuor, et facies aquilae desuper
ipsorum quattuor.«

»Und ich schaute, und siehe, da kam ein Sturmwind vom Norden her und
eine grofle Wolke und wirbelndes Feuer und Lichtglanz um dieses her
(LXX: Und ich schaute, und siehe, da kam ein hinwegraffender (bzw.
aufhebender) Wind vom Norden her und eine grofle Wolke in ihm und
funkelndes Feuer und Lichtglanz um dieses herum.). Und aus seiner
Mitte, das ist aus der Mitte des Feuers, gleichsam eine Art von Silbergold.
(LXX: Und in seiner Mitte gleichsam eine Erscheinung vom Silbergold
inmitten des Feuers [...] Und Lichtglanz darin.) Aus deren Mitte erschien
das Bild von vier Lebewesen, und dies war ihr Aussehen: Sie waren men-
schenéhnlich. Jedes hat vier Gesichter und ein jedes vier Fliigel. Und ihre

2L Zitiert nach Hieronymus, In Ezechielem, 1. 1 c. 1, PL 25, Sp. 19B-24C; CCL

75,S.77.79-84,S.9 7. 140-143.152-154, S. 10 Z. 173-181, S. 15 Z. 323-326
(die dt. Ubers. von H. A. und Ph. A.).

Albert der GroBe 19



Einleitung

Fiifle waren gerade und ihre Fuf3sohle gleichte der Fuf3sohle eines Ochsen
und sie funkelten gleichsam wie schimmerndes Erz. Und Menschenhén-
de waren unter ihren Fliigeln an den vier Seiten. (LXX: Und jedes hatte
vier Gesichter und ein jedes vier Fliigel. Und ihre Beine waren gerade und
ihre Fifle befiedert. Und sie funkelten gleichsam wie schimmerndes Erz
und ihre Fliigel waren leicht. Und die Menschenhdnde waren unter ihren
Fliigeln an ihren vier Seiten.) Sie hatten auch Gesichter und Fliigel an den
vier Seiten. Thre Fliigel waren gegeneinander ausgestreckt und beriihrten
sich. Sie wendeten sich nicht, wenn sie gingen, sondern jedes von ihnen
ging vor sich hin. Thre Gesichter dhnelten aber vorne dem menschlichen
Antlitz, bei allen vieren auf der rechten Seite dem Antlitz eines Lowen,
eines Ochsen indes auf der linken Seite bei allen vieren und eines Adlers
oben bei allen vieren.«

Seine Kommentierung der Vision des Propheten Ezechiel beginnt
Hieronymus mit philologischen Bemerkungen zur Uberlieferung
dieser Bibelstelle in ihrer hebrdischen Ursprungssprache und in der
griechischen Septuaginta-Ubersetzung. Die Unterschiede zwischen
den beiden Texttraditionen erldutert er unter Bezugnahme auf
Aquila, einen der jiidischen Ubersetzer der hebriischen Bibel ins
Griechische, den er auch bei seiner Vulgata-Ubersetzung konsul-
tierte.> Sodann geht er auf unterschiedliche Auslegungen der Eze-
chiel-Vision in der exegetischen Tradition des Buches ein und spielt
bei der Ankniipfung an die auf Platons Seelenlehre gestiitzte Inter-
pretation der Erscheinung von vier animalischen Wesen offensicht-
lich auf den Ezechiel-Kommentar des Origenes an.?

Die Textpassage aus dem Ezechielkommentar des Hieronymus
geht zundchst in die frithscholastische Kanonistik und in die Bibel-
glosse ein. Von hier aus befruchtet sie sowohl die Bibelauslegung als
auch die theologiesystematische Reflexion der scholastischen Ge-
lehrten, wie man an der Interpretation und Zuweisung der vier Ge-
sichter aus der Vision des Ezechiel an die vier Evangelisten und an
der Entfaltung der Gewissenslehre am deutlichsten beobachten

2 Vgl. ]. Ziegler, »Die jiingeren griechischen Ubersetzungen als Vorlagen der
Vulgata in den prophetischen Schriften«, in: Beilage zum Personal- und Vor-
lesungsverzeichnis der Staatlichen Akademie zu Braunsberg / OstpreufSen, WS
1943/44, S. 1-92, wiederabgedruckt: ders., Sylloge. Gesammelte Aufsitze zur
Septuaginta, Gottingen 1971, S. 139-228. A. First, Hieronymus: Askese und
Wissenschaft in der Spdtantike, Freiburg — Basel - Wien 2016, S. 101.

2 Vgl. Origenes, In Ezechielem, hom. 1, PG 13 (1862), Sp. 681A-B.

20 HBPhMA



2. Begriffsgeschichtliche Voraussetzungen

kann. Vermutlich durch einen Transkriptionsfehler oder durch eine
absichtliche Konjektur eines Kopisten, die durch den von Hierony-
mus verwendeten Ausdruck servari veranlasst sein konnte, tritt in
der Auslegung der Ezechiel-Vision durch Hieronymus anstelle des
griechischen Terminus cuveidnoig die sinnverindernde Variante
ouvtneroLs auf, ein von T7pmoLs, Treely abgeleiteter Terminus,
dem im Lateinischen conservatio, d.h. >Bewahrungs, entspricht. In
der Bedeutung einer sittlichen Kategorie ist conservatio in der Stoa
bei Cicero und Seneca bezeugt und schwingt auch im 1. Brief des
Apostel Paulus an die Thessalonicher 5, 23 mit.?* Im Ezechiel-Kom-
mentar des Hieronymus bleibt der griechische Ausdruck cuve(dy-
ot¢ uniibersetzt, ein Umstand, der nicht nur seine fehlerhafte Tran-
skription verursachen, sondern auch seinen Interpretationsrahmen
erweitern konnte. Die Variante cuvtypnotg der urspriinglichen Les-
art cuvetdnolg wurde folglich zum Kristallisationspunkt fiir die
scholastische Gewissenslehre und zur Geburtshelferin einer Theorie
des Gewissens in der Gestalt eines zweigeteilten Lehrstiicks iiber die
Synderesis und tiber das Gewissen. Thre textuelle Grundlage im Eze-
chiel-Kommentar des Hieronymus hat folgenden Wortlaut:?

»Plerique, juxta Platonem, rationale animae et irascentiuum et concupis-
centiuum, quod ille Aoyixov et Jupixov et émeYuuntinoy uocat, ad
hominem et leonem ac uitulum referunt: rationem et cogitationem et
mentem et consilium eandem uirtutem atque sapientiam in cerebri arce
ponentes, feritatem uero et iracundiam atque uiolentiam in leone, quae
consistit in felle, porro libidinem, luxuriam et omnium uoluptatum cupi-
dinem in iecore, id est in uitulo, qui terrae operibus haereat; quartumque
ponunt quae super haec et extra haec tria est, quam Graeci uocant cuvet-
dnoLy — quae scintilla conscientiae in Cain quoque pectore, postquam
eiectus est de paradiso, non extinguitur, et, uicti uoluptatibus uel furrore,
ipsaque interdum rationis decepti similitudine, nos peccare sentimus -,

2 Siehe. 1 Thess. 5, 23 (Vulgata): »ipse autem Deus pacis sanctificet vos per
omnia, et integer spiritus vester et anima et corpus sine querella in adventu
Domini nostri Iesu Christi servetur«. Vgl. R. Hofmann, Die Gewissenslehre
des Walter von Briigge O.F.M. und die Entwicklung der Gewissenslehre in der
Hochscholastik (Beitrage zur Geschichte der Philosophie und Theologie des
Mittelalters 36/5-6), Miinster 1941, S.17-18. H. Reiner, »Gewissen« (wie
Anm. 3), Sp. 581-582. J. Miller, Willensschwdche in Antike und Mittelalter
(wie Anm. 13), S. 290 mit Anm. 2.

% Hieronymus, In Ezechielem 1. 1 c. 1, PL 25, Sp. 22A-B, ed. Glorie, S. 11
Z.209 - S. 12 Z. 225 (die dt. Ubers. von H. A. und Ph. A.).

Albert der GroBe 21



Einleitung

quam proprie aquilae deputant, non se miscentem tribus sed tria errantia
corrigentem, quam in scripturis interdum uocari legimus spiritum, qui
interpellat pro nobis gemitibus ineffabilibus [Rom 8, 26]. Nemo enim scit
ea quae hominis sunt, nisi spiritus qui in eo est [1 Kor 2, 11], quem et
Paulus ad Thessalonicenses scribens cum anima et corpore seruari inte-
grum deprecatur [vgl. 1 Thess 5, 23]. Et tamen hanc quoque ipsam cons-
cientiam, juxta illud quod in Prouerbiis scriptum est: Impius cum uenerit
in profundum peccatorum, contemnit [Spr 18, 3], cernimus praecipitari
apud quosdam et suum locum amittere, qui ne pudorem quidem et uere-
cundiam habent in delictis et merentur audire: Facies meretricis facta est
tibi, nescis erubescere [Jer 3, 3]«.

»Platon folgend beziehen die meisten das Vernunftbegabte, das Zorn-
miitige und das Begierliche der Seele, die jener >logikon, »thymikon< und
»epithymetikon« bezeichnet, jeweils auf den Menschen, den Lowen und
den Stier. Sie lokalisieren die Vernunft, das Denken, den Verstand und
den Rat als ein und dieselbe Kraft und dazu die Weisheit in der Gehirn-
kammer; Wildheit indes, Jahzorn und Gewaltsamkeit, die in der Galle
bestehen, ordnen sie dem Lowen zu; Wollust ferner, Genusssucht und
Begierde nach allen sinnlichen Vergniigungen verorten sie in der Leber,
d.h. im Stier, der bei den Feldarbeiten bleibt. Und als Viertes nehmen sie
das an, was uber diesen Dreien und auflerhalb von ihnen ist, was die
Griechen syneidesis« bezeichnen - der Gewissensfunke, der in Kains Her-
zen nicht erloschen ist, nachdem er aus dem Paradies vertrieben wurde,
und durch den auch wir, durch Sinneslust oder Wut tiberwéltigt und mit-
unter durch getduschte Vernunft verfiihrt, merken, dass wir siindigen. Sie
weisen diesen dem Adler als eigentiimlich zu; er mischt sich mit den Drei-
en nicht, sondern korrigiert deren Irrtiimer. Von ihm lesen wir in den
Schriften manchmal, dass er als der Geist bezeichnet wird, der »zu unse-
rem Wohl mit unaussprechlichen Seufzern dazwischenredet< [Rom 8, 26].
»Denn niemand weif3, was im Innersten des Menschen ist, aufler der Geist,
der in ihm ist« [1 Kor 2, 11]. Diesen erbittet auch Paulus, als er an die
Thessalonicher schreibt, mit der Seele und dem Korper unversehrt zu
bewahren [vgl. 1 Thess 5, 23]. Und dennoch sehen wir auch dieses Gewis-
sen selbst gemifd jenem, was im Buch der Sprichworter geschrieben ist:
»Wenn der Gottlose tief in Stinden versunken ist, missachtet er es< [Spr 18,
3], bei manchen stiirzen und seinen Ort verlassen, die weder Schamgefiihl
noch Scheu beim Vergehen empfinden und verdienen zu héren: »Das Ge-
sicht einer Dirne hast du bekommen, du kannst nicht errétenc« [Jer 3, 3].«

Die exegetische Tradition, auf die Hieronymus bei der Auslegung der
Ezechiel-Vision Bezug nimmt, tiber deren Herkunft er jedoch keine
Angaben macht, war ihm nicht zuletzt aus seiner Ubersetzungstitig-

22 HBPhMA



2. Begriffsgeschichtliche Voraussetzungen

keit vertraut. Ihre platonische Pragung, die sowohl in der Auffassung
der Seelenvermogen als auch durch die Begrifflichkeiten, die er ver-
wendet, deutlich wird, weisen auf Origenes’ Homilie I zum Buch
Ezechiel und den Kommentar zum Rémerbrief hin. Ob auch der
Psalmenkommentar des Origenes, in dem das Gewissen mit dem
Geist (tvebya) vom 1. Korintherbrief 2, 11 gleichgesetzt wird, hier-
bei eine Rolle spielt, bleibt offen.? Begriffliche und inhaltliche Ge-
meinsamkeiten sind jedenfalls erkennbar und nach Aussage des Hie-
ronymus beziiglich der scintilla conscientiae, die als der vierte
Seelenteil aufgefasst wird, griechischer Provenienz.?” Dank seiner
hohen Bildung und Kenntnisse der hebréischen, griechischen und
lateinischen Sprache sowie der Vertrautheit mit dem exegetischen
Schrifttum der Ostkirche ist Hieronymus® Auslegung des Ezechiel-
Buches durch die Exegese der ganzen Bibel gestiitzt, philologisch
fundiert und philosophisch nuanciert. Dieser Umstand erklart, wie
sich in seiner Auslegung der oben angefiihrten Textpassage (Ez 1, 4-
10) der griechische Terminus cuvetdnotc findet und als ein der la-
teinischen Tradition fremder Ausdruck in der handschriftlichen
Uberlieferung seines Ezechiel-Kommentars zu einer den urspriing-
lichen Sinn verandernden Lesart suvt7ernotc wird. In dieser seines
eigentlichen Sinngehalts enthobenen Gestalt ist der griechische Aus-
druck zum Platzhalter einer die allgemeinen Prinzipien der Moralitdt
setzenden Instanz, zum auslosenden Impuls und Bestandteil der
scholastischen Gewissenlehre geworden.

Die Transformation des von Hieronymus verwendeten grie-
chischen Terminus cuveldnots zu cuvtENoLs ist zwar bereits bei
Rabanus Maurus (1 856) in der Druckausgabe seines Glossen-Kom-
mentars zum Buch Ezechiel belegt, aber handschriftlich ist diese Les-
art erst zwei Jahrhunderte spater bei Magister Udo nachweisbar. In
der Terminologie der Schulen erscheint zuerst das Begriffspaar scin-
tilla conscientiae ohne dessen griechische Entsprechung aus dem Eze-
chiel-Kommentar des Hieronymus. Diesen Befund stellte O. Lottin

% Siehe Origenes, In Ezechielem, hom. 1 n. 16, PG 13 Sp. 681; ders., In epistu-
lam ad Romanos . 2 n. 9, PG 14, Sp. 895; ders., In Psalmos, Ps. 30, 6, PG 12,
Sp. 1300. Vgl. G. Griitzmacher, Hieronymus. Eine biographische Studie zur al-
ten Kirchengeschichte, Bd. 111, Berlin 1908, S. 22-24. Reiner, »Gewissen« (wie
Anm. 3), 581.

7 Vgl. J. Stelzenberger, Syneidesis, conscientia, Gewissen (wie Anm. 16),
S. 82-83. Reiner, a.a.O.

Albert der GroBe 23



Einleitung

fiir die Schule des Anselm von Laon zu Beginn des 12. Jahrhunderts
fest.?® Nachdem auch der griechische Terminus in Verbindung mit
dem conscientia-Begriff in die theologische Reflexion der Frithscho-
lastik aufgenommen wurde, beginnt im Ubergang von der biblischen
zur systematischen Theologie und der Kanonistik seine produktive,
theoriebildende Wirkungsgeschichte. An ihrem Anfang sieht die For-
schung, wie oben festgehalten, die beiden Sententiarier Magister Udo
und Petrus von Poitiers sowie den Decretum-Glossator Simon von
Bisignano.?” Die Perspektive der Weiterentwicklung des Gewissens-
konzeptes und deren eigentlicher Ort, namlich die systematische
Theologie mit ihrem Bereich der Moral und Kasuistik, werden damit
vorgezeichnet. Im Folgenden sollen die wichtigsten Stationen und
Akteure dieser Entwicklung vom Beginn des 13. Jahrhunderts bis zu
Albertus Magnus in den Blick geriickt werden.

3. Die Entwicklung der scholastischen Gewissenslehre
bis zu Albertus Magnus

Bevor die im Anschluss an den Ezechiel-Kommentar des Hierony-
mus tradierte Lehre vom Gewissen auch zum Gegenstand in der
theologiesystematischen Reflexion im 13. Jahrhundert wurde, war
der conscientia-Begrift fiir die uns bekannten Autoren des 12. Jahr-
hunderts kein Fremdwort mehr. Dies gilt sowohl fiir die Gelehrten-
als auch fiir die Alltagssprache, wo conscientia als ein allgemeiner
Ausdruck fiir Wissen, Kenntnis und Bewusstsein fungierte. Seine
Bedeutung war, sieht man von einigen Ausnahmen ab, dem Kontext
entsprechend interpretationsfahig und inhaltlich nicht zwangslaufig
auf einen Bereich beschrinkt, sei es die Moral und die Spiritualitat
oder die Erkenntnis und das Wissen im weitesten Sinne.* Kein
Waunder, dass es aufler der Schule Anselms von Laon und Leitfiguren
aus der Frithscholastik wie Peter Abaelard, Bernhard von Clairvaux
und Petrus Lombardus, in der Zeitspanne des Ubergangs zur Hoch-

% Siehe Rabanus Maurus, Commentaria in Ezechielem 1.1 c.1, PL 110,
Sp. 508C. Vgl. Lottin, Psychologie et morale, II (wie Anm. 17), S. 104-106.

» Vgl. oben S. 17-18 mit Anm. 17.

% Vgl. R. Hofmann, Die Gewissenslehre des Walter von Briigge O.FE.M. (wie
Anm. 24), S. 21. U. Stormer-Caysa, Gewissen und Buch (wie Anm. 7), S. 63—
67.

24 HBPhMA



3. Die Entwicklung der scholastischen Gewissenslehre

scholastik eine Reihe von weniger bekannten oder anonymen Auto-
ren gab, die sich in ihren exegetischen Schriften, im Besonderen in
den Kommentaren zu den paulinischen Briefen, mit der Frage nach
dem Gewissen beschiftigten oder eigenstidndige Abhandlungen tiber
das Gewissen verfassten. Ankniipfungen an den Gewissensbegriff
und seine allegorischen Deutungen begegnet man u. a. bei Walahfrid
Strabo und Rabanus Maurus, bei Haymo von Auxerre (Ps.-Haymo
von Halberstadt) und Atto von Vercelli, Anselm von Canterbury und
Guibert von Nogent, Hugo und Ps.-Hugo von St. Viktor, Gerhoch
von Reichersberg und Lanfrank von Bec. Diese Schriften, darunter
einige Abhandlungen iiber das Gewissen, sind in unterschiedlichen
Graden erforscht.? Niher untersucht sind beispielsweise der Tracta-
tus de interiori domo seu de conscientia, abgedruckt in der Patrologia
Latina unter den Bernhard von Clairvaux zugeschriebenen Werken,
und die Schrift des Peter von Celle De conscientia, die von J. Leclercq
ediert wurde.*

Bei der Entstehung dieser Literatursorte konnte es kaum anders
sein, als dass der Bibeltext zusammen mit der Bibelglosse verwendet
wurde. Folglich bestand fiir die Autoren des exegetischen und erbau-
lich-parédnetischen Schrifttums stets die Moglichkeit, von der Aus-
legung der Ezechiel-Vision im Kommentar des Hieronymus bei der
Abfassung ihrer eigenen Werke Kenntnis zu nehmen. Eine im An-
schluss an die auf Hieronymus zuriickgehende Unterscheidung von
synderesis und conscientia entfaltete Gewissenslehre konnte jedoch
bisher weder in den frithscholastischen Bibelkommentaren noch in
den Abhandlungen iiber das Gewissen aus der Zeit vor Petrus von
Poitiers (t um 1215) und vor Stephan Langton (¥1228) nachge-
wiesen werden.?® Diese Feststellung bedeutet jedoch nicht, wie sich

31 Fiir die Abhandlungen iiber das Gewissen, die zum Teil in Druckausgaben,
sei es in der Patrologia Latina von J.-P. Migne (und in ihren &lteren Druck-
vorlagen), sei es in neueren Editionen verfiigbar sind, vgl. Stelzenberger, Syn-
eidesis, conscientia, Gewissen (wie Anm. 16), S. 69-70, und E. Bertola, Il pro-
blema della coscienza nella teologia monastica del 12 secolo (Il pensiero
medioevale 2/1), Padova 1970.

32 Fir die Details siche M. Breitenstein, »Der Traktat »Vom inneren Haus«.«
Verantwortung als Ziel der Gewissensbildung, in: M. Breitenstein / S. Burk-
hardt / J. Diicker (Hg.), Innovation in Klostern und Orden des Hohen Mittel-
alters. Aspekte und Pragmatik eines Begriffs, Berlin 2012, S. 263f.

3 Vgl. Stelzenberger, Syneidesis, conscientia, Gewissen (wie Anm. 16), S. 85.
Leinsle, Introduction to Scholastic Theology (wie Anm. 17), S. 52, 107f.

Albert der GroBe 25



Einleitung

noch zeigen wird, dass die genannten Theologen das Gewissen als
theologisches Problem véllig verkannt haben.

Hugo von St. Viktor (+1141)

In seinem theologiesystematischen Hauptwerk De sacramentis
Christiane fidei widmet der Regularkanoniker Hugo von St. Viktor
dem Begrift des freien Wahlvermogens (liberum arbitrium), dem Ur-
stand des Menschen (institutio primi hominis), seiner postlapsalen
Selbsterkenntnis (cognitio sui), dem Willen und den Bedingungen
seiner Wiederherstellung und Rechtfertigung (reparatio hominis,
quomodo dispositus est homo ad penitentiam) einen breiten Raum.
Den Begriff des Gewissens (conscientia) im Sinne eines moralischen
Bewusstseins scheint er in diesem Zusammenhang, wie eine erste
Durchsicht dieser Texte zeigt, nicht zu verwenden.?* Der Terminus
conscientia wird hingegen in der epistemologischen Bedeutung als
das Wissen (scientia) gebraucht, durch welches Gott sich von Anfang
an hinsichtlich seiner Einheit und Dreifaltigkeit dem Menschen be-
kannt gab.* Der Sinngehalt der conscientia wird von Hugo nicht
ausschliefllich auf den Intellekt bezogen, sondern ebenso auf das
Herz des Menschen. Dieses Verstandnis ist offensichtlich dem bib-
lisch-theologischen Kontext entnommen (u.a. Koh. 1, 18) und wird
auch im moralischen Sinne als das Wissen um die eigene Schwiche,
den Grund der Selbstbescheidung und der Frommigkeit gedeutet.?

3 Vgl. Hugo de Sancto Victore, De sacramentis Christiane fidei, 1. 1 pars 2
c. 1, ed. R. Berndt, Miinster 2008, S. 59-60; ebd., pars 6-8, S. 139-201.

3% Vgl. Hugo de Sancto Victore, De sacramentis Christiane fidei, 1. 1, pars 3, ed.
Berndt, S. 74, Z. 9-11: »Propterea quippe deus a principio nec totus conscien-
tiae humane manifestus esse uoluit nec totus absconditus. ne si totus manifes-
tus esset. meritum fides non haberet. nec infidelitas locum«; S. 75 Z. 21-22:
»Ita ergo ab inicio proditus est deus conscientie humane & adiuta fides indiciis
ueritatis confessa est deum esse. & ipsum unum. deum etiam trinum esse.«

36 Vgl. Hugo de Sancto Victore, De modo orandi c. 1, PL 176, Sp. 977-979;
ders., De sacramentis Christiane fidei, 1. 1 pars 3, ed. Berndt, S. 74 Z. 13-16:
»Quo circa oportuit. ut proderet se occultum deus. ne totus celaretur. & pror-
sus nesciretur & rursum ad aliquid proditum se & agnitum occultaret. ne to-
tus manifestaretur. ut aliquid esset quod cor hominis enutriret cognitum. &
rursus aliquid quod absconditum prouocaret.« H. D. Kittsteiner, Die Entste-
hung des modernen Gewissens, Frankfurt am Main - Leipzig 1991, S. 179.

26 HBPhMA



3. Die Entwicklung der scholastischen Gewissenslehre

Pseudo-Augustinus, De spiritu et anima

Ahnlich wie bei Hugo ist die Sachlage beziiglich der Auffassung des
Gewissens im Augustinus zugeschriebenen Pseudepigraph De spiritu
et anima, das ein Kompendium der Psychologie darstellt und dessen
Lehrinhalte aus den Schriften des Augustinus, des Hugo von St. Vik-
tor und des Isaak von Stella entnommen sind. Der biblische Bezug
des Begriffs scientia fehlt hier zwar, dagegen steht aber der >innere
Menschg, seine Selbsterkenntnis und sein moralisches Selbstbewusst-
seins im Vordergrund:*

»Scito te ipsumc. Scito unde venisti, aut quo vadis; quomodo vivis, quan-
tum proficis vel deficis, quam longe es a Deo, vel quam prope, non inter-
vallis locorum, sed similitudine vel dissimilitudine morum. Scito quomo-
do homo es [...].«

»Erkenne dich selbst«. Erkenne, woher du gekommen bist und wohin du
gehst, in welcher Weise du lebst, inwieweit du vorwértskommst oder zu-
riickbleibst, wie weit du von Gott entfernt oder wie nahe du ihm bist, nicht
aufgrund der rdumlichen Trennung, sondern der sittlichen Ahnlichkeit
oder Unéhnlichkeit. Erkenne, in welcher Weise du Mensch bist [...].«

Werden der >innere Menschs, seine Selbsterkenntnis und sein Wissen
um seine Moralitét, die an der Gottesnidhe und Gottahnlichkeit ge-
messen werden, in der pseudoaugustinischen Schrift emphatisch he-
rausgestellt, geschieht dies ohne einen erkennbaren Zusammenhang
mit der einschligigen Textstelle aus dem Ezechiel-Kommentar des
Hieronymus, die schon bald zum Ausgangspunkt, Auftakt und zur
Grundlage fiir die scholastische Gewissenslehre werden wird. Das
Gewissen wird im Pseudepigraph De spiritu et anima zwar der Sache
nach thematisiert, aber dies erfolgt, anders als bei Hugo von St. Vik-
tor, ohne einen expliziten Bezug auf den Begrift conscientia. Der Sinn
fir die Selbsterkenntnis und die Innerlichkeit, fiir das Gewissen und
seine Bildung ist im 12. Jahrhundert fiir die monastische Theologie
und Frommigkeit besonders kennzeichnend.

%7 Ps.-Augustinus, De spiritu et anima c.49-51, PL 40, Sp. 615-617, hier
Sp. 617.

38 Vgl. M. Breitenstein, »Der Traktat »Vom inneren Haus«. Verantwortung als
Ziel der Gewissensbildung, in: M. Breitenstein / S. Burkhardt / J. Diicker
(Hg.), Innovation in Klostern und Orden des Hohen Mittelalters (wie
Anm. 32), S. 280.

Albert der GroBe 27



Einleitung

Peter Abaelard (11142)

Zu den prominentesten und wichtigsten Personifizierungen einer
auf die Selbsterkenntnis und Innerlichkeit ausgerichteten Lebensauf-
fassung zdhlt der wohl originellste Denker und innovativste Theo-
loge und Philosoph der Friithscholastik, Peter Abaelard. Die dem
Leser mit dem Delphischen Orakelspruch Scito te ipsum im Pseud-
epigraph De spiritu et anima nachdriicklich anempfohlene Selbst-
erkenntnis wahlt Peter Abaelard als Titel seines Werkes zur Ethik
und erhebt sie zu seinem ethischen Programm. Dieses aber ver-
andert nicht nur die Grundlage der christlichen Moral, sondern hat
auch dogmatisch weitreichende Folgen.*® Das Gewissen begreift er
als das subjektive, sittliche Bewusstsein des handelnden Menschen,
das die objektiven géttlichen Normen erkennt. Die Zustimmung des
Gewissens (consensus) und die Absicht (intentio), die dieser Zustim-
mung zugrunde liegt, halt er fiir das alleinige Kriterium der Bewer-
tung der sittlichen Qualitdt von Handlungen. Die oft zitierte, ihm
zugeschriebene Aussage »Es gibt keine Siinde aufler der gegen das
Gewissen« (Non est peccatum nisi contra conscientiam) stammt al-
lerdings nicht von ihm selbst, sondern wird ihm durch seine Gegner
untergeschoben. Abaelards Handlungstheorie, deren Herzstiick
das Gewissen und die Absicht bilden, gilt als eine der innovativsten
und systematisch bedeutendsten vor der Rezeption der aristote-
lischen Moralphilosophie.

% Vgl. Petrus Abaelardus, Scito te ipsum. Erkenne dich selbst. Einleitung, Edi-
tion, Ubersetzung von R. M. Ilgner (Fontes Christiani 44), Turnhout 2011.
J. Ulrich, »Abaelard, Peter«, in: M. Vinzent et al. (Hg.), Metzler Lexikon christ-
licher Denker, Stuttgart — Weimar 2000, S. 1-2.

4 Vgl. M. Breitenstein / J. Sonntag, »Das Gewissen und das Spiel. Zwei Inno-
vationsfelder des Mittelalters«, Denkstrome. Journal der Sichsischen Akademie
der Wissenschaften 17 (2017), http://repo.saw-leipzig.de:80/pubman/item/esci
doc:43057/component/escidoc:43055/denkstroeme-heft17_96-133_breiten
stein_sonntag.pdf, S. 96-133 (eingesehen am 5. Sept. 2017). Miiller, Willens-
schwiche in Antike und Mittelalter (wie Anm. 13), S. 422. Stormer-Caysa, Ge-
wissen und Buch (wie Anm. 7), S. 64f.

28 HBPhMA



3. Die Entwicklung der scholastischen Gewissenslehre

Bernhard von Clairvaux (11153)

Die von Abaelard vorgenommene Erhebung des subjektiven Gewis-
sens zum moralischen Mafistab menschlicher Handlungen ver-
ursachte heftigen Widerspruch seitens Bernhards von Clairvaux,
der im Gewissenskonzept des Abaelard die Aufgabe einer objektiven,
normsetzenden Moral sah und dessen teilweise Verurteilung er auf
dem Konzil in Sens 1141 erwirkte. Bernhard selbst sowie die sich um
ihn rankende Tradition vertritt ein durch die Bibel bestimmtes, oft
von ihm allegorisch dargestelltes und mystisch gedeutetes Verstind-
nis des Gewissens.*! Trotz seiner wiederkehrenden Ankniipfungen
an das Gewissen hinterldsst er keine eigenstidndige und geschlossene
Gewissenslehre; sein Gewissensbegriff bleibt heterogen.*? Nichts-
destotrotz wird er gelegentlich als der Systematiker traditioneller Ge-
wissenskonzepte angesehen, wobei weder er noch Abaelard in der
durch den Ezechiel-Kommentar des Hieronymus gegriindeten
Lehrtradition stehen.

Petrus Lombardus (11160)

Petrus Lombardus legte in seinem theologiesystematischen Werk
Sententiae in IV libris distinctae, das als Lehrbuch der Theologie an
den hoheren Schulen tiber Jahrhunderte gelesen und kommentiert
wurde, erstmalig den Ort der systematischen Gewissenslehre in
ihrem statu nascendi fest.** Er ordnete sie in die Schopfungslehre
ein bzw., wie schon erwéhnt, in den moralpsychologischen Kontext

4 Vgl. Stelzenberger, Syneidesis, conscientia, Gewissen (wie Anm. 16), S. 68,
74f. Ph. Delhaye, Le probléme de la conscience morale chez S. Bernard étudié
dans ses ceuvres et dans ses sources (Analecta mediaevalia Namurcensia 9),
Louvain 1957.

42 Vgl. Stormer-Caysa, Gewissen und Buch (wie Anm. 7), S. 66.

4 In der von Bernhard verwendeten Bezeichnung des Gewissens als scintilla
(In Cant. 18, 6) klingt moglicherweise die Interpretation des Hieronymus
durch, aber dieser Begriftf kann ebenso durch Anselm von Laon oder die Bibel-
glosse, wenn nicht anderweitig, vermittelt sein. Vgl. Stelzenberger, Syneidesis,
conscientia, Gewissen (wie Anm. 16), S. 84 Anm. 99.

# Zur systembildenden Funktion des theologischen »>Schulbuchs« des Petrus
Lombardus vgl. Leinsle, Introduction to Scholastic Theology (wie Anm. 17),
S. 98-102.

Albert der GroBe 29



Einleitung

von Buch II als 39. Distinktion, wo sie in Verbindung mit der Frage
nach dem Willen und der Siinde fliichtig gestreift wird. Es geht dort
um die Frage, wie es zu verstehen ist, dass der siindhafte Mensch
natiirlicherweise das Gute will.*> An den Ezechiel-Kommentar des
Hieronymus ankniipfend unterstreicht Petrus Lombardus, dass der
Mensch auch nach dem Siindenfall das Gute natiirlicherweise will,
weil er mit dem guten und rechtschaffenen Willen erschaffen wurde.
Gewihr hierfiir biete »der hohere Funke der Vernunft« (superior
scintilla rationis), der auch bei Kain nicht ausgeloscht werden konn-
te; er wolle immer das Gute und hasse das Bose.* In dieser einen
Sentenz ist das ganze, in duflerst knapper Form gefasste Dossier
zum Gewissen enthalten, das aus dem Ezechiel-Kommentar des
groflen Kirchenvaters in das einschligige Theologiechandbuch der
Scholastik eingegangen ist. Die fiir die Keimzelle der patristischen
Gewissenslehre charakteristischen Schliisselbegriffe - synderesis
und conscientia — fehlen an dieser Stelle bei Petrus Lombardus. Es
wird vor allem das Anliegen der Kommentatoren der Sententiae sein,
der gelegten Spur zu Hieronymus nachzugehen und die dort enthal-
tenen doktrinellen Ressourcen zu bergen und weiterzuentwickeln.

Petrus von Poitiers (?1215)

Petrus von Poitiers ist einer der ersten unter den Theologen, der den
Begriff der Synderesis mit dessen genuinen Kontext aus dem Eze-
chiel-Kommentar des Hieronymus in die systematische Theologie
einfithrt, ihn mit scintillula rationis gleichsetzt und als den Inbegriff
sittlicher Rationalitét interpretiert.¥” Auf diese Weise verleiht er der

4 Vgl. Petrus Lombardus, Sententiae in IV libris distinctae 1. 2 d. 39 c. 3, edd.
PP. Collegii S. Bonaventurae Ad Claras Aquas, Grottaferrata / Roma 1971,
S. 554 Z. 28-29: »Quomodo intelligendum sit illud: Homo etiam qui servus
est peccati, naturaliter vult bonum.«

46 Petrus Lombardus, Sententiae in IV libris distinctae 1. 2 d. 39 c. 3, edd. PP.
Collegii S. Bonaventurae Ad Claras Aquas, Grottaferrata / Roma 1971, S. 556
Z.5-9: »Recte igitur dicitur homo naturaliter velle bonum, quia in bona et
recta voluntate conditus est. Superior enim scintilla rationis, quae etiam, ut
ait Hieronymus, in Cain non potuit exstingui, bonum semper vult et malum
odit.« Fiir weitere Uberlegungen hierzu vgl. Miiller, Willensschwiiche in Antike
und Mittelalter (wie Anm. 13), S. 291-292.

47 Vgl. Lottin, Psychologie et morale, II (wie Anm. 17), S. 108f. Zu Person und

30 HBPhMA



