
Paul Griffiths: Geschichte der Musik



TEIL I

Zeit als Ganzes

Musik kann, da sie aus Zeit besteht, durch die Zeit reisen. Die Auffüh-
rung einer Beethoven-Sinfonie etwa transportiert eine komplette Zeit-
struktur von vor 200 Jahren in die Gegenwart, so dass wir sie jetzt erle-
ben können. Und da wir Musik weder sehen noch berühren, sondern 
nur hören können, spricht sie uns aus ihrer Vergangenheit so ganz un-
mittelbar an. Dinge, die wir sehen oder berühren, sind zwangsläufig 
außerhalb unseres Körpers. Musik dagegen scheint in unseren Köpfen 
stattzufinden, sie dringt ein in unsere Gedanken und Gefühle. Sie ist 
hier bei uns und gleichzeitig weit weg, in der längst vergangenen Zeit, 
in der sie geschaffen wurde. Dorthin kann Musik uns mitnehmen, sie 
kann uns das Gefühl vermitteln, in einer anderen Epoche zu sein, Zeit 
so zu erleben, wie sie damals war. Oder sie erzählt uns von dem, was 
über die Zeit Bestand hatte, von der Unveränderlichkeit der Gedan-
ken und Gefühle.

Damit dies alles passieren kann, brauchen wir nicht nur die Instru-
mente dieser Musik, sondern auch die entsprechenden Anweisungen, 
die entweder mündlich, in Form direkter Mitteilung, oder schriftlich, 
also in Form von Notation, überliefert sind. Alle Musikkulturen leben 
davon, dass Informationen von Generation zu Generation weitergege-
ben werden, zweifellos mit Veränderungen. So entstehen Traditionen. 
Was speziell die Tradition der westlichen Musik von anderen unter-
scheidet, ist, dass sie zudem in großem Maß von Notation abhängig 
ist, was einige bedeutsame Folgen hat.

In erster Linie eröffnet Notation die Möglichkeit zu unterscheiden 
zwischen einerseits dem Komponisten (der Musik für die Dauer er-
schafft) und anderseits den Aufführenden (die diese Musik für den Au-
genblick nacherschaffen). Zwar gibt es diese Unterscheidung auch in 
einigen anderen Kulturen, etwa in der traditionellen chinesischen Mu-
sik, aber nirgendwo sonst findet man eine Parallele zum westlichen 
Werkgedanken, wonach eine Komposition – wie etwa eine Beethoven-



6 Zeit als Ganzes

Sinfonie – bis ins Detail genau schriftlich fixiert wird und deshalb im-
mer wieder Aufführungen erleben kann, die sofort als Versionen eben-
dieses Stückes wiedererkannt und die gern bei Diskussionen über den 
Stil des Komponisten, über das Orchester oder gar die Musikgeschichte 
an sich herangezogen werden. Doch in der Musik gibt es, wie bei den 
meisten Dingen, keine absoluten Gewissheiten, und die Vorstellung, 
ein Werk sei unveränderlich, sollte modifiziert werden. Schließlich 
muss man immer mit einrechnen, dass sich die Bedeutung von Nota-
tion im Lauf der Zeit gewandelt haben kann (ihr Sinn kann vielleicht 
sogar ganz verloren gegangen sein) oder dass uns die Verschiedenheit 
von Aufführungen wichtiger erscheinen mag als die Gleichheit. Den-
noch ist die westliche klassische Musik in erster Linie durch ihre Kom-
ponisten und deren Werke geprägt. Sie haben ihr nicht nur eine Tradi-
tion gegeben, die sich mit der Zeit verändert hat wie eine verwitternde 
Landschaft, sondern auch eine Geschichte – und durch Notation erst 
haben wir die Möglichkeit, einen flüchtigen Blick auf Teile dieser 
Landschaft in einem früheren Zustand zu werfen, auch wenn das Bild 
unscharf ist.

Wir sollten aber auch sehen, wie diese Geschichte selbst sich verän-
dert. Vor hundert Jahren etwa begann die Musikgeschichte praktisch 
mit Johann Sebastian Bach (1685–1750), dem ersten Komponisten, 
dessen Musik einigermaßen regelmäßig gespielt wurde. Heute, da uns 
CDs die Möglichkeit bieten, nahezu alles immer wieder zu hören, sind 
auch Kompositionen leicht zugänglich, die Jahrhunderte vor Bach 
entstanden, schließlich hat die Musik ja eine wesentlich längere Ge-
schichte. Zudem ist diese Geschichte breiter, da das auf Tonträger auf-
genommene Repertoire noch viel mehr an Musik aus jeder Epoche 
einschließt, beispielsweise alles, was Bach geschrieben hat, nicht nur 
den winzigen Teil, der damals bekannt war, und dazu Werke Dutzen-
der seiner Zeitgenossen. Dass wir Musik aufnehmen und konservieren 
können, hat auch die neueste Musikgeschichte noch um eine Kompo-
nente erweitert, wir können nämlich nicht nur Musik aufführen, die 
in den 1930er Jahren entstand, wir können auch Musik hören, die da-
mals aufgenommen wurde, sei es Musik dieser Zeit (Strawinski, Cole 
Porter) oder einer früheren Epoche (Beethoven, von Wilhelm Furt-
wängler oder Arturo Toscanini dirigiert). Eine Aufnahme erlaubt uns 
also, drei Zeiten gleichzeitig zu erleben: das Jetzt, in dem wir sie hören, 
das Damals, als sie aufgenommen wurde, und das noch weiter zurück-
liegende Damals, als sie komponiert wurde.

Vor der Möglichkeit der Tonaufnahme und vor der Notation gab es 



7Notation und Wandel

nur das Jetzt. Musik konnte nicht fixiert werden. Sie war wie der Wald 
und das Meer, immer wieder sich erneuernd und doch immer gleich. 
Es gab sie nur so lange, wie sie in Erinnerung blieb, und das Gedächt-
nis war das einzige Mittel, die Vergangenheit festzuhalten.

Einem Menschen, dem dieses Gedächtnis wohlvertraut ist und der 
ausschließlich von ihm abhängig ist, ist die Vergangenheit nichts 
Fremdes, sie ist in seinem Bewusstsein immer gegenwärtig. Für ihn ist 
die Zeit ein Ganzes. Sie bemisst sich nach natürlichen Abläufen: dem 
Kreislauf des Tages oder Jahres, dem Altern der Menschen, Tiere, 
Pflanzen und Dinge, dem Fließen des Wassers oder dem Herunter-
brennen einer Kerze.

Musik für solche Menschen – also die Musik der ältesten Traditio-
nen, die wir kennen, was in Westeuropa auch den Choral mit ein-
schließt, den Sprechgesang, in dem der Gottesdienst abgehalten wurde 
– ist auf das Maß des menschlichen Gedächtnisses gearbeitet und sie 
bewegt sich furchtlos durch ihr Medium Zeit. Sie geht nicht weg. Sie 
ist da.



Kapitel 1

Von den Babyloniern zu den Franken

Notation wurde in verschiedenen antiken Kulturen erfunden – in Ba-
bylon, Griechenland, Indien und China –, aber nur sporadisch und zu 
bestimmten Zwecken, als Teil eines theoretischen Werks oder, noch 
seltener, um eine Melodie niederzuschreiben, und zwar immer nach 
einem großen Wandel in der Gesellschaftsstruktur. So kamen mit den 
neuen städtischen Lebensformen des 4. und 3. vorchristlichen Jahr-
tausends neue Instrumente in Mode, vor allem Zupfinstrumente: 
Harfen, Leiern und Lauten, zuerst in Mesopotamien, dann im östli-
chen Mittelmeerraum und in Nordafrika, sowie Zithern in China. 
Mit ihnen entstand auch eine elitäre Musik, nämlich die der Tempel 
und Höfe, wie wir aus spektakulären Funden wie der 2 500 Jahre alten 
etwa einen Meter hohen vergoldeten Leier aus einem Königsgrab von 
Ur schließen können. Sicher haben auch die sumerischen Weber und 
Baumeister gesungen, doch die am höchsten geschätzte Musik (das 
legt schon das Gold nahe) war die eines neuen Berufsstandes: dem des 
Musikers. Mit zunehmendem Wissen um Stimmung und Intervalle 
und wachsender Kunstfertigkeit auf dem In strument stieg auch dessen 
Ansehen. Dann kamen die Komponisten, und rund zwei Jahrhun-
derte nach der Zeit der großen Leier haben wir einen ersten Namen: 
Enheduanna, Hohepriesterin des Mondgottes von Ur.

Beim Stimmen und Spielen ihrer neuen Instrumente entdeckten 
Mesopotamier und Chinesen das Verhältnis zwischen Länge der Saite 
und Höhe des gezupften Tons, ein Verhältnis das konstant bleibt, da 
die Saitenlänge die Schwingungsfrequenz bestimmt. Je kürzer eine 
Saite ist, desto schneller schwingt sie, vorausgesetzt alle anderen Fak-
toren bleiben gleich; wird die Saite auf halber Länge gedrückt, 
schwingt sie doppelt so schnell und der entstehende Ton klingt eine 
Oktave höher, usw. Dieses Wissen verschaffte den Musikern die Mög-
lichkeit, Töne und damit Skalen anzugeben. Beispiele hierfür finden 
sich auf einer mesopotamischen Schrifttafel von ca. 1 800 v. Chr., die 
Siebenton-Skalen dokumentiert, die viel später auch in Griechenland 
üblich waren.

Auf einer anderen, vierhundert Jahre jüngeren Tontafel aus dem al-



9Die Antike

ten Stadtstaat Ugarit (das moderne, nahe der syrischen Küste gelegene 
Ras Schamra) ist die älteste schriftlich festgehaltene Musik eingeprägt, 
die bislang entdeckt wurde: ein Hymnus an die Mondgöttin. Da die 
Inschrift jedoch rudimentär ist und die entscheidende Tradition, wie 
sie umzusetzen wäre, längst verloren, bietet uns dieser prototypische 
Fund nicht mehr als einen schwaches Echo. Andere Hinweise auf die 
Musik ungefähr derselben Zeit sind die bronzenen und silbernen 
Trompeten aus dem Grab des jugendlichen Pharaos Tutenchamun (ca. 
1325 v. Chr.), die Verherrlichung der Musik in den frühesten Loblie-
dern aus Indien oder die Glocken der chinesischen Shang-Dynastie. 

Im nächsten Jahrtausend entwickelten sich Instrumente und Mu-
siktheorie parallel, und die Philosophen der Zeit versuchten, diese 
Entwicklung bewusst zu lenken. Konfuzius (551–479 v. Chr.) unter-
schied wohltuende von nicht wohltuender Musik, wobei erstere Har-
monie im Individuum und Ordnung im Staatswesen erzeuge. Die 
gleiche Ansicht vertrat auch Platon (ca. 429–347 v. Chr.), einer der 
ersten Griechen, die über Musik schrieben. Aristoxenos, zwei Genera-
tion jünger, beschäftigte sich mit der Theorie der Intervalle, Tonlei-
tern und melodischen Komposition. Melodien konnten im antiken 
Griechenland durchaus schon aufgezeichnet werden, und zwar mit-
hilfe von Buchstaben, die für einzelne Töne standen. Allerdings ist 
nichts erhalten außer einigen Fragmenten aus dem dritten vorchristli-
chen Jahrhundert, und vollständig ist kein Fund vor den beiden Hym-
nen, die im späten 2. Jahrhundert vor Christus in Delphi in Stein ge-
meißelt wurden. Zur gleichen Zeit entwickelte sich in China bereits 
eine melodische Notenschrift, doch auch davon ist wenig erhalten.

Schriftliche Belege zeigen uns, dass das Singen von Psalmen in 
christlichen Ländern schon im 4. Jahrhundert n. Chr. weit verbreitet 
war. Ein Zeitzeuge, der Erzbischof von Konstantinopel und christliche 
Prediger Johannes Chrysostomos (ca. 345–407), vertrat Platons Un-
terscheidung zwischen guter und schädlicher Musik: »Damit nicht 
Dämonen mit lüsternen Liedern alles zerstören, hat Gott die Psalmen 
geschaffen, auf dass sie Erbauung als auch Nutzen bringen.« Andere 
Theologen dieser Zeit wie etwa der Heilige Hieronymus (ca. 340–
420) fanden Platons Lehre in der Bibel bestätigt, und zwar in der Ge-
schichte, wo David Saul mit seiner Leier beruhigt. Der römische Phi-
losoph Boethius (ca. 480 – ca. 524) stimmte mit Platon nicht nur in 
dem überein, was jener über die Macht der Musik gesagt hatte – 
»Nichts kennzeichnet die menschliche Natur stärker, als dass sie durch 
süße Weisen beruhigt und durch das Gegenteil beunruhigt wird« –, 



10 Von den Babyloniern zu den Franken

sondern auch in Bezug auf dessen Aussagen über ihr Wesen. Er sagt, 
dass »die Seele des Universums durch musikalische Harmonie zusam-
mengehalten wird«, und beschreibt drei Ebenen der Musik: die der 
Himmelskörper in Bewegung (Sphärenmusik, die wir, wie spätere 
Theoretiker meinen, nicht hören können, weil sie allgegenwärtig ist), 
die des Menschen (die Eintracht von Körper und Seele) und die der 
Instrumente. Diese Ideen sowie die detaillierte Beschreibung der grie-
chischen Musiktheorie machten Boethius’ Schrift De institutione mu-
sica (Die Grundlagen der Musik) zur wichtigsten Autorität für die 
Musiker des Mittelalters.

Zu Boethius’ Zeiten entwickelten die Menschen in ganz Eurasien, 
von Frankreich bis nach Japan, bessere Methoden, um Musik nieder-
zuschreiben. Wieder einmal war hier das Gebiet um Mesopotamien 
führend: Dort lebende Christen fügten biblischen Texten Zeichen 
hinzu, die deutlich machten, wie diese zu singen waren. Wir können 
diese Zeichen heute nicht mehr verstehen und umsetzen, aber damals 
verbreiteten sie sich westwärts zu den Juden, den Byzantinern und zur 
römischen Kirche, vielleicht sogar auch ostwärts bis nach Tibet. In 
China und Japan entstand unterdessen ein gänzlich anderes Notati-
onssystem – die Tabulatur, eine Griffschrift mit graphischen Anwei-
sungen für den Instrumentalisten. Während in der jüdisch-christli-
chen Welt jegliche Musik, die bis Ende des 13. Jahrhunderts schrift-
lich festgehalten wurde, gesungene Musik war, und zwar geistlicher 
Gesang, hatte in Ostasien die instrumentale Musik den stärksten An-
spruch darauf, bewahrt zu werden – im Westen dagegen wurde sie bis 
ins 16. Jahrhundert praktisch ignoriert. Aus der Tang-Dynastie (618–
907) kennen wir seltene Tabulaturen für die edelsten Instrumente der 
Chinesen, die Qin (Griffbrettzither) und die Pipa (Laute). Quellen 
zur höfischen Instrumentalmusik in Japan, Gagaku genannt, gibt es in 
umfangreichen Archiven, die bis ins 8. Jahrhundert zurückreichen 
und auch Werke aus dem China der Tang-Zeit und aus Korea beinhal-
ten.

Hätte sich jemand im 8. Jahrhundert auf Weltreise begeben, hätte 
er in der gesamten christlichen Welt die Tradition der Kirchengesänge 
vorgefunden, in China dagegen ein hoch entwickeltes Solo-Instru-
mentalspiel sowie dort und in Japan eine bunte Vielfalt an höfischen 
Ensembles. In Indien hätte er einen großen Reichtum an instrumenta-
ler und Theatermusik (von der wir nur aus Schriften sowie aus bildli-
chen Darstellungen wissen) erleben können – ganz zu schweigen von 
den weitgehend nicht dokumentierten musikalischen Kulturen Javas, 



11Um 800

Burmas, Zentralamerikas und vieler Teile Afrikas und der gänzlich 
vergessenen Musik anderer Regionen. Doch selbst da, wo die Quellen-
lage besonders klar ist, handelt es sich immer noch um stumme Musik 
– Musik, deren Notation nicht präzise entschlüsselt werden kann oder 
die nie etwas anderes sein wollte als ein grobes Gerüst. Da Musiker in 
den verschiedensten Regionen der Welt nicht für eine ferne Zukunft 
schrieben, sondern für sich selbst und ihre Schüler, befanden sie es 
nicht für nötig, mehr als eine Gedächtnisstütze zu hinterlassen. Wer 
sollte schon 1 300 Jahre später ihre Musik hören wollen?

Dann kam es zum Wandel, einem Wandel, der speziell in Westeuropa 
aus dem Bedürfnis heraus entstand, Musik – vor allem die liturgischen 
Gesänge – regional weiterzugeben. Diese Musik in schriftlicher Form 
zu haben, also in Notation, war nicht nur nützlich, sondern wurde 
bald zur Notwendigkeit, als im Rahmen eines großen kulturellen Auf-
schwungs immer mehr Kirchengesänge neu komponiert wurden. Das 
Repertoire an Hymnen und Messgesängen wuchs derart an, dass es 
den Klerikern an den Kirchen unmöglich wurde, alles im Gedächtnis 
zu behalten.

Die Krönung Karls des Großen im Jahr 800 zum Kaiser durch den 
Papst in Rom bestätigte den hohen Rang, den Karl als Schutzherr der 
Kirche innehatte. Mit der Krone übernahm er aber auch den Auftrag, 
das Werk seines Vaters Pippin III. fortzuführen und die Liturgie im 
Frankenreich (das damals große Teile Westeuropas umfasste und von 
Mittelitalien bis nach Dänemark und von den Pyrenäen bis zur Do-
nau reichte) den römischen Bräuchen entsprechend zu reformieren. 
Ein Ergebnis dieser Liturgiereform war ein neuer Bestand an Kirchen-
gesängen für die Hauptzeremonien (Messe und Stundengebete, d.h. 
die Gottesdienste zu den verschiedenen Tageszeiten), Gesänge, die die 
römischen Vorbilder vereinfachten. Mündlich verbreitet, wurden sie 
von den großen Kirchen und Klöstern im Reich Karls des Großen 
übernommen und gelangten im Laufe der nächsten drei Jahrhunderte 
langsam auch in andere Gebiete Westeuropas sowie zurück nach Rom 
und in die gerade christianisierten Regionen im Osten und Norden. 
Währenddessen griff ein Mythos immer weiter um sich: Diese – zu-
nehmend universelle – Musik sei gar nicht auf fränkische Musiker aus 
dem 8. und 9. Jahrhundert zurückzuführen, der Heilige Geist selbst 
habe sie Papst Gregor dem Großen (im Amt von 590 bis 604) ins Ohr 
gesungen. Aus dieser Vorstellung heraus entstand dann die Bezeich-
nung »Gregorianischer Gesang«.



12 Von den Babyloniern zu den Franken

Die moderne Notenschrift begann vermutlich in der ersten Hälfte 
des 9. Jahrhunderts mit den Neumen, graphischen Symbolen, die über 
einem Text eingezeichnet sind und für einzelne Noten und kurze No-
tengruppen stehen. Mag sein, dass die Nachfolger Karls des Großen 
damals nichts vorzuweisen hatten, was vergleichbar gewesen wäre mit 
den Instrumentalensembles der Tang-Herrscher, die zur gleichen Zeit 
in China regierten. Aber ihre Kantoren und Kirchenmänner besaßen 
jetzt ein Werkzeug von ungeheurer Bedeutung für die Zukunft: eine 
einfache Methode, wie Musik bewahrt werden konnte, und damit die 
Basis für diesen riesigen Korpus an schriftlichen Kompositionen, der 
die westliche musikalische Tradition von allen anderen unterscheidet.

Wichtiger war ihnen allerdings, an eine Vergangenheit anzuknüp-
fen, die sie hoch verehrten – an das musikalische Wissen der alten 
Griechen. Sie legten für die Kirchengesänge acht Modi fest, wobei je-
der Modus sieben Töne innerhalb einer Oktave umfasste (in der 
Grundform darstellbar auf den weißen Tasten einer modernen Kla-
viertastatur). Diese Einteilung war direkt aus Byzanz übernommen 
worden, hatte aber ihre Wurzeln bei Boethius und damit in der Mu-
siktheorie der alten Griechen. Tatsächlich reichte sie sogar noch weiter 
zurück, denn die Theoretiker des 9. Jahrhunderts hatten, ohne es zu 
wissen, gerade mal eine einzige Tonart zu jenen hinzugefügt, die schon 
die Babylonier dreitausend Jahre zuvor gekannt hatten. 

Leider können die Neumen des 9. und 10. Jahrhunderts nicht wirk-
lich eindeutig verstanden werden, denn was noch immer fehlte, war 
ein festes Raster, das steigende und fallende Melodielinien nachzeich-
nen konnte. Dieses gab es erst mit einem System von parallelen hori-
zontalen Linien (den Notenlinien) und einem vorangestellten Zeichen 
(dem Notenschlüssel), das angab, für welche Note die jeweilige Linie 
steht – beides auch heute noch Grundlagen der musikalischen Nota-
tion. Sobald dieses System etabliert war – und das war es, als die von 
Guido von Arezzo in seinem Micrologus (ca. 1026) formulierten Neu-
erungen dann allgemein üblich waren –, war man in den Lage, die 
Melodien der Kirchengesänge so niederzuschreiben, dass sie für alle 
dieser Notation kundigen Menschen lesbar waren und überall nachge-
sungen werden konnten – und auch jederzeit, bis in unsere Gegen-
wart. Dieser lesbaren Notenschrift verdankt die westliche Musik eine 
Geschichte, die sich vollkommen von der anderer Kulturen unter-
scheidet, und ausschließlich dieser Geschichte werden wir nun folgen.

Es ist häufig so: Technische Innovation – in diesem Fall die neue 
Notation auf einem Liniensystem und die Einführung der Kirchen-



13Frühe Formen von Notation

modi – beschneidet bestehenden Überfluss und fördert zugleich neues 
Wachstum. Vieles ging verloren. Die kirchlichen Gesänge waren zu 
unterschiedlichen Zeiten und an ganz verschiedenen Orten entstan-
den, und in den zwei Jahrhunderten nach Karl dem Großen hatten 
sich in Bezug auf Notenschrift und sicher auch in Bezug auf die Auf-
führungspraxis viele eigenständige lokale Traditionen entwickelt. 

Natürlich konnte diese große Vielfalt nicht so einfach in einer ein-
heitlichen Notationssprache untergebracht und in ein homogenes 
Tonartensystem eingepasst werden, das aus sehr ferner zweiter Hand 
aus dem klassischen Athen übernommen worden war. Auch hatten die 
Reformen Karls des Großen einige liturgische Traditionen fast ganz 
verdrängt, darunter die ambrosianischen Gesänge aus Mailand, die 
mozarabischen Gesänge aus Spanien und die altrömischen Gesänge 
des Vatikans – und die waren nur teilweise oder gar nicht schriftlich fi-
xiert.

Positiv dagegen war, dass die Liniennotation eine weitere Verbrei-
tung der Gesänge förderte und so eine überstaatliche Kultur schuf, die 
es Komponisten ab dem 14. Jahrhundert erlaubte, von England nach 
Frankreich oder von Frankreich und aus den damaligen Niederlanden 
(sie umfassten außer den heutigen Niederlanden auch Belgien und die 
angrenzenden Gebiete) nach Italien zu reisen und überall dieselbe Mu-
sik vorzufinden. Und sie hat von Anfang an offenbar dazu angeregt zu 
komponieren, denn jetzt konnten Musikstücke genau wie literarische 
Werke auf Papier weitergegeben werden. Im großen Zeitalter des Gre-
gorianischen Choralgesangs, das sich in Westeuropa zu Guidos Zeit 
dem Ende zuneigte, konnte man Melodien noch direkt von den Sän-
gern lernen. Doch sich eine Musik zu merken, bei der zwei oder mehr 
unterschiedliche Melodien gleichzeitig gesungen wurden, war nicht 
mehr so einfach. Die Entwicklung dieser mehrstimmigen, polypho-
nen Musik wurde durch die Notation ganz wesentlich begünstigt.

Zudem verhalf genaue Notation dem Gregorianischen Choral dazu, 
über tausend Jahre präsent zu bleiben, bis in die Gegenwart, wenn 
auch der Stil der Interpretation sich immer wieder ändern mag.

Aber was genau hören wir heute noch von damals? Einer der großen 
Plattenerfolge von 1994 war »Chant«, eine Anthologie Gregoriani-
scher Gesänge aus dem nahe der spanischen Stadt Burgos gelegenen 
Benediktinerkloster Santo Domingo de Silos. Die Aufnahme begann 
mit Puer natus est nobis (Uns ist ein Knabe geboren), eigentlich ein 
Messe-Introitus (Einzugslied), der ursprünglich nur an Weihnachten 



14 Von den Babyloniern zu den Franken

in Klosterkirchen gesungen und gehört werden sollte. Jetzt aber war 
die Musik überall und jederzeit verfügbar. Auch entstammte die Melo-
die nicht etwa einer mittelalterlichen Quelle, sondern einer modernen 
Ausgabe. Diese war im Zusammenhang mit der großen Bewegung zur 
Erneuerung des Gregorianischen Chorals entstanden, die im späten 
19. und frühen 20. Jahrhundert von der Abtei Solesmes in Nordwest-
frankreich ausging. Entsprechend richtete sich auch der Aufführungs-
stil – ruhig in Tempo und Lautstärke, mit generell gleich langen No-
tenwerten, die nur modifiziert wurden, um einen sanft fließenden 
Rhythmus zu schaffen – nach dem von Solesmes und damit nach ei-
ner Tradition, die erst um 1850 begründet wurde, als die Mönche dort 
begannen, vergessene mittelalterliche Quellen in moderne Noten-
schrift zu übertragen, und die nur bis 1904 sicher zurückverfolgt wer-
den kann, als die Nachfolger dieser Mönche die ersten Aufnahmen 
machten.

Es mag enttäuschend erscheinen, dass die Gregorianischen Ge-
sänge, so wie wir sie vom Hören kennen, auch nicht älter sind als das 
Flugzeug oder allenfalls der Regenschirm. Wir wollen ja eigentlich 
mehr. Wir wollen, dass sie als die älteste Musik in Liniennotation am 
Anfang einer tausendjährigen ununterbrochenen Geschichte stehen, 
in deren Lauf bestimmte Teile beibehalten, andere weiterentwickelt 
oder wieder andere aufgegeben wurden. Puer natus est nobis steht mit 
seiner nach den Textphrasen geformten Melodie in dem von Guido 
und seinen Vorgängern definierten siebten oder – wie Theoretiker des 
Mittelalters und späterer Zeit diese Kirchentonart nannten – mixoly-
dischen Modus, dessen Skala vom Grundton g aus den weißen Tasten 
eines modernen Klaviers g-a-h-c-d-e-f-g entspricht. Bezeichnender-
weise beginnt dieser Weihnachts-Introitus mit einer Explosion von 
Licht, einem Sprung zur Quinte g-d (die Quinte ist aufgrund ihres 
einfachen Frequenzverhältnisses zum Grundton von 3:2 eines der har-
monischsten Intervalle). Interessant ist auch der Schluss. Die Melodie 
muss im System der Kirchentonarten immer zum Grundton, der »Fi-
nalis« zurückkehren – in diesem Fall also zum g, was mit einem klei-
nen Auf-ab-Motiv (g-a-g) bestätigt wird. Wir wissen, dass solche me-
lodischen Floskeln alt sind. Wenn sie nun in späterer Musik wieder 
aufgegriffen werden, wie manchmal bei Debussy, der aus derselben 
Kultur stammt wie die Schriftforscher aus Solesmes, erwecken sie in 
uns den Eindruck des Mittelalterlichen.

Und doch können wir, wenn Choralmelodien uns von der Vergan-
genheit erzählen, nicht sicher sein, dass sie dies auch mit der Stimme 



15Das Zeitalter des Gregorianischen Chorals

der Vergangenheit tun. Die ursprünglichen Traditionen des Choralge-
sangs, die sich offensichtlich auseinander entwickelten, kaum dass 
Karl der Große und seine geistlichen Berater sie vereinheitlicht hatten, 
sind unwiederbringlich verloren. In einem Traktat aus dem 9. Jahr-
hundert wird zwar beschrieben, wie ein »Organum« zu singen sei – die 
Sänger müssen sich aufteilen, einige singen den Choral, während an-
dere eine zweite Stimme in harmonischen Intervallen, meist der 
Quinte, dazusetzen. Es gibt aber noch ein »Organum« ganz anderer 
Art, nämlich die Kirchenorgel mit Pfeifen und Manual, wie sie sich 
etwa im 10. Jahrhundert aus Byzanz und den islamischen Ländern 
kommend in Westeuropa etabliert hatte. Sie konnte durchaus das 
Choralsingen mit einem Bordun (einem tiefen Dauerton) oder sogar 
einer eigenen Melodiestimme begleitet haben. Wofür sonst war sie 
da?

Wenn bei modernen Wiedergaben solchen Möglichkeiten eher sel-
ten nachgegangen wird, mag das daran liegen, dass wir den Choral so 
gesungen hören wollen, als käme er aus einem einheitlichen Chor und 
verschaffe so dem Zuhörer ein einzigartiges Zeiterleben und ein ein-
heitliches Medium für die eigene innere Stimme. Relevant ist in die-
sem Zusammenhang auch die Tatsache, dass die moderne Wiederbele-
bung des Gregorianischen Chorals im Wesentlichen ein Phänomen 
des Tonträgers ist, der im Konzertbetrieb keine Entsprechung gefun-
den hat. Der Plattenhörer mag das Gefühl haben, als könne er durch 
die Aufnahme – durch nicht sichtbaren Klang – über die Jahrhunderte 
hinweg direkten Kontakt zu den Mönchen oder Nonnen einer großen 
Abtei des Hochmittelalters herstellen. Wer diesem Eindruck erliegt, 
ignoriert allerdings Fehler, Lücken in der Quellenlage und das 
Wunschdenken, das häufig dahintersteht. Trotzdem ist diese Vorstel-
lung irgendwie überzeugend und mag nicht ganz ungerechtfertigt 
sein. Ein Gregorianischer Choral ist wie ein Rundbogenfenster im Ge-
mäuer einer Kirche aus dem 9. Jahrhundert. Möglicherweise hat man 
es im 19. Jahrhundert restauriert und es zeigt eventuell sogar Spuren 
noch jüngerer Denkmalspflege. Aber wenn wir uns sehr bemühen und 
ganz genau hinsehen, sehen wir durch dieses Fenster vielleicht doch all 
das Licht, das da ist.

Die Wiederbelebung der Alten Musik – die sporadisch im 19. Jahr-
hundert begann, Mitte des 20. Jahrhunderts an Intensität gewann und 
in den 1980er Jahren zur Reife gelangte – hat uns gezeigt, wie wichtig 
es ist, nicht nur wissenschaftlich mit Quellen umzugehen, sondern 
auch da Fantasie zu zeigen, wo die Quellenlage mangelhaft ist. Eine 


	1: 978-3-476-02100-7   Griffiths, Geschichte der Musik
	2: © 2008 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)


