978-3-476-02100-7 Griffiths, Geschichtaler Musik
© 2008 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)

Paul Griffiths: Geschichte der Musik




TEIL |

Zeit als Ganzes

Musik kann, da sie aus Zeit besteht, durch die Zeit reisen. Die Auffiih-
rung einer Beethoven-Sinfonie etwa transportiert eine komplette Zeit-
struktur von vor 200 Jahren in die Gegenwart, so dass wir sie jetzt erle-
ben konnen. Und da wir Musik weder sehen noch beriihren, sondern
nur horen kénnen, spricht sie uns aus ihrer Vergangenheit so ganz un-
mittelbar an. Dinge, die wir sehen oder beriihren, sind zwangsliufig
auflerhalb unseres Kérpers. Musik dagegen scheint in unseren Képfen
stattzufinden, sie dringt ein in unsere Gedanken und Gefiihle. Sie ist
hier bei uns und gleichzeitig weit weg, in der lingst vergangenen Zeit,
in der sie geschaffen wurde. Dorthin kann Musik uns mitnehmen, sie
kann uns das Gefiihl vermitteln, in einer anderen Epoche zu sein, Zeit
so zu erleben, wie sie damals war. Oder sie erzihlt uns von dem, was
iiber die Zeit Bestand hatte, von der Unverinderlichkeit der Gedan-
ken und Gefiihle.

Damit dies alles passieren kann, brauchen wir nicht nur die Instru-
mente dieser Musik, sondern auch die entsprechenden Anweisungen,
die entweder miindlich, in Form direkter Mitteilung, oder schriftlich,
also in Form von Notation, iiberliefert sind. Alle Musikkulturen leben
davon, dass Informationen von Generation zu Generation weitergege-
ben werden, zweifellos mit Verdnderungen. So entstehen Traditionen.
Was speziell die Tradition der westlichen Musik von anderen unter-
scheidet, ist, dass sie zudem in groffem Maf§ von Notation abhingig
ist, was einige bedeutsame Folgen hat.

In erster Linie erdffnet Notation die Méglichkeit zu unterscheiden
zwischen einerseits dem Komponisten (der Musik fiir die Dauer er-
schafft) und anderseits den Auffiihrenden (die diese Musik fiir den Au-
genblick nacherschaffen). Zwar gibt es diese Unterscheidung auch in
einigen anderen Kulturen, etwa in der traditionellen chinesischen Mu-
sik, aber nirgendwo sonst findet man eine Parallele zum westlichen
Werkgedanken, wonach eine Komposition — wie etwa eine Beethoven-



6 Zeit als Ganzes

Sinfonie — bis ins Detail genau schriftlich fixiert wird und deshalb im-
mer wieder Auffithrungen erleben kann, die sofort als Versionen eben-
dieses Stiickes wiedererkannt und die gern bei Diskussionen iiber den
Stil des Komponisten, tiber das Orchester oder gar die Musikgeschichte
an sich herangezogen werden. Doch in der Musik gibt es, wie bei den
meisten Dingen, keine absoluten Gewissheiten, und die Vorstellung,
ein Werk sei unverinderlich, sollte modifiziert werden. Schliellich
muss man immer mit einrechnen, dass sich die Bedeutung von Nota-
tion im Lauf der Zeit gewandelt haben kann (ihr Sinn kann vielleicht
sogar ganz verloren gegangen sein) oder dass uns die Verschiedenheit
von Auffithrungen wichtiger erscheinen mag als die Gleichheit. Den-
noch ist die westliche klassische Musik in erster Linie durch ihre Kom-
ponisten und deren Werke geprigt. Sie haben ihr nicht nur eine Tradi-
tion gegeben, die sich mit der Zeit verindert hat wie eine verwitternde
Landschaft, sondern auch eine Geschichte — und durch Notation erst
haben wir die Maglichkeit, einen fliichtigen Blick auf Teile dieser
Landschaft in einem fritheren Zustand zu werfen, auch wenn das Bild
unscharf ist.

Wir sollten aber auch sehen, wie diese Geschichte selbst sich verin-
dert. Vor hundert Jahren etwa begann die Musikgeschichte praktisch
mit Johann Sebastian Bach (1685-1750), dem ersten Komponisten,
dessen Musik einigermaflen regelmiflig gespielt wurde. Heute, da uns
CDs die Moglichkeit bieten, nahezu alles immer wieder zu héren, sind
auch Kompositionen leicht zuginglich, die Jahrhunderte vor Bach
entstanden, schliellich hat die Musik ja eine wesentlich lingere Ge-
schichte. Zudem ist diese Geschichte breiter, da das auf Tontriger auf-
genommene Repertoire noch viel mehr an Musik aus jeder Epoche
einschlieft, beispielsweise alles, was Bach geschrieben hat, nicht nur
den winzigen Teil, der damals bekannt war, und dazu Werke Dutzen-
der seiner Zeitgenossen. Dass wir Musik aufnehmen und konservieren
kénnen, hat auch die neueste Musikgeschichte noch um eine Kompo-
nente erweitert, wir konnen nimlich nicht nur Musik auffiihren, die
in den 1930er Jahren entstand, wir kdnnen auch Musik horen, die da-
mals aufgenommen wurde, sei es Musik dieser Zeit (Strawinski, Cole
Porter) oder einer fritheren Epoche (Beethoven, von Wilhelm Furt-
wingler oder Arturo Toscanini dirigiert). Eine Aufnahme erlaubt uns
also, drei Zeiten gleichzeitig zu erleben: das Jetzt, in dem wir sie héren,
das Damals, als sie aufgenommen wurde, und das noch weiter zuriick-
liegende Damals, als sie komponiert wurde.

Vor der Méglichkeit der Tonaufnahme und vor der Notation gab es



Notation und Wandel 7

nur das Jetzt. Musik konnte nicht fixiert werden. Sie war wie der Wald
und das Meer, immer wieder sich erneuernd und doch immer gleich.
Es gab sie nur so lange, wie sie in Erinnerung blieb, und das Gedicht-
nis war das einzige Mittel, die Vergangenheit festzuhalten.

Einem Menschen, dem dieses Gedichtnis wohlvertraut ist und der
ausschlieflich von ihm abhingig ist, ist die Vergangenheit nichts
Fremdes, sie ist in seinem Bewusstsein immer gegenwirtig. Fiir ihn ist
die Zeit ein Ganzes. Sie bemisst sich nach natiirlichen Abldufen: dem
Kreislauf des Tages oder Jahres, dem Altern der Menschen, Tiere,
Pflanzen und Dinge, dem Flieffen des Wassers oder dem Herunter-
brennen einer Kerze.

Musik fiir solche Menschen — also die Musik der #ltesten Traditio-
nen, die wir kennen, was in Westeuropa auch den Choral mit ein-
schlieflt, den Sprechgesang, in dem der Gottesdienst abgehalten wurde
— ist auf das Maf§ des menschlichen Gedichtnisses gearbeitet und sie
bewegt sich furchtlos durch ihr Medium Zeit. Sie geht nicht weg. Sie
ist da.



Kapitel 1

Von den Babyloniern zu den Franken

Notation wurde in verschiedenen antiken Kulturen erfunden — in Ba-
bylon, Griechenland, Indien und China —, aber nur sporadisch und zu
bestimmten Zwecken, als Teil eines theoretischen Werks oder, noch
seltener, um eine Melodie niederzuschreiben, und zwar immer nach
einem groflen Wandel in der Gesellschaftsstruktur. So kamen mit den
neuen stidtischen Lebensformen des 4. und 3. vorchristlichen Jahr-
tausends neue Instrumente in Mode, vor allem Zupfinstrumente:
Harfen, Leiern und Lauten, zuerst in Mesopotamien, dann im &stli-
chen Mittelmeerraum und in Nordafrika, sowie Zithern in China.
Mit ihnen entstand auch eine elitire Musik, nimlich die der Tempel
und Héfe, wie wir aus spektakuliren Funden wie der 2 500 Jahre alten
etwa einen Meter hohen vergoldeten Leier aus einem Konigsgrab von
Ur schlieflen kénnen. Sicher haben auch die sumerischen Weber und
Baumeister gesungen, doch die am héchsten geschitzte Musik (das
legt schon das Gold nahe) war die eines neuen Berufsstandes: dem des
Musikers. Mit zunehmendem Wissen um Stimmung und Intervalle
und wachsender Kunstfertigkeit auf dem Instrument stieg auch dessen
Ansehen. Dann kamen die Komponisten, und rund zwei Jahrhun-
derte nach der Zeit der groflen Leier haben wir einen ersten Namen:
Enheduanna, Hohepriesterin des Mondgottes von Ur.

Beim Stimmen und Spielen ihrer neuen Instrumente entdeckten
Mesopotamier und Chinesen das Verhiltnis zwischen Linge der Saite
und Hohe des gezupften Tons, ein Verhiltnis das konstant bleibt, da
die Saitenlinge die Schwingungsfrequenz bestimmt. Je kiirzer eine
Saite ist, desto schneller schwingt sie, vorausgesetzt alle anderen Fak-
toren bleiben gleich; wird die Saite auf halber Linge gedriicke,
schwingt sie doppelt so schnell und der entstehende Ton klingt eine
Oktave héher, usw. Dieses Wissen verschaffte den Musikern die Mag-
lichkeit, Téne und damit Skalen anzugeben. Beispiele hierfiir finden
sich auf einer mesopotamischen Schrifttafel von ca. 1800 v. Chr., die
Siebenton-Skalen dokumentiert, die viel spiter auch in Griechenland
iiblich waren.

Auf einer anderen, vierhundert Jahre jiingeren Tontafel aus dem al-



Die Antike 9

ten Stadtstaat Ugarit (das moderne, nahe der syrischen Kiiste gelegene
Ras Schamra) ist die ilteste schriftlich festgehaltene Musik eingeprigt,
die bislang entdeckt wurde: ein Hymnus an die Mondggttin. Da die
Inschrift jedoch rudimentir ist und die entscheidende Tradition, wie
sie umzusetzen wire, lingst verloren, bietet uns dieser prototypische
Fund nicht mehr als einen schwaches Echo. Andere Hinweise auf die
Musik ungefihr derselben Zeit sind die bronzenen und silbernen
Trompeten aus dem Grab des jugendlichen Pharaos Tutenchamun (ca.
1325 v.Chr.), die Verherrlichung der Musik in den frithesten Loblie-
dern aus Indien oder die Glocken der chinesischen Shang-Dynastie.
Im nichsten Jahrtausend entwickelten sich Instrumente und Mu-
siktheorie parallel, und die Philosophen der Zeit versuchten, diese
Entwicklung bewusst zu lenken. Konfuzius (551-479 v. Chr.) unter-
schied wohltuende von nicht wohltuender Musik, wobei erstere Har-
monie im Individuum und Ordnung im Staatswesen erzeuge. Die
gleiche Ansicht vertrat auch Platon (ca. 429-347 v.Chr.), einer der
ersten Griechen, die iiber Musik schrieben. Aristoxenos, zwei Genera-
tion jiinger, beschiftigte sich mit der Theorie der Intervalle, Tonlei-
tern und melodischen Komposition. Melodien konnten im antiken
Griechenland durchaus schon aufgezeichnet werden, und zwar mit-
hilfe von Buchstaben, die fiir einzelne Téne standen. Allerdings ist
nichts erhalten aufler einigen Fragmenten aus dem dritten vorchristli-
chen Jahrhundert, und vollstindig ist kein Fund vor den beiden Hym-
nen, die im spiten 2. Jahrhundert vor Christus in Delphi in Stein ge-
meiflelt wurden. Zur gleichen Zeit entwickelte sich in China bereits
eine melodische Notenschrift, doch auch davon ist wenig erhalten.
Schriftliche Belege zeigen uns, dass das Singen von Psalmen in
christlichen Lindern schon im 4. Jahrhundert n. Chr. weit verbreitet
war. Ein Zeitzeuge, der Erzbischof von Konstantinopel und christliche
Prediger Johannes Chrysostomos (ca. 345-407), vertrat Platons Un-
terscheidung zwischen guter und schidlicher Musik: »Damit nicht
Dimonen mit liisternen Liedern alles zerstéren, hat Gott die Psalmen
geschaffen, auf dass sie Erbauung als auch Nutzen bringen.« Andere
Theologen dieser Zeit wie etwa der Heilige Hieronymus (ca. 340—
420) fanden Platons Lehre in der Bibel bestitigt, und zwar in der Ge-
schichte, wo David Saul mit seiner Leier beruhigt. Der rémische Phi-
losoph Boethius (ca. 480 — ca. 524) stimmte mit Platon nicht nur in
dem iiberein, was jener iiber die Macht der Musik gesagt hatte —
»Nichts kennzeichnet die menschliche Natur stirker, als dass sie durch
siile Weisen beruhigt und durch das Gegenteil beunruhigt wird« —,



10 Von den Babyloniern zu den Franken

sondern auch in Bezug auf dessen Aussagen iiber ihr Wesen. Er sagt,
dass »die Seele des Universums durch musikalische Harmonie zusam-
mengehalten wird«, und beschreibt drei Ebenen der Musik: die der
Himmelskorper in Bewegung (Sphirenmusik, die wir, wie spitere
Theoretiker meinen, nicht héren kénnen, weil sie allgegenwirtig ist),
die des Menschen (die Eintracht von Korper und Seele) und die der
Instrumente. Diese Ideen sowie die detaillierte Beschreibung der grie-
chischen Musiktheorie machten Boethius’ Schrift De institutione mu-
sica (Die Grundlagen der Musik) zur wichtigsten Autoritit fiir die
Musiker des Mittelalters.

Zu Boethius’ Zeiten entwickelten die Menschen in ganz Eurasien,
von Frankreich bis nach Japan, bessere Methoden, um Musik nieder-
zuschreiben. Wieder einmal war hier das Gebiet um Mesopotamien
filhrend: Dort lebende Christen fiigten biblischen Texten Zeichen
hinzu, die deutlich machten, wie diese zu singen waren. Wir kénnen
diese Zeichen heute nicht mehr verstehen und umsetzen, aber damals
verbreiteten sie sich westwirts zu den Juden, den Byzantinern und zur
romischen Kirche, vielleicht sogar auch ostwirts bis nach Tibet. In
China und Japan entstand unterdessen ein ginzlich anderes Notati-
onssystem — die Tabulatur, eine Griffschrift mit graphischen Anwei-
sungen fiir den Instrumentalisten. Wihrend in der jiidisch-christli-
chen Welt jegliche Musik, die bis Ende des 13. Jahrhunderts schrift-
lich festgehalten wurde, gesungene Musik war, und zwar geistlicher
Gesang, hatte in Ostasien die instrumentale Musik den stirksten An-
spruch darauf, bewahrt zu werden — im Westen dagegen wurde sie bis
ins 16. Jahrhundert praktisch ignoriert. Aus der Tang-Dynastie (618—
907) kennen wir seltene Tabulaturen fiir die edelsten Instrumente der
Chinesen, die Qin (Griffbrettzither) und die Pipa (Laute). Quellen
zur hofischen Instrumentalmusik in Japan, Gagaku genannt, gibt es in
umfangreichen Archiven, die bis ins 8. Jahrhundert zuriickreichen
und auch Werke aus dem China der Tang-Zeit und aus Korea beinhal-
ten.

Hitte sich jemand im 8. Jahrhundert auf Weltreise begeben, hitte
er in der gesamten christlichen Welt die Tradition der Kirchengesinge
vorgefunden, in China dagegen ein hoch entwickeltes Solo-Instru-
mentalspiel sowie dort und in Japan eine bunte Vielfalt an héfischen
Ensembles. In Indien hitte er einen groflen Reichtum an instrumenta-
ler und Theatermusik (von der wir nur aus Schriften sowie aus bildli-
chen Darstellungen wissen) etleben kénnen — ganz zu schweigen von
den weitgehend nicht dokumentierten musikalischen Kulturen Javas,



Um 800 11

Burmas, Zentralamerikas und vieler Teile Afrikas und der ginzlich
vergessenen Musik anderer Regionen. Doch selbst da, wo die Quellen-
lage besonders klar ist, handelt es sich immer noch um stumme Musik
— Musik, deren Notation nicht prizise entschliisselt werden kann oder
die nie etwas anderes sein wollte als ein grobes Geriist. Da Musiker in
den verschiedensten Regionen der Welt nicht fiir eine ferne Zukunft
schrieben, sondern fiir sich selbst und ihre Schiiler, befanden sie es
nicht fiir nétig, mehr als eine Gedichtnisstiitze zu hinterlassen. Wer
sollte schon 1300 Jahre spiter ihre Musik héren wollen?

Dann kam es zum Wandel, einem Wandel, der speziell in Westeuropa
aus dem Bediirfnis heraus entstand, Musik — vor allem die liturgischen
Gesinge — regional weiterzugeben. Diese Musik in schriftlicher Form
zu haben, also in Notation, war nicht nur niitzlich, sondern wurde
bald zur Notwendigkeit, als im Rahmen eines grofen kulturellen Auf-
schwungs immer mehr Kirchengesinge neu komponiert wurden. Das
Repertoire an Hymnen und Messgesingen wuchs derart an, dass es
den Klerikern an den Kirchen unméglich wurde, alles im Gedichtnis
zu behalten.

Die Krénung Karls des Grofen im Jahr 800 zum Kaiser durch den
Papst in Rom bestitigte den hohen Rang, den Karl als Schutzherr der
Kirche innehatte. Mit der Krone iibernahm er aber auch den Auftrag,
das Werk seines Vaters Pippin III. fortzufithren und die Liturgie im
Frankenreich (das damals grofle Teile Westeuropas umfasste und von
Mittelitalien bis nach Dinemark und von den Pyrenien bis zur Do-
nau reichte) den rémischen Briuchen entsprechend zu reformieren.
Ein Ergebnis dieser Liturgiereform war ein neuer Bestand an Kirchen-
gesingen fiir die Hauptzeremonien (Messe und Stundengebete, d.h.
die Gottesdienste zu den verschiedenen Tageszeiten), Gesinge, die die
romischen Vorbilder vereinfachten. Miindlich verbreitet, wurden sie
von den groflen Kirchen und Klgstern im Reich Karls des Groflen
iibernommen und gelangten im Laufe der nichsten drei Jahrhunderte
langsam auch in andere Gebiete Westeuropas sowie zuriick nach Rom
und in die gerade christianisierten Regionen im Osten und Norden.
Wihrenddessen griff ein Mythos immer weiter um sich: Diese — zu-
nehmend universelle — Musik sei gar nicht auf frinkische Musiker aus
dem 8. und 9. Jahrhundert zuriickzufithren, der Heilige Geist selbst
habe sie Papst Gregor dem Groflen (im Amt von 590 bis 604) ins Ohr
gesungen. Aus dieser Vorstellung heraus entstand dann die Bezeich-
nung »Gregorianischer Gesang.



12 Von den Babyloniern zu den Franken

Die moderne Notenschrift begann vermutlich in der ersten Hilfte
des 9. Jahrhunderts mit den Neumen, graphischen Symbolen, die iiber
einem Text eingezeichnet sind und fiir einzelne Noten und kurze No-
tengruppen stehen. Mag sein, dass die Nachfolger Karls des Groflen
damals nichts vorzuweisen hatten, was vergleichbar gewesen wire mit
den Instrumentalensembles der Tang-Herrscher, die zur gleichen Zeit
in China regierten. Aber ihre Kantoren und Kirchenminner besaflen
jetzt ein Werkzeug von ungeheurer Bedeutung fiir die Zukunft: eine
einfache Methode, wie Musik bewahrt werden konnte, und damit die
Basis fiir diesen riesigen Korpus an schriftlichen Kompositionen, der
die westliche musikalische Tradition von allen anderen unterscheidet.

Wichtiger war ihnen allerdings, an eine Vergangenheit anzukniip-
fen, die sie hoch verehrten — an das musikalische Wissen der alten
Griechen. Sie legten fiir die Kirchengesinge acht Modi fest, wobei je-
der Modus sieben Tone innerhalb einer Oktave umfasste (in der
Grundform darstellbar auf den weiflen Tasten einer modernen Kla-
viertastatur). Diese Einteilung war direkt aus Byzanz iibernommen
worden, hatte aber ithre Wurzeln bei Boethius und damit in der Mu-
siktheorie der alten Griechen. Tatsichlich reichte sie sogar noch weiter
zuriick, denn die Theoretiker des 9. Jahrhunderts hatten, ohne es zu
wissen, gerade mal eine einzige Tonart zu jenen hinzugefiigt, die schon
die Babylonier dreitausend Jahre zuvor gekannt hatten.

Leider kénnen die Neumen des 9. und 10. Jahrhunderts nicht wirk-
lich eindeutig verstanden werden, denn was noch immer fehlte, war
ein festes Raster, das steigende und fallende Melodielinien nachzeich-
nen konnte. Dieses gab es erst mit einem System von parallelen hori-
zontalen Linien (den Notenlinien) und einem vorangestellten Zeichen
(dem Notenschliissel), das angab, fiir welche Note die jeweilige Linie
steht — beides auch heute noch Grundlagen der musikalischen Nota-
tion. Sobald dieses System etabliert war — und das war es, als die von
Guido von Arezzo in seinem Micrologus (ca. 1026) formulierten Neu-
erungen dann allgemein iiblich waren —, war man in den Lage, die
Melodien der Kirchengesinge so niederzuschreiben, dass sie fiir alle
dieser Notation kundigen Menschen lesbar waren und iiberall nachge-
sungen werden konnten — und auch jederzeit, bis in unsere Gegen-
wart. Dieser lesbaren Notenschrift verdankt die westliche Musik eine
Geschichte, die sich vollkommen von der anderer Kulturen unter-
scheidet, und ausschlief3lich dieser Geschichte werden wir nun folgen.

Es ist hiufig so: Technische Innovation — in diesem Fall die neue
Notation auf einem Liniensystem und die Einfiihrung der Kirchen-



Friihe Formen von Notation 13

modi — beschneidet bestehenden Uberfluss und fordert zugleich neues
Wachstum. Vieles ging verloren. Die kirchlichen Gesiinge waren zu
unterschiedlichen Zeiten und an ganz verschiedenen Orten entstan-
den, und in den zwei Jahrhunderten nach Karl dem Groflen hatten
sich in Bezug auf Notenschrift und sicher auch in Bezug auf die Auf-
fiihrungspraxis viele eigenstindige lokale Traditionen entwickelt.

Natiirlich konnte diese grofle Vielfalt nicht so einfach in einer ein-
heitlichen Notationssprache untergebracht und in ein homogenes
Tonartensystem eingepasst werden, das aus sehr ferner zweiter Hand
aus dem klassischen Athen iibernommen worden war. Auch hatten die
Reformen Karls des Groflen einige liturgische Traditionen fast ganz
verdringt, darunter die ambrosianischen Gesinge aus Mailand, die
mozarabischen Gesinge aus Spanien und die altrémischen Gesinge
des Vatikans — und die waren nur teilweise oder gar nicht schriftlich fi-
xiert.

Positiv dagegen war, dass die Liniennotation eine weitere Verbrei-
tung der Gesinge forderte und so eine iiberstaatliche Kultur schuf, die
es Komponisten ab dem 14. Jahrhundert erlaubte, von England nach
Frankreich oder von Frankreich und aus den damaligen Niederlanden
(sie umfassten auf8er den heutigen Niederlanden auch Belgien und die
angrenzenden Gebiete) nach Italien zu reisen und iiberall dieselbe Mu-
sik vorzufinden. Und sie hat von Anfang an offenbar dazu angeregt zu
komponieren, denn jetzt konnten Musikstiicke genau wie literarische
Werke auf Papier weitergegeben werden. Im groflen Zeitalter des Gre-
gorianischen Choralgesangs, das sich in Westeuropa zu Guidos Zeit
dem Ende zuneigte, konnte man Melodien noch direkt von den Sin-
gern lernen. Doch sich eine Musik zu merken, bei der zwei oder mehr
unterschiedliche Melodien gleichzeitig gesungen wurden, war nicht
mehr so einfach. Die Entwicklung dieser mehrstimmigen, polypho-
nen Musik wurde durch die Notation ganz wesentlich begiinstigt.

Zudem verhalf genaue Notation dem Gregorianischen Choral dazu,
iiber tausend Jahre prisent zu bleiben, bis in die Gegenwart, wenn
auch der Stil der Interpretation sich immer wieder indern mag,.

Aber was genau héren wir heute noch von damals? Einer der groflen
Plattenerfolge von 1994 war »Chante, eine Anthologie Gregoriani-
scher Gesinge aus dem nahe der spanischen Stadt Burgos gelegenen
Benediktinerkloster Santo Domingo de Silos. Die Aufnahme begann
mit Puer natus est nobis (Uns ist ein Knabe geboren), eigentlich ein
Messe-Introitus (Einzugslied), der urspriinglich nur an Weihnachten



14 Von den Babyloniern zu den Franken

in Klosterkirchen gesungen und gehort werden sollte. Jetzt aber war
die Musik iiberall und jederzeit verfiigbar. Auch entstammte die Melo-
die nicht etwa einer mittelalterlichen Quelle, sondern einer modernen
Ausgabe. Diese war im Zusammenhang mit der groflen Bewegung zur
Erneuerung des Gregorianischen Chorals entstanden, die im spiten
19. und friithen 20. Jahrhundert von der Abtei Solesmes in Nordwest-
frankreich ausging. Entsprechend richtete sich auch der Auffithrungs-
stil — ruhig in Tempo und Lautstirke, mit generell gleich langen No-
tenwerten, die nur modifiziert wurden, um einen sanft flieenden
Rhythmus zu schaffen — nach dem von Solesmes und damit nach ei-
ner Tradition, die erst um 1850 begriindet wurde, als die Ménche dort
begannen, vergessene mittelalterliche Quellen in moderne Noten-
schrift zu iibertragen, und die nur bis 1904 sicher zuriickverfolgt wer-
den kann, als die Nachfolger dieser Ménche die ersten Aufnahmen
machten.

Es mag enttiuschend erscheinen, dass die Gregorianischen Ge-
singe, so wie wir sie vom Héren kennen, auch nicht ilter sind als das
Flugzeug oder allenfalls der Regenschirm. Wir wollen ja eigentlich
mehr. Wir wollen, dass sie als die ilteste Musik in Liniennotation am
Anfang einer tausendjihrigen ununterbrochenen Geschichte stehen,
in deren Lauf bestimmte Teile beibehalten, andere weiterentwickelt
oder wieder andere aufgegeben wurden. Puer natus est nobis steht mit
seiner nach den Textphrasen geformten Melodie in dem von Guido
und seinen Vorgingern definierten siebten oder — wie Theoretiker des
Mittelalters und spiterer Zeit diese Kirchentonart nannten — mixoly-
dischen Modus, dessen Skala vom Grundton g aus den weiflen Tasten
eines modernen Klaviers g-a-h-c-d-e-f-g entspricht. Bezeichnender-
weise beginnt dieser Weihnachts-Introitus mit einer Explosion von
Licht, einem Sprung zur Quinte g-d (die Quinte ist aufgrund ihres
einfachen Frequenzverhiltnisses zum Grundton von 3:2 eines der har-
monischsten Intervalle). Interessant ist auch der Schluss. Die Melodie
muss im System der Kirchentonarten immer zum Grundton, der »Fi-
nalis« zuriickkehren — in diesem Fall also zum g, was mit einem klei-
nen Auf-ab-Motiv (g-a-g) bestitigt wird. Wir wissen, dass solche me-
lodischen Floskeln alt sind. Wenn sie nun in spiterer Musik wieder
aufgegriffen werden, wie manchmal bei Debussy, der aus derselben
Kultur stammt wie die Schriftforscher aus Solesmes, erwecken sie in
uns den Eindruck des Mittelalterlichen.

Und doch kénnen wir, wenn Choralmelodien uns von der Vergan-
genheit erzihlen, nicht sicher sein, dass sie dies auch mit der Stimme



Das Zeitalter des Gregorianischen Chorals 15

der Vergangenheit tun. Die urspriinglichen Traditionen des Choralge-
sangs, die sich offensichtlich auseinander entwickelten, kaum dass
Karl der Grof8e und seine geistlichen Berater sie vereinheitlicht hatten,
sind unwiederbringlich verloren. In einem Traktat aus dem 9. Jahr-
hundert wird zwar beschrieben, wie ein »Organum« zu singen sei — die
Singer miissen sich aufteilen, einige singen den Choral, wihrend an-
dere eine zweite Stimme in harmonischen Intervallen, meist der
Quinte, dazusetzen. Es gibt aber noch ein »Organum« ganz anderer
Art, nimlich die Kirchenorgel mit Pfeifen und Manual, wie sie sich
etwa im 10. Jahrhundert aus Byzanz und den islamischen Lindern
kommend in Westeuropa etabliert hatte. Sie konnte durchaus das
Choralsingen mit einem Bordun (einem tiefen Dauerton) oder sogar
einer eigenen Melodiestimme begleitet haben. Wofiir sonst war sie
da?

Wenn bei modernen Wiedergaben solchen Méglichkeiten eher sel-
ten nachgegangen wird, mag das daran liegen, dass wir den Choral so
gesungen héren wollen, als kime er aus einem einheitlichen Chor und
verschaffe so dem Zuhérer ein einzigartiges Zeiterleben und ein ein-
heitliches Medium fiir die eigene innere Stimme. Relevant ist in die-
sem Zusammenhang auch die Tatsache, dass die moderne Wiederbele-
bung des Gregorianischen Chorals im Wesentlichen ein Phinomen
des Tontrigers ist, der im Konzertbetrieb keine Entsprechung gefun-
den hat. Der Plattenhérer mag das Gefiihl haben, als konne er durch
die Aufnahme — durch nicht sichtbaren Klang — tiber die Jahrhunderte
hinweg direkten Kontakt zu den Monchen oder Nonnen einer grofien
Abtei des Hochmittelalters herstellen. Wer diesem Eindruck erliegt,
ignoriert allerdings Fehler, Liicken in der Quellenlage und das
Wunschdenken, das hiufig dahintersteht. Trotzdem ist diese Vorstel-
lung irgendwie iiberzeugend und mag nicht ganz ungerechtfertigt
sein. Ein Gregorianischer Choral ist wie ein Rundbogenfenster im Ge-
miuer einer Kirche aus dem 9. Jahrhundert. Méglicherweise hat man
es im 19. Jahrhundert restauriert und es zeigt eventuell sogar Spuren
noch jiingerer Denkmalspflege. Aber wenn wir uns sehr bemiihen und
ganz genau hinsehen, sehen wir durch dieses Fenster vielleicht doch all
das Licht, das da ist.

Die Wiederbelebung der Alten Musik — die sporadisch im 19. Jahr-
hundert begann, Mitte des 20. Jahrhunderts an Intensitit gewann und
in den 1980er Jahren zur Reife gelangte — hat uns gezeigt, wie wichtig
es ist, nicht nur wissenschaftlich mit Quellen umzugehen, sondern
auch da Fantasie zu zeigen, wo die Quellenlage mangelhaft ist. Eine



	1: 978-3-476-02100-7   Griffiths, Geschichte der Musik
	2: © 2008 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)


