Antike Mythen in der Kunst






Antike Mythen

in der Kunst

100 Meisterwerke

Von
Lars Olof Larsson

Mit 100 Abbildungen

Reclam



RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 19671
2009, 2020 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,
Siemensstrafle 32, 71254 Ditzingen
Umschlagabbildung: Botticelli, Geburt der Venus
Druck und Bindung: Késel GmbH & Co. KG,
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell
Printed in Germany 2020
RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und
RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
ISBN 978-3-15-019671-7

www.reclam.de



Inhalt

Antike Mythologie in der bildenden Kunst vom
Mittelalter bis heute......... ... oo 9
Quellentexte . ..vveni i 33

Unbekannter Meister: Apoll, Minerva und die

Musen........oooiiiiiii 37
Pollaiuolo: Herkules und Anteus .................. 39
Cossa: Triumph der Venus . ...................... 41
Botticelli: Geburt der Venus . ..................... 43
Diirer: Raub der Enropa . ..........ccooovviin... 45
Mantegna: Der Parnass ..., 47
Michelangelo: Bacchus .. ........... ... ..... 49
Piero di Cosimo: Venus und Mars ................. 51
Barbari: Apoll und Diana ........................ 53
Alari-Bonacolsi, gen. Antico: Apoll ............... 55
Cranach: Urteil des Paris ......................... 57
Giorgione: Venus schlafend ...................... 59
Raffael: Galateas Triwmph ....................... 61
Riccio: Satyr und Nymphe ....................... 63
Gossaert: Neptun und Amphitrite ................. 65
Baldung Grien: Bacchus trunken. .................. 67
Tizian: Bacchus und Ariadne ..................... 69
Caraglio nach Rosso Fiorentino: Antike Gitter,

Junound Mars......... ... i, 71
Correggio: Jupiterund Io........ ... .. 73
Michelangelo: Entfiibrung des Ganymed ........... 75
Heemskerk: Vulkan zeigt den Gottern die im Netz

gefangenen Mars und Venus .................... 77
Fantuzzi nach Rosso Fiorentino: Minerva und

Neptun ... 79



Cellini: Persens .. .oovvvivi i,
Werkstatt von Goujon: Diana von Anet ...........
Leoni: Sturz der Giganten . ......................
Pietro da Milano nach Rosso Fiorentino: Die drei
Parzenm ... ... i i
Robusti, gen. Tintoretto: Venus, Vulkan und Mars . .
Unbekannter Meister: Konigin Elisabeth 1. von
England und das Urteil des Paris ...............
Buontalenti und Giovanni Bologna: Venus in der
Grotticella ................... .. ... ..
Giovanni Bologna: Merkur......................
Veronese: Perseus befreit Andromeda .............
Spranger: Herkules bei Omphale .................
Zucchi: Amor und Psyche .......................
Goltzius: Der groffe Herkules . ...................
Caravaggio: Bacchus. .................ooooo...
J. de Gheyn II nach Barentsz: Diana und Aktéion . ..
Carracci: Herkules am Scheidewege ... ............
Scolari: Raub der Proserpina .....................
Vries: Herkules mit der Hydra ...................
Muller nach Spranger: Perseus, Minerva und
Merkur. ... oo
El Greco: Laokoon und seine Séhne .. .............
Bernini: Apoll und Daphne ......................
A. Gentileschi: Apoll und Marsyas ...............
Reni: Herkules, Nessus und Deianeira .............
Rubens: Die Erziehung Maria de’ Medicis . .. ......
Velazquez: Apoll in der Schmiede Vulkans. .. ... ....
Poussin: Neptun und Amphitrite oder Der Triumph
der Vemus .. ...
Rembrandt: Danaé und der Goldregen ............
Campen: Merkur und Argus . ...,
Jordaens: Promethens . ...,



Vouet: Venus und Adonis ....................... 137

Girardon: Apoll bei den Nymphen von Thetis ... ... 139
Watteau: Der Liebesgarten. . ..................... 141
Tiepolo: Danaé¢ und der Goldregen ............... 143
Nattier: Die Duchesse de Chaulnes als Hebe . . . . . .. 145
Boucher: Schlafende Diana . ..................... 147
Falconet: Pygmalion und Galatea ................ 149
Wichter: Katharina I1. von Russland als Minerva ... 151
Giinther: Chronos (Saturn) .........ccoovvveo.... 153
Sergel: Mars und Venus ......................... 155
Abildgaard: Philoktet ............. ... . ... ... 157
Girodet-Trioson: Endymion . .................... 159
Flaxman: Mars gefesselt .. ..................o ... 161
Canova: Herkules und Lichas .................... 163
Fufli: Achill opfert eine Locke seiner Haare auf dem

Leichenfeuer des Patrokolus ................... 165
Thorvaldsen: Jasom . ..., 167
Audrien nach Chaudet: Askulap (Asklepios) und

Venus ... 169
Ingres: Jupiter und Thetis ....................... 171
Géricault: Leda mit dem Schwan ................. 173
Goya: Saturn verschlingt sein Kind ............... 175
Daumier: Narziss .......oooiiiiiiiiiiiine... 177
Bocklin: Panim Schilf .. ......... ... ... .. 179
Lévy: Tod des Orpheus . ....................... 181
Carpeaux: Flova. . ..., 183
Rossetti: Proserpina . ........coooeiiiiiieeiinn... 185
Burne-Jones: Perseus; Die Auffindung der Medusa. .. 187
Moreau: Phactons Sturz . . ..o .. 189
Redon: Kopf des Orpheus anf den Wassern ......... 191
Rodin: Der Kiinstler und seine Muse .............. 193
Klimt: Pallas Athene ........ ..., 195
Wrubel: Pan ..o 197



Maillol: Leda ..., 199

Corinth: Jupiters Kindheit . ...................... 201
Arosenius: Venus und der Tod ................... 203
Bourdelle: Herakles als Bogenschiitze. . ............ 205
Kalmakow: Artemis und der schlafende Endymion .. 207
Kolbe: Stiirzender Tkarus ....................... 209
Milles: Poseidon-Brunnen ....................... 211
Sintenis: Daphne ..........coiiiiiiiiiiia. 213
Picasso: Minotaurosinder Arena . ................ 215
Beckmann: Europa und der Stier ................. 217
Breker: Prometheus ............ ... . .. ... ... 219
Matisse: Odysseus blendet Polyphem .............. 221
Ernst: Die Nymphe Echo . ..., 223
Dali: Metamorphose des Narziss .................. 225
Marini: Pomona .........cccoueiiiiiiiiiiiiii.. 227
Hasior: Niobe . ..., 229
Heisig: Sterbender Tkarus ....................... 231
Norgaard: Sisyphus begegnet Konfuzius und

bekommi seine erste Tasse chinesischen Tee . .. . . .. 233
Lipertz: Merkur .........ccoiiiiiiiiiiiii... 235
Literaturhinweise.............. ... .., 237
Kiinstlerregister ...... ..o .. 241
Verzeichnis der mythologischen Gestalten ........ 244
Zum Autor. . ..o 247



Antike Mythologie in der bildenden Kunst
vom Mittelalter bis heute

Die antike Mythologie heute

Auch wenn uns die antike griechische und romische Kul-
tur mit ihren Gottern und Heldensagen ferner denn je zu
sein scheint, sind diese in unserer modernen Alltagswelt
noch viel gegenwirtiger, als uns vielleicht bewusst ist.
Zwar spielt humanistisches Bildungsgut selten eine Rolle
in der aktuellen Kultur, dem Nutzer von Internet sind die
»Trojaner« dennoch wohlbekannt. Jeder wusste auch,
was gemeint war, als vor kurzem die kriegsskeptischen
Lander des »alten Europa« »Kinder der Venus« geschol-
ten wurden — im Gegensatz zu den Nationen des »neuen
Europac, deren Leitstern angeblich Mars sei. Auch in der
trivialen Welt des Kommerzes werden die alten Gotter
und Helden gern bemiiht, sei es, dass ein Warenhaus
»Merkure, ein Rasiergerit fiir Frauen »Venuss, ein Fahr-
rad »Hermes« oder ein Bagger »Herkules« genannt wer-
den. Und der flinke Fleuropbote ist natiirlich kein ande-
rer als der Gotterbote Merkur, der sich in unseren Dienst
gestellt hat.

Wir sind auch von Bildern der antiken Gétter umgeben.
Wer kennt nicht einen Springbrunnen, der von dem Mee-
resgott Neptun geschmtickt ist, oder Standbilder antiker
Gotter und Gottinnen in Parks und auf 6ffentlichen Plit-
zen? Thre Herkunft aus der antiken Mythologie ist den
meisten sicher bekannt, wenn auch fiir viele eine genaue
Identifikation vielleicht eher Gliickssache wire.

Die Beispiele konnten leicht vermehrt werden. Sie sind
Zeugen und Relikte der Kultur einer Epoche, die im spa-
ten Mittelalter beginnt und — wenn auch am Ende stark
geschwicht - bis ins 21. Jahrhundert reicht.

Diese Tradition ins Bewusstsein zu rufen und den Blick

9



dafiir zu offnen, wie wichtig die Auseinandersetzung mit
der antiken Mythologie fiir die Kunst seit der Renaissance
war, ist das Anliegen dieses Buches.

Inhalt und Struktur

Anhand von hundert Beispielen soll gezeigt werden, wie
Kinstler aus verschiedenen Landern und Epochen Themen
und Motive der antiken Mythologie in ihrer Kunst darge-
stellt haben. Die Beispiele werden in chronologischer Folge
vorgestellt. Die Auswahl wurde von der Absicht geleitet,
ein moglichst reichhaltiges und systematisches Bild der an-
tiken Mythologie zu geben. Gleichzeitig soll aber auch ge-
zeigt werden, wie zu verschiedenen Zeiten und in verschie-
denen Milieus die antiken Stoffe Zwecken der Gegenwart
gedient haben. Daher werden manche Themen mehrmals
vorgestellt, weil so die Unterschiede deutlicher zu erkennen
sind. Dass sich dadurch die Zahl der Themen verringert, ist
der Preis, der fiir die Vergleichbarkeit zu zahlen war. Jeder
kundige Leser wird in der vorliegenden Auswahl daher
leicht Liicken finden und Themen nennen konnen, die es
ebenso gut verdient hitten, aufgenommen zu werden.

Die Auseinandersetzung mit der antiken Mythologie
war nie auf die groflen siid- und westeuropaischen Kultur-
nationen beschrinkt, und sie war auch nicht nur eine An-
gelegenheit der Renaissance und des Barock. Um das deut-
lich zu machen, wurden die Beispiele aus moglichst vielen
Lindern und aus allen Jahrhunderten vom spiten Mittel-
alter bis in unsere Zeit gewahlt.

Diese Vielfalt war in dem gegebenen Rahmen nur da-
durch moglich, dass jeder Kiinstler — mit nur zwei Ausnah-
men — lediglich mit einem Werk vertreten ist. In einigen Fal-
len ist das ein schmerzlicher Verzicht. Man denke nur an
Kiinstler wie Tizian, Rubens, Poussin, Canova oder Bock-
lin, um nur einige zu nennen, deren intensive Beschiftigung

10



mit der antiken Mythologie durch diese Einschrinkung zu
einseitig dargestellt wird. Daftr konnten viele andere
Kiinstler berticksichtigt werden, die zwar weniger bekannt
sind, deren Arbeiten aber davon Zeugnis ablegen, dass die
Auseinandersetzung mit der antiken Mythologie nicht auf
einzelne grofle Kulturlinder beschrinkt geblieben ist.

Die antike Gotterwelt im Uberblick

In der antiken Mythologie begegnen uns Géttinnen und
Gotter aus verschiedenen Zeitschichten und Uberliefe-
rungstraditionen. Sie zu einer zusammenhingenden Er-
zihlung zu verbinden ist nur moglich, wenn man Wider-
spriiche und Inkonsequenzen in Kauf nimmt.

Manche alten Gottheiten werden von jiingeren sozusa-
gen iiberblendet. Diese iibernechmen ganz oder teilweise
ithre Rollen und Eigenschaften. Das gilt z. B. fiir den Son-
nengott Helios, der durch Apoll verdringt wird, oder fiir
die Mondgéttin Luna, an deren Stelle Artemis/Diana
tritt. Die griechischen Gétter, die bei der Ubernahme
durch die Romer oft mit einheimischen lateinischen Gott-
heiten verschmolzen und ihren Namen erhielten, haben
dabei ihren Charakter oft erheblich verindert. Ein Bei-
spiel dafiir ist Kronos, der in der griechischen Uberliefe-
rung seine Kinder verschlingt, da er fiirchtet, von ihnen
entmachtet zu werden. In Rom wird er mit dem einheimi-
schen, wohltatigen Erntegott Saturn identifiziert.

Zur iltesten Schicht gehoren die Mythen, die die Entste-
hung der Welt und der Gotter selbst zum Gegenstand ha-
ben. Am Anfang war Chaos und Finsternis. Daraus ent-
standen Tag und Nacht, Erde und Meer. Die Erde gebar den
Himmel, Uranos, das mannliche Prinzip. Aus der Vermah-
lung von Himmel und Erde wuchs ein Geschlecht von Rie-
sen, Zyklopen und Titanen empor. Zu ihnen gehoren Ocea-
nus, Rhea, die als Gottin der Erde und als Mutter von Zeus/

11



Jupiter verehrt wurde, Thetis, die Mutter des Helden Achill
und Kronos/Saturn. Sie erhoben sich gegen ihren Vater
Uranos. Saturn entmannte ihn mit einer Sichel und wurde
selbst Herrscher. Aus den Blutstropfen, die auf die Erde fie-
len, entstanden die rachstichtigen Furien und das Ge-
schlecht der Giganten, die eines Tages die Gotter bedroh-
ten. Uranos’ Samen fiel ins Meer und befruchtete es; aus
dem daraus entstehenden Schaum entstieg Aphrodite/Ve-
nus, die Gottin der Schonheit und der Liebe. Thr stindiger
Begleiter Eros/Amor gehort auch zu den éltesten Gottern.
Er st in der altesten Uberlieferung sogar vor Venus da, sei-
ne Rolle als Verkérperung des Prinzips der Liebe wird aber
von Venus iibernommen, wihrend er, in verniedlichter
Form, in der Regel als ihr Kind dargestellt wird.

Die Titanen pflanzten sich fort. Zu ihrem Geschlecht
gehoren Latona, die spatere Mutter von Apoll und Diana,
Aurora, Helios, der Lenker des Sonnenwagens, und Luna,
der Mond. Auch Atlas und Prometheus gehoren dazu.
Prometheus war der Schopfer des Menschen; sein Kon-
flikt mit Jupiter ist ein oft dargestelltes Thema.

Aus der Ehe Saturns mit seiner Schwester Rhea gingen
Jupiter, Hestia/Vesta, Demeter/Ceres, Hera/Juno, Posei-
don/Neptun und Hades/Pluto hervor. Obwohl Saturn sei-
ne Kinder, aus Angst, dass sie ihn eines Tages entmachten
wiirden, gleich nach ihrer Geburt verschlang, uberlebten
diese und erhoben sich gegen den Vater. Jupiter und seine
Geschwister griindeten ein neues Gottergeschlecht, das die
alten Gotter, nach einem gewaltigen Kampf gegen Saturn
und die ihm beistehenden Titanen, verdringten.

Jupiter, Neptun und Pluto teilten die Herrschaft unter
sich auf: Neptun erhielt die Ozeane, Pluto die Unterwelt
und Jupiter die Erde. Sein Sitz wurde der Olymp, auf dem
sich die Gotter, wie eine streitlustige Groffamilie, unter sei-
ner Fihrung versammelten, wenn sie sich nicht gerade in
die Geschicke der Menschen einmischten.

Jupiter war mit seiner Schwester Juno vermahlt. Sie wur-

12



de als Beschiitzerin des Ehestandes gesehen. Mit ihr zeugte
Jupiter Hebe, die Gottin der ewigen Jugend, und den
Kriegsgott Ares/Mars. Ohne miitterlichen Beistand ent-
sprang Pallas Athena/Minerva dem Kopf Jupiters; Juno
machte es threm Gatten nach und gebar Hephaistos/Vulkan
ohne mannliche Hilfe. Jupiter warf zornig das Kind vom
Himmel. Beim Sturz verletzte es das Bein und musste fort-
an hinken.

Weit zahlreicher als sein Nachwuchs mit Juno waren Ju-
piters Kinder mit anderen Gottinnen und Frauen. Fast alle
olympischen Gétter, die nicht zu seinen Geschwistern zahl-
ten, waren seine Kinder. Zu ithnen geh6ren Apoll und Diana,
Dionysos/Bacchus, Herakles/Herkules, Hermes/Merkur
und die Musen. Auch die schone Helena und Helden, wie
Perseus, Castor und Pollux, waren seine Nachkommen.

Weil die Romer bei ihrer Aneignung der griechischen
Kultur auch die griechischen Gotter mit ihrer eigenen
Mythologie assimilierten und thnen romische Namen ga-
ben, begegnen uns heute in der Literatur hiufig sowohl
griechische als auch lateinische Namen fiir eine und die-
selbe Gestalt, wie z.B. Aphrodite und Venus, Ares und
Mars oder Zeus und Jupiter.

Bis um 1800 — und vielfach auch danach — schopfte man
in der Regel seine Kenntnis der antiken Mythologie aus
lateinischen Quellen. Daher wurden lange haufig die ro-
mischen Namen verwendet. Erst im Laufe des 19. Jahr-
hunderts setzte sich allmahlich der Gebrauch der griechi-
schen Namen durch. Auf die Gefahr hin, gelegentlich in-
konsequent zu sein, richtet sich in diesem Buch die
Benennung der Gotter nach der Praxis, die zur Zeit der
Entstehung der einzelnen Kunstwerke herrschte.

Zum Schluss noch ein Hinweis: Im Interesse der besse-
ren Lesbarkeit wird, wenn von der antiken Gotterschar im
Allgemeinen die Rede ist, oft nur das Wort »Gotter« ge-
braucht — die Géttinnen sind dabei selbstverstindlich mit
gemeint.

13



Verinderte Perspektiven

Bis ins 19. Jahrhundert war die Kenntnis der antiken My-
thologie und Geschichte weit verbreitet, und die griechi-
schen und romischen Gotter, Gottinnen und Helden be-
schiftigten die Gedanken der Menschen und bewegten ih-
re Phantasie. Grund dafiir war die Bedeutung der alten
Sprachen, vor allem des Lateinischen, in der hoheren Bil-
dung und die damit zusammenhingende zentrale Stellung
der antiken Dichtung im kulturellen Kanon. Neben der
Bibel und den Heiligenlegenden prigte sie die Kultur der
Friihen Neuzeit, und noch im 19. Jahrhundert behauptete
sie ihren Platz in der Vorstellungswelt der Gebildeten,
trotz allen kulturellen und gesellschaftlichen Umwilzun-
gen in Folge der industriellen Revolution. Das beweisen
nicht zuletzt die hdufigen Satiren, die jetzt gegen die Ge-
stalten der Mythen als Vertreter vermeintlich verstaubter
Bildungsideale gerichtet wurden.

Es versteht sich von selbst, dass ein so komplexer Stoff,
wie die antike Mythologie in der langen Zeitspanne vom
Mittelalter bis heute sehr unterschiedlich aufgefasst und
fur sehr verschiedene Zwecke in Anspruch genommen
worden ist. Nachdem das Christentum im romischen
Reich Staatsreligion geworden war, folgte eine Zeit der Be-
kampfung des heidnischen Glaubens und der heidnischen
Gebriuche, die bis ins frithe Mittelalter dauerte. In star-
kem Kontrast dazu steht die begeisterte Idealisierung der
antiken Gotterweltin der Renaissance. Damals stellten die
heidnischen Gotter nattirlich langst keine Gefahr mehr fiir
den christlichen Glauben dar. Aus dem sicheren histori-
schen Abstand sah man die Gétter und Heroen in einer
poetischen Weltleben, die, als neue Entdeckung, den Sehn-
stichten und Phantasien der Gegenwart verlockende Anre-
gungen bot. Fiir die Kunst der Renaissance und des Barock
stellte sie eine unerschopfliche Quelle der Inspiration dar.

Die intensive wissenschaftliche Beschiftigung mit der

14



Antike, die vor allem seit dem 18. Jahrhundert durch die
Altertumswissenschaft und die Archiologie begann, hat
seitdem unsere Kenntnis der antiken Kultur wesentlich
erweitert und damit auch den Blick auf die alten Mythen
verdndert. Damals bekamen die griechischen und rémi-
schen Gotter und Helden allerdings auch Konkurrenz
durch die neu entdeckten germanischen und keltischen
Mythen und Sagen. Das konnte nicht ohne Folgen fiir die
Auseinandersetzung mit der klassischen Mythologie blei-
ben, die in den Jahrzehnten um 1800 zwar eine Bliitezeit
erlebte, gleichzeitig aber in ihrer Bedeutung relativiert
wurde. Danach ebbte das Interesse fiir die alten Sagen und
Mythen eine Zeitlang spiirbar ab.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts gewann das Thema
aber wieder an Aktualitit. Das hing mit einem neuen Ver-
stindnis der antiken Kultur, aber auch mit geistesge-
schichtlichen Entwicklungen der eigenen Zeit zusammen.
Die vielen Entdeckungen der archiologischen Grabungen
hatten seit Mitte des Jahrhunderts eine faszinierende
»neue Antike«, die archaische und vorarchaische griechi-
sche Kultur, ans Licht gebracht. In ihrer Neuartigkeit und
Frische lieffen die neuen Funde die bislang bewunderten
Kunstwerke verstaubt und langweilig erscheinen. Die
neuen Entdeckungen beeinflussten die bildende Kunst
und belebten auch die Erforschung der Mythen. Hier sind
Namen wie Martin Persson Nilsson (1874-1966) und Karl
Kerényi (1897-1973) zu nennen. Sehr fruchtbar waren da-
bei die Impulse, die von der Tiefenpsychologie und vor al-
lem von den Schriften C. G. Jungs (1875-1961) ausgingen.
Davon profitierten auch die Kinstler des Surrealismus.

Mit den hier genannten Gelehrten erweiterte und ver-
tiefte sich die Sicht auf die antiken Mythen, sie wurden zu-
nehmend als regionale Varianten eines weltweiten anthro-
pologischen Phinomens verstanden und verloren damit
die Exklusivitit, die ihnen die humanistische Bildungstra-
dition gegeben hatte.

15



Die antike Mythologie im Mittelalter

Es ist eine verbreitete Vorstellung, dass die antike Mytho-
logie als Teil der antiken Kultur und Kunst im Mittelalter
in Vergessenheit geraten war und von den Kiinstlern und
Gelehrten der Renaissance wieder »entdeckt« werden
musste. Es trifft zwar zu, dass die Mythologie, wie auch
die antike Geschichte, in der Renaissance eine Bedeutung
fiir die bildende Kunst und die Literatur gewann, wie sie
es seit den vorchristlichen Jahrhunderten nicht mehr ge-
habt hatte. Dennoch sollte nicht iibersehen werden, dass
die antiken Gotter und Gottinnen aus dem kulturellen Be-
wusstsein nie ganz verschwunden waren.

Mit dem Sieg des Christentums wurde der Kult der heid-
nischen Gotter zwar unterbunden und bekimpft und die
antiken Statuen wurden zerstort oder vergraben, um keinen
unheilvollen Einfluss mehr ausiiben zu konnen. Die Gotter
und Helden lebten aber, vor solchen Angriffen gefeit, da-
mals schon lingst in der griechischen und lateinischen
Dichtung fort. Aus den Werken Homers, Vergils, Ovids
und anderer, heute weniger bekannter Dichter und Autoren
haben nachfolgende Jahrhunderte ihre Kenntnis der anti-
ken Gotterwelt geschopft, und da die antike Literatur durch
das ganze Mittelalter hindurch in den Schulen gelesen wur-
de und zum Bildungskanon gehorte, gerieten die Gotter
und Helden nie ganz in Vergessenheit. Als literarische Figu-
ren haben sie sich aber in der Vorstellung der Leser verselb-
standigt und ihre Herkunft vergessen lassen. Das Bewusst-
sein dafir, dass sie eigentlich der tiberwundenen heidni-
schen, griechischen und romischen Gétterwelt angehorten,
verblasste, sie wurden, sozusagen a-historisch, losgelost
von Zeit und Ort, als Mirchengestalten gesehen. Das be-
weist auch die Art, wie sie von den Kiinstlern des Mittelal-
ters dargestellt werden. Jupiter kann da als Konig, Mars als
Ritter oder Minerva als modisch gekleidete Hofdame auf-
treten. Kein nicht eingeweihter Betrachter wiirde in solchen

16



Gestalten die Darstellung antiker Gotter vermuten. Es war
die Leistung der italienischen Renaissance, den Zusammen-
hang der Gotter und Helden mit threm Ursprung in der an-
tiken Welt wieder herzustellen und ihnen ihr antikes Aus-
sehen wiederzugeben. Erstals Herkules seine breiten Schul-
tern, seine Keule und sein Lowenfell wiedererlangt hat, ist
von einer Renaissance zu sprechen, wie es Jean Seznec in ei-
ner grundlegenden Studie formuliert hat. In diesem Sinne
ist es berechtigt, von einer »Wiederentdeckung« der antiken
Mythologie in der Renaissance zu sprechen.

In der mittelalterlichen Uberlieferung der heidnischen
Gotterwelt lassen sich verschiedene Traditionen und In-
terpretationsansitze erkennen, die thre Wurzeln zum Teil
schon in der Antike selbst haben und die noch in der Frii-
hen Neuzeit und dariiber hinaus weiterwirken.

Schon bei Cicero finden wir die Vorstellung, dass die
olympischen Gétter urspriinglich Sterbliche waren, die auf
Grund ihrer besonderen Verdienste gottlichen Status be-
kommen haben. Nach dieser Sichtweise gingen viele grund-
legende zivilisatorische Fertigkeiten auf die Gotter zurtick.
Saturn hatte die Menschen den Ackerbau gelehrt, Minerva
verdankten sie das Spinnen und Weben. Durch diese »his-
torische« Interpretation wurden die Gotter entdimonisiert
und in religiosem Sinne unschadlich gemacht. Sie erlaubte
es sogar den Gelehrten des Mittelalters, den antiken Got-
tern einen Platz neben den Gestalten des Alten Testaments
in der Weltgeschichte zu geben. Noch 1493 werden die
olympischen Gotter in Hartmann Schedels Weltchronik in
dieser Weise vorgestellt. Dort heifit es z.B. tiber Ceres, die
Tochter Saturns, sie sei »von solcher Sinnreichigkeit, dass
sie den Ackerbau erdacht«. Sie habe »die Ochsen gezdhmet
und dem Erdreich Furchen mit dem Pflug geschnitten und
... besamet. Danach das gewachsene Getreide ... mit Mihl-
steinen zerrieben und Brot daraus zu machen gelehrt ...«

Uber Minerva wusste Schedel zu berichten, dass sie im
58. Lebensjahr des alttestamentlichen Isaac als erstgebo-

17



rene Tochter Jupiters auf die Welt gekommen sei. Sie habe
die Weberei erdacht und auch die Menschen den Gebrauch
des Olivenols gelehrt. Minerva wird auch, so schlieflt er
mit einem Hinweis auf Cicero, »eine Gottin der Weisheit
und eine Erfinderin der Kunst genannt«.

Einen anderen Ansatz vertraten schon die antiken Stoi-
ker. Sie interpretierten die mythologischen Gestalten und
Episoden im Sinne von Allegorien. Da die oft unmorali-
schen und unwiirdigen Taten der Gétter mit ihrer olym-
pischen Wiirde schwer in Einklang zu bringen waren,
mussten sie einen verborgenen, hoheren Sinn haben. Diese
Sichtweise machte es den christlichen Interpreten spiter
leicht, injeder noch so fragwiirdigen Erziahlung einen mo-
ralisierenden Sinn zu entdecken. »Tout est pour nostre en-
seignement« (Alles dient unserer Belehrung) heiflt es dazu
im Owvide moralisé, einer im frithen 14. Jahrhundert ver-
fassten und sehr verbreiteten Bearbeitung der Metamor-
phosen. Dort wird Ceres, die ihre entfithrte Tochter Pro-
serpina sucht, als Sinnbild der Kirche gedeutet, die nach
abhanden gekommenen Seelen sucht. Die beiden Fackeln,
mit denen sie sich leuchtet, sind das Alte und das Neue
Testament, das Kind, das sie argert und das sie in eine Ei-
dechse verwandelt, ist die Synagoge. Die allegorische Aus-
legung der Metamorphosen endete nicht mit dem Mittel-
alter. Unter dem Einfluss der Gegenreformation blihte
sie noch im 16. Jahrhundert. Ein wichtiges Beispiel dafiir
ist Lodovico Dolces Ovid-Ubersetzung von 1553. Dolce
nahm eine zentrale Stellung im intellektuellen Leben
Venedigs ein und stand Kiinstlern wie Tizian nahe.

Beide Sichtweisen ebneten den Weg fiir eine Inan-
spruchnahme der Mythologie fiir Zwecke der Gegenwart.
Personlichkeiten der eigenen Zeit konnten mit antiken
Gottern und Helden verglichen und gleichgesetzt, Ereig-
nisse der Zeitgeschichte durch den Vergleich mit Episoden
aus der Mythologie oder Heldendichtung glorifiziert wer-
den. Von dieser Moglichkeit wurde, wie wir sehen werden,

18



vor allem in der Renaissance und im Barock fleiffig Ge-
brauch gemacht.

Ein anderer Weg der Rezeption, der von den beiden be-
reits genannten unabhingig verlief, war die Astronomie
bzw. Astrologie. Schon im antiken Griechenland wurden
die Planeten nach olympischen Gottern benannt, und als
Namen von Planeten und Sternbildern leben sie bis heute
fort. Durch den Glauben an die Macht der Planeten tiber
Charakter und Schicksal des Menschen wurden den anti-
ken Gottern in ihrer Eigenschaft als Planetengotter im
Mittelalter wie in der Renaissance magische Krifte zuge-
schrieben. Waren sie sonst als im Grunde »historische«
Personlichkeiten oder als Figuren der Allegorie entddmo-
nisiert worden, behielten sie hier etwas von ihrer ur-
spriinglichen gottlichen Macht. Thren Hohepunkt erreich-
ten die astrologische Interpretation und das Motiv der
»Planetenkinder« erst in der Renaissance, also zur glei-
chen Zeit, als die Welt der Mythen von den Kiinstlern »re-
antikisiert« wurde und die Gotter ihr von der antiken
Kunst bekanntes Aussehen wiederfanden.

Der Weg zu der leicht zuginglichen, harmonisierten
Darstellung der antiken Mythologie, die uns heute durch
Lexika und Nacherzihlungen zu Gebote stehen, war in
Wirklichkeit lang und mithsam. Die antike Uberlieferung
ist reich an Widerspriichen und Varianten und daher nur
schwer zu einer zusammenhangenden Erzahlung zu ver-
kntipfen. Als hilfreich erwiesen sich dabei antike Kom-
pendien, wie Hyginus’ Fabulae und Apollodorus’ Biblio-
theca, die auch im Mittelalter bekannt waren.

Um dem Leser die Geschichten, die Ovid in den Meta-
morphosen erzihlt, verstindlich zu machen, erginzte Pi-
erre Bersuire den Prolog seines Ovidius moralizatus mit
einer Beschreibung der Gotter. Er stiitze sich dabei u.a.
auf Petrarca (1304-1374), der im dritten Canto seines Epos
Africa ebenfalls die Gotter beschrieben hatte. Einen wich-
tigen Schritt auf dem Weg zu dem heutigen Bild von der

19



antiken Mythologie, bedeutete auch Boccaccios (1313—
1375) Genealogia deorum, die lange die wichtigste zusam-
menhingende Darstellung der antiken Mythologie blei-
ben sollte.

Die kiinstlerische Auseinandersetzung mit der
Mythologie in der Renaissance und im Barock

Eine erste Bliitezeit erlebte die Beschiftigung mit der an-
tiken Mythologie an den norditalienischen Hofen und in
Florenz in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts. In der
zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts begann auch, als ein
besonderes Merkmal der Renaissance, das intensive Sam-
meln und Studium der antiken Kunst. Das konnte nicht
ohne Einfluss auf Themenwahl, Ikonographie und forma-
le Gestaltung in der bildenden Kunst bleiben.

Vordiesem Hintergrundistes bemerkenswert, wielange
die mittelalterlichen ikonographischen Traditionen, paral-
lel zu den neuen Tendenzen, in der bildenden Kunst weiter-
lebten, und wie relativ begrenzt und konstant die Auswahl
der bevorzugten Themen durch die ganze Frithe Neuzeit
hindurch blieb. Die lassen sich zwar auf eine Vielzahl anti-
ker literarischer Texte zurtickfiihren, in der Praxis diirften
aber Ovids Metamorphosen die mit Abstand wichtigste
Quelle gewesen sein. Aber auch literarisch bescheidenere
Texte, wie Apollodorus’ Bibliothecaund Hyginus’ Fabulae
behielten nach wie vor ihre Bedeutung. Es sollte allerdings
auch nicht vorausgesetzt werden, dass die Kiinstler immer
literarische Texte zu Rate zogen, wenn sie mythologische
Themenzu gestalten hatten. Die wichtigsten Historienund
EpisodendirftenihneninderRegel, auch ohneliterarische
Hilfe, geldufig gewesen sein. Fiir sie hatten sich lingst iko-
nographische Konventionen herausgebildet, die in der Pra-
xis der Kiinstlerwerkstitte sozusagen ein Eigenleben fiihr-
ten und entsprechend auch, unabhingig von Texten, vari-

20



iert werden konnten. In manchen Fillen standen aber oft
auch gelehrte Ratgeber den Kiinstlern zur Seite.

Stilistisch unbertihrt von der antiken Kunst erweisen
sich besonders lange die Darstellungen der Planetengotter.
Die FreskeninPalazzo Schifanoiain Ferrarasind ein gutes
Beispiel dafiir. Mantegnas Gemalde fir das Studiolo Isa-
bella d’Estes in Mantua sind dagegen Beispiele der allego-
rischen Interpretation der Mythen. Sie sind in stilistischer
Hinsicht vom Antikenstudium des Kiinstlers geprigt.
Gleichzeitig zeigen Botticellis Venus oder Anticos Apoll,
wie die Darstellung der antiken Gotter sich an bestimmte
bereits berithmte antike Werke anlehnte und wie der anti-
ke Formcharakter selbst einen Darstellungswert bekam.

Thren Hohepunkt erreichte diese Entwicklung in der
Kunst der Hochrenaissance, die im Kreis um Raffael in
Rom in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts ihre
hochste Bliite erlebte. In der Ausschmiickung der am Tiber
gelegenen Villades reichen Bankiers Agostino Chigi (Heu-
te Villa Farnesina) scheinen die antiken Gotter und Got-
tinnen zu neuem Leben erwacht zu sein. Nirgendwo sonst
ist der Mythos des »neuen Rom« so greifbar wie hier.

Als Folge der Plinderung Roms durch die kaiserliche
Soldateska 1527, des Sacco di Roma, verlieflen viele Kiinst-
ler die Stadt, um neue Arbeitsfelder zu suchen. In Mantua
fanden unter der Leitung von Raffaels bedeutendstem Mit-
arbeiter Giulio Romano die romischen Ideale eine neue
Heimstitte, und am Hofe Franz’ I. in Fontainebleau ver-
sammelte der aus Rom gefliichtete Rosso Fiorentino eine
italienische Kiinstlerkolonie um sich, deren Ausstrahlung
weit Uber Frankreich hinaus reichte. An diesen beiden Ho-
fen wurde die Verwendbarkeit der antiken Mythologie fiir
die Zwecke der hofischen und politischen Reprisentation
systematisch ausgelotet. Das gilt auch fiir den neu etablier-
ten Hof der Medici in Florenz, wo zum ersten Mal seit der
Antike monumentale Statuen antiker Gotter und Helden
im Dienste der fiirstlichen Propaganda 6ffentlich aufgestellt

21



wurden. Dem Beispiel der genannten Hofe folgte um 1600
der Hof Kaiser Rudolfs II. in Prag. Auch hier standen die
antike Mythologie und ihre Verwendung in Allegorien
hoch im Kurs. Durch Vermittlung der Druckgraphik war
die Ausstrahlung der Prager Hofkunst betrachtlich.

Im 17. Jahrhundert entwickelte sich in Frankreich auf
dieser Grundlage eine hofische Kunst zur Verherrlichung
Ludwigs XIV., in der die antike Mythologie eine tragende
Rolle spielte. Versailles war bis zum Ende des ancien ré-
gime das Leitbild fiir fast alle europaischen Hofe.

Fiir die Staats- und Empfangsriume der Paliste und rei-
chen Biirgerhiuser, und natiirlich auch fiir die 6ffentlichen
Plitze der Stidte, wurden Gestalten und Szenen bevor-
zugt, die sich eigneten, als exempla der Tugend verstanden
zu werden, wie z.B. die Taten des Herkules. Die vor allem
in der Tafelmalerei und der Kleinkunst beliebten eroti-
schen Szenen gehorten dagegen der privaten Sphire an.

In der Ausschmiickung der Landschlésser, Villen und
Girten herrschten mythologische Themen vor, die sich
auf den Wechsel der Jahreszeiten, auf Natur und Frucht-
barkeit beziehen lassen.

Eine besonders wichtige Rolle spielten Themen der an-
tiken Mythologie in den groflen Aufziigen, die anlisslich
furstlicher Hochzeiten, Thronbesteigungen und ver-
gleichbarer Anlisse im 16. und 17. Jahrhundert veranstal-
tet wurden. In der Art moderner Karnevalzige zogen auf
kunstvoll gestalteten Wagen die Gotter des Olymps mit
threm Gefolge durch die mit Triumphbogen und anderen
Architekturkulissen geschmtckte Stadt. Diesen Aufzi-
gen lag in der Regel ein gelehrtes allegorisches Programm
zu Grunde, das, dem Anlass entsprechend, die verschiede-
nen Elemente zu einer Sinneinheit verkntipfte.

Wer sich iiber das Aussehen, die Attribute und Taten
der antiken Gotter und Gottinnen informieren wollte,
war im 16. Jahrhundert nicht mehr auf Boccaccio oder an-
dere spdtmittelalterliche Quellen angewiesen. In Italien

22



erreichte Vincenzo Cartari einen groffen Leserkreis mit
seinem Buch Imagini delli dei de gl’antichi von 1556, das
im Gegensatz zu den meisten fritheren Mythographien in
der Volkssprache verfasst war. Auch die bereits genannten
antiken Kompendien von Apollodorus (1555) und Hygi-
nus (1535) erschienen jetzt im Druck. Cartari wandte sich
nicht primér an einen gelehrten Leserkreis (dann hitte er
sein Werk auf Latein verfasst), sondern ausdriicklich auch
an die Kiinstler, die seiner Meinung nach ohne Kenntnis
der antiken Mythologie nicht bestehen konnten. Eine Be-
sonderheit seines Buches sind die zahlreichen Illustratio-
nen, die in allen fritheren Mythographien fehlen. Die vie-
len Auflagen, die Cartaris Werk erreichte, zeigen, dass der
Bedarf fiir ein solches Werk offensichtlich vorhanden war.
Deutschen Lesern stand schon ab 1554 mit Johann He-
rolds Heydenweldr ebenfalls ein, zwar bescheideneres
aber auch illustriertes Handbuch der antiken Mythologie
in der Volkssprache zur Verfiigung.

Cartari informiert auch ausfihrlich tber die symboli-
sche Bedeutung der Gotter und ihrer Attribute. Sein Buch
war daher ein gutes Hilfsmittel beim Verfassen von alle-
gorischen Programmen. Noch wichtiger diirfte aber Cesa-
re Ripas Jcolonologia von 1593 (viele spitere Ausgaben
und Ubersetzungen) in dieser Hinsicht gewesen sein.

Vincenzo Cartaris Einfluss auf die bildende Kunst ist
schwer zu beurteilen. Er scheint vor allem auf den Bereich
der Allegorie begrenzt gewesen zu sein. Was die Darstel-
lung von mythologischen Szenen ganz allgemein betrifft,
waren die zahlreichen illustrierten Ausgaben der Meta-
morphosen des Ovid auf jeden Fall einflussreicher. Ovids
Werk blieb durch die ganze Frithe Neuzeit hindurch fiir
die Kinstler die wichtigste Quelle fiir mythologische
Stoffe. Es ist bezeichnend, dass noch der niederlindische
Maler und Schriftsteller Karel van Mander seinem 1604
erschienen Schilderboek einen Kommentar zu den Meta-
morphosen, der »Malerbibel«, beigefiigt hat.

23



Spatestens seit dem frihen 16. Jahrhundert wurden an-
tike mythologische Themen um ihrer selbst willen darge-
stellt. Die hiufige Benennung »poesie« fir solche Werke
lasst erkennen, dass sie jedenfalls nicht primir als Allego-
rien zu verstehen sind. Gerade in der Druckgraphik waren
solche Themen sehr beliebt; es gab fiir sie also einen Markt
auflerhalb der traditionellen Auftraggeberkreise. Der Ver-
zicht auf eine allegorische Interpretation bedeutet aller-
dings nicht, dass solche Darstellungen nur der bloflen Au-
genfreude dienten. Sie boten oft auch Stoff zum Nachden-
ken. In den Darstellungen der Gétter und Helden mochte
man Charaktere, Handlungen und Schicksale erkennen,
die exemplarische Giltigkeit besaflen und daher fir das
eigene Leben belehrend oder gar richtungweisend sein
konnten.

Annibale Caraccis Arbeiten in Palazzo Farnese in Rom
lassen eine solche Absicht bei der Themenwahl erkennen,
und auch Berninis groffe Marmorskulpturen fiir Kardinal
Scipione Borghese mogen von manchen Betrachtern in
diesem Sinne verstanden worden sein. Bei ihnen diirfte
aber der kiinstlerische Wettstreit mit den Meisterwerken
der antiken Kunst ein stirkerer Antrieb gewesen sein als
die Absicht, moralische exempla darzustellen.

Sehr oft dienten die mythologischen Darstellungen
aber natirlich auch weniger erbaulichen Zwecken. Die
Vorliebe fir Aktdarstellungen und fir explizit erotische
Themen, wie z.B. die Liebesabenteuer Jupiters, zeigen
deutlich genug, dass die sinnlichen Genusse immer zu den
wesentlichen Reizen der Mythologie gehorten.

Die Idealisierung der antiken Gottergestalten und des
antiken Schonheitsideals konnte nicht ohne Widerspruch
bleiben. Schon aus der zweiten Hilfte des 16. Jahrhun-
derts sind aus Florenz Karikaturen der antiken Gotter be-
kannt. Interessanter — und bedeutend schwerer zu inter-
pretieren — ist aber der scheinbar respektlose Umgang mit
den mythologischen Themen bei Caravaggio und seinen

24



Nachfolgern. Die Spitze richtet sich hier wohl weniger ge-
gen die mythologischen Gestalten selbst, als gegen die vor-
herrschende idealisierte Darstellungsweise solcher The-
men. Vor allem bei den hollindischen Nachfolgern Cara-
vaggios, zu denen in gewissem Sinne auch Rembrandt
gehort, aber auch bei Velazquez, finden wir Darstellun-
gen, die mit threm Realismus von der Ambition geleitet zu
sein scheinen, der Nachwelt zu zeigen, »wie es eigentlich
gewesen ist«.

Das schliefSt natiirlich nicht eine despektierliche, humo-
ristische Note aus, wie z.B. in Rembrandts Gemilde vom
Raub des Ganymed, wo dieser nicht als schoner Knabe
dargestellt ist, sondern als schreiendes Kleinkind, das vor
Schreck sein Wasser lisst, wenn der Adler mit ihm fort-
fliegt.

Was die Hollander betrifft, kann man sich auch fragen,
ob nicht die fehlende Idealisierung als Absicht verstanden
werden kann, eine spezifisch hollindische Asthetik zu re-
alisieren — etwa im Gegensatz zu den »welschen«, hier
wohl vor allem flimischen Konventionen. Die in unserer
Auswahl besprochenen Werke von Hendrik Goltzius und
Jacob van Campen legen diese Vermutung nahe. Sie stan-
den beide in engem Kontakt zu den fiihrenden niederlin-
dischen Humanisten ihrer Zeit. Ihre Entscheidung fir na-
turalistische oder nicht idealisierte Darstellungsmodi
kann daher auf keinen Fall aus naiver Unwissenheit ge-
troffen worden sein.

Wie bereits erwihnt, wurde im 16. Jahrhundert die Ver-
wendbarkeit der Mythologie fur die politische Reprisen-
tation und Propaganda entdeckt. Dazu boten alle drei ge-
nannten Rezeptionstraditionen Ansitze. Die »histori-
sche« Tradition konnte Anhaltspunkte dafiir bieten, die
Herkunft einer Dynastie von einem der antiken Helden
abzuleiten. Da z.B. Herkules bis zum Atlantik gelangt
war und an Gibraltar die »Sdulen des Herkules« errichtet
hatte, als er das dreikopfige Monster Geryon, den »spani-

25



