
Antike Mythen in der Kunst





Antike Mythen
in der Kunst
100 Meisterwerke

Von
Lars Olof Larsson

Mit 100 Abbildungen

Reclam



RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK Nr. 19671
2009, 2020 Philipp Reclam jun. Verlag GmbH,  

Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen 
Umschlagabbildung: Botticelli, Geburt der Venus

Druck und Bindung: Kösel GmbH & Co. KG,  
Am Buchweg 1, 87452 Altusried-Krugzell 

Printed in Germany 2020
RECLAM, UNIVERSAL-BIBLIOTHEK und 

RECLAMS UNIVERSAL-BIBLIOTHEK sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart

ISBN 978-3-15-019671-7

www.reclam.de



5

Inhalt

Antike Mythologie in der bildenden Kunst vom 
Mittelalter bis heute. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                9

Quellentexte . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       33

Unbekannter Meister: Apoll, Minerva und die  
Musen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           37

Pollaiuolo: Herkules und Anteus . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     39
Cossa: Triumph der Venus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           41
Botticelli: Geburt der Venus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          43
Dürer: Raub der Europa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            45
Mantegna: Der Parnass . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              47
Michelangelo: Bacchus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              49
Piero di Cosimo: Venus und Mars . . . . . . . . . . . . . . . . .    51
Barbari: Apoll und Diana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            53
Alari-Bonacolsi, gen. Antico: Apoll . . . . . . . . . . . . . . .                  55
Cranach: Urteil des Paris. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             57
Giorgione: Venus schlafend . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         59
Raffael: Galateas Triumph . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           61
Riccio: Satyr und Nymphe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          63
Gossaert: Neptun und Amphitrite . . . . . . . . . . . . . . . . .                    65
Baldung Grien: Bacchus trunken. . . . . . . . . . . . . . . . . . .   67
Tizian: Bacchus und Ariadne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         69
Caraglio nach Rosso Fiorentino: Antike Götter,  

Juno und Mars . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   71
Correggio: Jupiter und Io. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   73
Michelangelo: Entführung des Ganymed . . . . . . . . . . .              75
Heemskerk: Vulkan zeigt den Göttern die im Netz 

gefangenen Mars und Venus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       77
Fantuzzi nach Rosso Fiorentino: Minerva und  

Neptun. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         79



6

Cellini: Perseus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     81
Werkstatt von Goujon: Diana von Anet . . . . . . . . . . .     83
Leoni: Sturz der Giganten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            85
Pietro da Milano nach Rosso Fiorentino: Die drei  

Parzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          87
Robusti, gen. Tintoretto: Venus, Vulkan und Mars. .       89
Unbekannter Meister: Königin Elisabeth I. von  

England und das Urteil des Paris . . . . . . . . . . . . . . .                    91
Buontalenti und Giovanni Bologna: Venus in der  

Grotticella . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       93
Giovanni Bologna: Merkur. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           95
Veronese: Perseus befreit Andromeda . . . . . . . . . . . . .                  97
Spranger: Herkules bei Omphale . . . . . . . . . . . . . . . . .                      99
Zucchi: Amor und Psyche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           101
Goltzius: Der große Herkules. . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        103
Caravaggio: Bacchus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   105
J. de Gheyn II nach Barentsz: Diana und Aktäon . . .    107
Carracci: Herkules am Scheidewege . . . . . . . . . . . . . . .   109
Scolari: Raub der Proserpina. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         111
Vries: Herkules mit der Hydra . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       113
Muller nach Spranger: Perseus, Minerva und  

Merkur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    115
El Greco: Laokoon und seine Söhne. . . . . . . . . . . . . . .                   117
Bernini: Apoll und Daphne. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          119
A. Gentileschi: Apoll und Marsyas . . . . . . . . . . . . . . .                   121
Reni: Herkules, Nessus und Deianeira. . . . . . . . . . . . .                123
Rubens: Die Erziehung Maria de’ Medicis . . . . . . . . .            125
Velazquez: Apoll in der Schmiede Vulkans. . . . . . . . . .             127
Poussin: Neptun und Amphitrite oder Der Triumph  

der Venus. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      129
Rembrandt: Danaë und der Goldregen . . . . . . . . . . . .                131
Campen: Merkur und Argus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         133
Jordaens: Prometheus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    135



7

Vouet: Venus und Adonis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           137
Girardon: Apoll bei den Nymphen von Thetis . . . . . .          139
Watteau: Der Liebesgarten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    141
Tiepolo: Danaë und der Goldregen . . . . . . . . . . . . . . .                   143
Nattier: Die Duchesse de Chaulnes als Hebe . . . . . . .           145
Boucher: Schlafende Diana . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          147
Falconet: Pygmalion und Galatea . . . . . . . . . . . . . . . .                    149
Wächter: Katharina II. von Russland als Minerva . . .       151
Günther: Chronos (Saturn) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          153
Sergel: Mars und Venus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             155
Abildgaard: Philoktet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              157
Girodet-Trioson: Endymion. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         159
Flaxman: Mars gefesselt. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             161
Canova: Herkules und Lichas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        163
Füßli: Achill opfert eine Locke seiner Haare auf dem  

Leichenfeuer des Patrokolus . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       165
Thorvaldsen: Jason . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    167
Audrien nach Chaudet: Äskulap (Asklepios) und  

Venus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          169
Ingres: Jupiter und Thetis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           171
Géricault: Leda mit dem Schwan . . . . . . . . . . . . . . . . .                    173
Goya: Saturn verschlingt sein Kind . . . . . . . . . . . . . . .                   175
Daumier: Narziss . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 177
Böcklin: Pan im Schilf . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             179
Lévy: Tod des Orpheus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             181
Carpeaux: Flora. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    183
Rossetti: Proserpina . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                185
Burne-Jones: Perseus; Die Auffindung der Medusa. . .    187
Moreau: Phaëtons Sturz. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             189
Redon: Kopf des Orpheus auf den Wassern . . . . . . . . .             191
Rodin: Der Künstler und seine Muse . . . . . . . . . . . . . .                  193
Klimt: Pallas Athene . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               195
Wrubel: Pan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      197



8

Maillol: Leda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     199
Corinth: Jupiters Kindheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   201
Arosenius: Venus und der Tod . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      203
Bourdelle: Herakles als Bogenschütze. . . . . . . . . . . . . .                 205
Kalmakow: Artemis und der schlafende Endymion . .     207
Kolbe: Stürzender Ikarus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          209
Milles: Poseidon-Brunnen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           211
Sintenis: Daphne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  213
Picasso: Minotauros in der Arena . . . . . . . . . . . . . . . . .                     215
Beckmann: Europa und der Stier . . . . . . . . . . . . . . . . .                     217
Breker: Prometheus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                219
Matisse: Odysseus blendet Polyphem . . . . . . . . . . . . . .                 221
Ernst: Die Nymphe Echo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   223
Dalí: Metamorphose des Narziss. . . . . . . . . . . . . . . . . .                     225
Marini: Pomona . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  227
Hasior: Niobe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    229
Heisig: Sterbender Ikarus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           231
Nørgaard: Sisyphus begegnet Konfuzius und  

bekommt seine erste Tasse chinesischen Tee. . . . . . .          233
Lüpertz: Merkur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 235

Literaturhinweise. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 237
Künstlerregister. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   241
Verzeichnis der mythologischen Gestalten . . . . . . . .           244
Zum Autor . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .    247



9

Antike Mythologie in der bildenden Kunst  
vom Mittelalter bis heute

Die antike Mythologie heute

Auch wenn uns die antike griechische und römische Kul-
tur mit ihren Göttern und Heldensagen ferner denn je zu 
sein scheint, sind diese in unserer modernen Alltagswelt 
noch viel gegenwärtiger, als uns vielleicht bewusst ist. 
Zwar spielt humanistisches Bildungsgut selten eine Rolle 
in der aktuellen Kultur, dem Nutzer von Internet sind die 
»Trojaner« dennoch wohlbekannt. Jeder wusste auch, 
was gemeint war, als vor kurzem die kriegsskeptischen 
Länder des »alten Europa« »Kinder der Venus« geschol-
ten wurden – im Gegensatz zu den Nationen des »neuen 
Europa«, deren Leitstern angeblich Mars sei. Auch in der 
trivialen Welt des Kommerzes werden die alten Götter 
und Helden gern bemüht, sei es, dass ein Warenhaus 
»Merkur«, ein Rasiergerät für Frauen »Venus«, ein Fahr-
rad »Hermes« oder ein Bagger »Herkules« genannt wer-
den. Und der flinke Fleuropbote ist natürlich kein ande-
rer als der Götterbote Merkur, der sich in unseren Dienst 
gestellt hat. 

Wir sind auch von Bildern der antiken Götter umgeben. 
Wer kennt nicht einen Springbrunnen, der von dem Mee-
resgott Neptun geschmückt ist, oder Standbilder antiker 
Götter und Göttinnen in Parks und auf öffentlichen Plät-
zen? Ihre Herkunft aus der antiken Mythologie ist den 
meisten sicher bekannt, wenn auch für viele eine genaue 
Identifikation vielleicht eher Glückssache wäre. 

Die Beispiele könnten leicht vermehrt werden. Sie sind 
Zeugen und Relikte der Kultur einer Epoche, die im spä-
ten Mittelalter beginnt und – wenn auch am Ende stark 
geschwächt – bis ins 21. Jahrhundert reicht. 

Diese Tradition ins Bewusstsein zu rufen und den Blick 



10

dafür zu öffnen, wie wichtig die Auseinandersetzung mit 
der antiken Mythologie für die Kunst seit der Renaissance 
war, ist das Anliegen dieses Buches.

Inhalt und Struktur

Anhand von hundert Beispielen soll gezeigt werden, wie 
Künstler aus verschiedenen Ländern und Epochen Themen 
und Motive der antiken Mythologie in ihrer Kunst darge-
stellt haben. Die Beispiele werden in chronologischer Folge 
vorgestellt. Die Auswahl wurde von der Absicht geleitet, 
ein möglichst reichhaltiges und systematisches Bild der an-
tiken Mythologie zu geben. Gleichzeitig soll aber auch ge-
zeigt werden, wie zu verschiedenen Zeiten und in verschie-
denen Milieus die antiken Stoffe Zwecken der Gegenwart 
gedient haben. Daher werden manche Themen mehrmals 
vorgestellt, weil so die Unterschiede deutlicher zu erkennen 
sind. Dass sich dadurch die Zahl der Themen verringert, ist 
der Preis, der für die Vergleichbarkeit zu zahlen war. Jeder 
kundige Leser wird in der vorliegenden Auswahl daher 
leicht Lücken finden und Themen nennen können, die es 
ebenso gut verdient hätten, aufgenommen zu werden.

Die Auseinandersetzung mit der antiken Mythologie 
war nie auf die großen süd- und westeuropäischen Kultur-
nationen beschränkt, und sie war auch nicht nur eine An-
gelegenheit der Renaissance und des Barock. Um das deut-
lich zu machen, wurden die Beispiele aus möglichst vielen 
Ländern und aus allen Jahrhunderten vom späten Mittel-
alter bis in unsere Zeit gewählt. 

Diese Vielfalt war in dem gegebenen Rahmen nur da-
durch möglich, dass jeder Künstler – mit nur zwei Ausnah-
men – lediglich mit einem Werk vertreten ist. In einigen Fäl-
len ist das ein schmerzlicher Verzicht. Man denke nur an 
Künstler wie Tizian, Rubens, Poussin, Canova oder Böck-
lin, um nur einige zu nennen, deren intensive Beschäftigung 



11

mit der antiken Mythologie durch diese Einschränkung zu 
einseitig dargestellt wird. Dafür konnten viele andere 
Künstler berücksichtigt werden, die zwar weniger bekannt 
sind, deren Arbeiten aber davon Zeugnis ablegen, dass die 
Auseinandersetzung mit der antiken Mythologie nicht auf 
einzelne große Kulturländer beschränkt geblieben ist.

Die antike Götterwelt im Überblick

In der antiken Mythologie begegnen uns Göttinnen und 
Götter aus verschiedenen Zeitschichten und Überliefe-
rungstraditionen. Sie zu einer zusammenhängenden Er-
zählung zu verbinden ist nur möglich, wenn man Wider-
sprüche und Inkonsequenzen in Kauf nimmt. 

Manche alten Gottheiten werden von jüngeren sozusa-
gen überblendet. Diese übernehmen ganz oder teilweise 
ihre Rollen und Eigenschaften. Das gilt z. B. für den Son-
nengott Helios, der durch Apoll verdrängt wird, oder für 
die Mondgöttin Luna, an deren Stelle Artemis/Diana 
tritt. Die griechischen Götter, die bei der Übernahme 
durch die Römer oft mit einheimischen lateinischen Gott-
heiten verschmolzen und ihren Namen erhielten, haben 
dabei ihren Charakter oft erheblich verändert. Ein Bei-
spiel dafür ist Kronos, der in der griechischen Überliefe-
rung seine Kinder verschlingt, da er fürchtet, von ihnen 
entmachtet zu werden. In Rom wird er mit dem einheimi-
schen, wohltätigen Erntegott Saturn identifiziert.

Zur ältesten Schicht gehören die Mythen, die die Entste-
hung der Welt und der Götter selbst zum Gegenstand ha-
ben. Am Anfang war Chaos und Finsternis. Daraus ent-
standen Tag und Nacht, Erde und Meer. Die Erde gebar den 
Himmel, Uranos, das männliche Prinzip. Aus der Vermäh-
lung von Himmel und Erde wuchs ein Geschlecht von Rie-
sen, Zyklopen und Titanen empor. Zu ihnen gehören Ocea
nus, Rhea, die als Göttin der Erde und als Mutter von Zeus/



12

Jupiter verehrt wurde, Thetis, die Mutter des Helden Achill 
und Kronos/Saturn. Sie erhoben sich gegen ihren Vater 
Uranos. Saturn entmannte ihn mit einer Sichel und wurde 
selbst Herrscher. Aus den Blutstropfen, die auf die Erde fie-
len, entstanden die rachsüchtigen Furien und das Ge-
schlecht der Giganten, die eines Tages die Götter bedroh-
ten. Uranos’ Samen fiel ins Meer und befruchtete es; aus 
dem daraus entstehenden Schaum entstieg Aphrodite/Ve-
nus, die Göttin der Schönheit und der Liebe. Ihr ständiger 
Begleiter Eros/Amor gehört auch zu den ältesten Göttern. 
Er ist in der ältesten Überlieferung sogar vor Venus da, sei-
ne Rolle als Verkörperung des Prinzips der Liebe wird aber 
von Venus übernommen, während er, in verniedlichter 
Form, in der Regel als ihr Kind dargestellt wird. 

Die Titanen pflanzten sich fort. Zu ihrem Geschlecht 
gehören Latona, die spätere Mutter von Apoll und Diana, 
Aurora, Helios, der Lenker des Sonnenwagens, und Luna, 
der Mond. Auch Atlas und Prometheus gehören dazu. 
Prometheus war der Schöpfer des Menschen; sein Kon-
flikt mit Jupiter ist ein oft dargestelltes Thema.

Aus der Ehe Saturns mit seiner Schwester Rhea gingen 
Jupiter, Hestia/Vesta, Demeter/Ceres, Hera/Juno, Posei-
don/Neptun und Hades/Pluto hervor. Obwohl Saturn sei-
ne Kinder, aus Angst, dass sie ihn eines Tages entmachten 
würden, gleich nach ihrer Geburt verschlang, überlebten 
diese und erhoben sich gegen den Vater. Jupiter und seine 
Geschwister gründeten ein neues Göttergeschlecht, das die 
alten Götter, nach einem gewaltigen Kampf gegen Saturn 
und die ihm beistehenden Titanen, verdrängten. 

Jupiter, Neptun und Pluto teilten die Herrschaft unter 
sich auf: Neptun erhielt die Ozeane, Pluto die Unterwelt 
und Jupiter die Erde. Sein Sitz wurde der Olymp, auf dem 
sich die Götter, wie eine streitlustige Großfamilie, unter sei-
ner Führung versammelten, wenn sie sich nicht gerade in 
die Geschicke der Menschen einmischten.

Jupiter war mit seiner Schwester Juno vermählt. Sie wur-



13

de als Beschützerin des Ehestandes gesehen. Mit ihr zeugte 
Jupiter Hebe, die Göttin der ewigen Jugend, und den 
Kriegsgott Ares/Mars. Ohne mütterlichen Beistand ent-
sprang Pallas Athena/Minerva dem Kopf Jupiters; Juno 
machte es ihrem Gatten nach und gebar Hephaistos/Vulkan 
ohne männliche Hilfe. Jupiter warf zornig das Kind vom 
Himmel. Beim Sturz verletzte es das Bein und musste fort-
an hinken.

Weit zahlreicher als sein Nachwuchs mit Juno waren Ju-
piters Kinder mit anderen Göttinnen und Frauen. Fast alle 
olympischen Götter, die nicht zu seinen Geschwistern zähl-
ten, waren seine Kinder. Zu ihnen gehören Apoll und Diana, 
Dionysos/Bacchus, Herakles/Herkules, Hermes/Merkur 
und die Musen. Auch die schöne Helena und Helden, wie 
Perseus, Castor und Pollux, waren seine Nachkommen.

Weil die Römer bei ihrer Aneignung der griechischen 
Kultur auch die griechischen Götter mit ihrer eigenen 
Mythologie assimilierten und ihnen römische Namen ga-
ben, begegnen uns heute in der Literatur häufig sowohl 
griechische als auch lateinische Namen für eine und die-
selbe Gestalt, wie z. B. Aphrodite und Venus, Ares und 
Mars oder Zeus und Jupiter. 

Bis um 1800 – und vielfach auch danach – schöpfte man 
in der Regel seine Kenntnis der antiken Mythologie aus 
lateinischen Quellen. Daher wurden lange häufig die rö-
mischen Namen verwendet. Erst im Laufe des 19. Jahr-
hunderts setzte sich allmählich der Gebrauch der griechi-
schen Namen durch. Auf die Gefahr hin, gelegentlich in-
konsequent zu sein, richtet sich in diesem Buch die 
Benennung der Götter nach der Praxis, die zur Zeit der 
Entstehung der einzelnen Kunstwerke herrschte. 

Zum Schluss noch ein Hinweis: Im Interesse der besse-
ren Lesbarkeit wird, wenn von der antiken Götterschar im 
Allgemeinen die Rede ist, oft nur das Wort »Götter« ge-
braucht – die Göttinnen sind dabei selbstverständlich mit 
gemeint. 



14

Veränderte Perspektiven

Bis ins 19. Jahrhundert war die Kenntnis der antiken My-
thologie und Geschichte weit verbreitet, und die griechi-
schen und römischen Götter, Göttinnen und Helden be-
schäftigten die Gedanken der Menschen und bewegten ih-
re Phantasie. Grund dafür war die Bedeutung der alten 
Sprachen, vor allem des Lateinischen, in der höheren Bil-
dung und die damit zusammenhängende zentrale Stellung 
der antiken Dichtung im kulturellen Kanon. Neben der 
Bibel und den Heiligenlegenden prägte sie die Kultur der 
Frühen Neuzeit, und noch im 19. Jahrhundert behauptete 
sie ihren Platz in der Vorstellungswelt der Gebildeten, 
trotz allen kulturellen und gesellschaftlichen Umwälzun-
gen in Folge der industriellen Revolution. Das beweisen 
nicht zuletzt die häufigen Satiren, die jetzt gegen die Ge-
stalten der Mythen als Vertreter vermeintlich verstaubter 
Bildungsideale gerichtet wurden. 

Es versteht sich von selbst, dass ein so komplexer Stoff, 
wie die antike Mythologie in der langen Zeitspanne vom 
Mittelalter bis heute sehr unterschiedlich aufgefasst und 
für sehr verschiedene Zwecke in Anspruch genommen 
worden ist. Nachdem das Christentum im römischen 
Reich Staatsreligion geworden war, folgte eine Zeit der Be-
kämpfung des heidnischen Glaubens und der heidnischen 
Gebräuche, die bis ins frühe Mittelalter dauerte. In star-
kem Kontrast dazu steht die begeisterte Idealisierung der 
antiken Götterwelt in der Renaissance. Damals stellten die 
heidnischen Götter natürlich längst keine Gefahr mehr für 
den christlichen Glauben dar. Aus dem sicheren histori-
schen Abstand sah man die Götter und Heroen in einer 
poetischen Welt leben, die, als neue Entdeckung, den Sehn-
süchten und Phantasien der Gegenwart verlockende Anre-
gungen bot. Für die Kunst der Renaissance und des Barock 
stellte sie eine unerschöpfliche Quelle der Inspiration dar.

Die intensive wissenschaftliche Beschäftigung mit der 



15

Antike, die vor allem seit dem 18. Jahrhundert durch die 
Altertumswissenschaft und die Archäologie begann, hat 
seitdem unsere Kenntnis der antiken Kultur wesentlich 
erweitert und damit auch den Blick auf die alten Mythen 
verändert. Damals bekamen die griechischen und römi-
schen Götter und Helden allerdings auch Konkurrenz 
durch die neu entdeckten germanischen und keltischen 
Mythen und Sagen. Das konnte nicht ohne Folgen für die 
Auseinandersetzung mit der klassischen Mythologie blei-
ben, die in den Jahrzehnten um 1800 zwar eine Blütezeit 
erlebte, gleichzeitig aber in ihrer Bedeutung relativiert 
wurde. Danach ebbte das Interesse für die alten Sagen und 
Mythen eine Zeitlang spürbar ab. 

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts gewann das Thema 
aber wieder an Aktualität. Das hing mit einem neuen Ver-
ständnis der antiken Kultur, aber auch mit geistesge-
schichtlichen Entwicklungen der eigenen Zeit zusammen. 
Die vielen Entdeckungen der archäologischen Grabungen 
hatten seit Mitte des Jahrhunderts eine faszinierende 
»neue Antike«, die archaische und vorarchaische griechi-
sche Kultur, ans Licht gebracht. In ihrer Neuartigkeit und 
Frische ließen die neuen Funde die bislang bewunderten 
Kunstwerke verstaubt und langweilig erscheinen. Die 
neuen Entdeckungen beeinflussten die bildende Kunst 
und belebten auch die Erforschung der Mythen. Hier sind 
Namen wie Martin Persson Nilsson (1874–1966) und Karl 
Kerényi (1897–1973) zu nennen. Sehr fruchtbar waren da-
bei die Impulse, die von der Tiefenpsychologie und vor al-
lem von den Schriften C. G. Jungs (1875–1961) ausgingen. 
Davon profitierten auch die Künstler des Surrealismus. 

Mit den hier genannten Gelehrten erweiterte und ver-
tiefte sich die Sicht auf die antiken Mythen, sie wurden zu-
nehmend als regionale Varianten eines weltweiten anthro-
pologischen Phänomens verstanden und verloren damit 
die Exklusivität, die ihnen die humanistische Bildungstra-
dition gegeben hatte. 



16

Die antike Mythologie im Mittelalter

Es ist eine verbreitete Vorstellung, dass die antike Mytho-
logie als Teil der antiken Kultur und Kunst im Mittelalter 
in Vergessenheit geraten war und von den Künstlern und 
Gelehrten der Renaissance wieder »entdeckt« werden 
musste. Es trifft zwar zu, dass die Mythologie, wie auch 
die antike Geschichte, in der Renaissance eine Bedeutung 
für die bildende Kunst und die Literatur gewann, wie sie 
es seit den vorchristlichen Jahrhunderten nicht mehr ge-
habt hatte. Dennoch sollte nicht übersehen werden, dass 
die antiken Götter und Göttinnen aus dem kulturellen Be-
wusstsein nie ganz verschwunden waren. 

Mit dem Sieg des Christentums wurde der Kult der heid-
nischen Götter zwar unterbunden und bekämpft und die 
antiken Statuen wurden zerstört oder vergraben, um keinen 
unheilvollen Einfluss mehr ausüben zu können. Die Götter 
und Helden lebten aber, vor solchen Angriffen gefeit, da-
mals schon längst in der griechischen und lateinischen 
Dichtung fort. Aus den Werken Homers, Vergils, Ovids 
und anderer, heute weniger bekannter Dichter und Autoren 
haben nachfolgende Jahrhunderte ihre Kenntnis der anti-
ken Götterwelt geschöpft, und da die antike Literatur durch 
das ganze Mittelalter hindurch in den Schulen gelesen wur-
de und zum Bildungskanon gehörte, gerieten die Götter 
und Helden nie ganz in Vergessenheit. Als literarische Figu-
ren haben sie sich aber in der Vorstellung der Leser verselb-
ständigt und ihre Herkunft vergessen lassen. Das Bewusst-
sein dafür, dass sie eigentlich der überwundenen heidni-
schen, griechischen und römischen Götterwelt angehörten, 
verblasste, sie wurden, sozusagen a-historisch, losgelöst 
von Zeit und Ort, als Märchengestalten gesehen. Das be-
weist auch die Art, wie sie von den Künstlern des Mittelal-
ters dargestellt werden. Jupiter kann da als König, Mars als 
Ritter oder Minerva als modisch gekleidete Hofdame auf-
treten. Kein nicht eingeweihter Betrachter würde in solchen 



17

Gestalten die Darstellung antiker Götter vermuten. Es war 
die Leistung der italienischen Renaissance, den Zusammen-
hang der Götter und Helden mit ihrem Ursprung in der an-
tiken Welt wieder herzustellen und ihnen ihr antikes Aus-
sehen wiederzugeben. Erst als Herkules seine breiten Schul-
tern, seine Keule und sein Löwenfell wiedererlangt hat, ist 
von einer Renaissance zu sprechen, wie es Jean Seznec in ei-
ner grundlegenden Studie formuliert hat. In diesem Sinne 
ist es berechtigt, von einer »Wiederentdeckung« der antiken 
Mythologie in der Renaissance zu sprechen.

In der mittelalterlichen Überlieferung der heidnischen 
Götterwelt lassen sich verschiedene Traditionen und In-
terpretationsansätze erkennen, die ihre Wurzeln zum Teil 
schon in der Antike selbst haben und die noch in der Frü-
hen Neuzeit und darüber hinaus weiterwirken.

Schon bei Cicero finden wir die Vorstellung, dass die 
olympischen Götter ursprünglich Sterbliche waren, die auf 
Grund ihrer besonderen Verdienste göttlichen Status be-
kommen haben. Nach dieser Sichtweise gingen viele grund-
legende zivilisatorische Fertigkeiten auf die Götter zurück. 
Saturn hatte die Menschen den Ackerbau gelehrt, Minerva 
verdankten sie das Spinnen und Weben. Durch diese »his-
torische« Interpretation wurden die Götter entdämonisiert 
und in religiösem Sinne unschädlich gemacht. Sie erlaubte 
es sogar den Gelehrten des Mittelalters, den antiken Göt-
tern einen Platz neben den Gestalten des Alten Testaments 
in der Weltgeschichte zu geben. Noch 1493 werden die 
olympischen Götter in Hartmann Schedels Weltchronik in 
dieser Weise vorgestellt. Dort heißt es z. B. über Ceres, die 
Tochter Saturns, sie sei »von solcher Sinnreichigkeit, dass 
sie den Ackerbau erdacht«. Sie habe »die Ochsen gezähmet 
und dem Erdreich Furchen mit dem Pflug geschnitten und 
… besamet. Danach das gewachsene Getreide … mit Mühl-
steinen zerrieben und Brot daraus zu machen gelehrt …«.

Über Minerva wusste Schedel zu berichten, dass sie im 
58. Lebensjahr des alttestamentlichen Isaac als erstgebo-



18

rene Tochter Jupiters auf die Welt gekommen sei. Sie habe 
die Weberei erdacht und auch die Menschen den Gebrauch 
des Olivenöls gelehrt. Minerva wird auch, so schließt er 
mit einem Hinweis auf Cicero, »eine Göttin der Weisheit 
und eine Erfinderin der Kunst genannt«. 

Einen anderen Ansatz vertraten schon die antiken Stoi
ker. Sie interpretierten die mythologischen Gestalten und 
Episoden im Sinne von Allegorien. Da die oft unmorali-
schen und unwürdigen Taten der Götter mit ihrer olym-
pischen Würde schwer in Einklang zu bringen waren, 
mussten sie einen verborgenen, höheren Sinn haben. Diese 
Sichtweise machte es den christlichen Interpreten später 
leicht, in jeder noch so fragwürdigen Erzählung einen mo-
ralisierenden Sinn zu entdecken. »Tout est pour nostre en-
seignement« (Alles dient unserer Belehrung) heißt es dazu 
im Ovide moralisé, einer im frühen 14. Jahrhundert ver-
fassten und sehr verbreiteten Bearbeitung der Metamor-
phosen. Dort wird Ceres, die ihre entführte Tochter Pro-
serpina sucht, als Sinnbild der Kirche gedeutet, die nach 
abhanden gekommenen Seelen sucht. Die beiden Fackeln, 
mit denen sie sich leuchtet, sind das Alte und das Neue 
Testament, das Kind, das sie ärgert und das sie in eine Ei-
dechse verwandelt, ist die Synagoge. Die allegorische Aus-
legung der Metamorphosen endete nicht mit dem Mittel-
alter. Unter dem Einfluss der Gegenreformation blühte  
sie noch im 16. Jahrhundert. Ein wichtiges Beispiel dafür 
ist Lodovico Dolces Ovid-Übersetzung von 1553. Dolce 
nahm eine zentrale Stellung im intellektuellen Leben  
Venedigs ein und stand Künstlern wie Tizian nahe.

Beide Sichtweisen ebneten den Weg für eine Inan-
spruchnahme der Mythologie für Zwecke der Gegenwart. 
Persönlichkeiten der eigenen Zeit konnten mit antiken 
Göttern und Helden verglichen und gleichgesetzt, Ereig-
nisse der Zeitgeschichte durch den Vergleich mit Episoden 
aus der Mythologie oder Heldendichtung glorifiziert wer-
den. Von dieser Möglichkeit wurde, wie wir sehen werden, 



19

vor allem in der Renaissance und im Barock fleißig Ge-
brauch gemacht.

Ein anderer Weg der Rezeption, der von den beiden be-
reits genannten unabhängig verlief, war die Astronomie 
bzw. Astrologie. Schon im antiken Griechenland wurden 
die Planeten nach olympischen Göttern benannt, und als 
Namen von Planeten und Sternbildern leben sie bis heute 
fort. Durch den Glauben an die Macht der Planeten über 
Charakter und Schicksal des Menschen wurden den anti-
ken Göttern in ihrer Eigenschaft als Planetengötter im 
Mittelalter wie in der Renaissance magische Kräfte zuge-
schrieben. Waren sie sonst als im Grunde »historische« 
Persönlichkeiten oder als Figuren der Allegorie entdämo-
nisiert worden, behielten sie hier etwas von ihrer ur-
sprünglichen göttlichen Macht. Ihren Höhepunkt erreich-
ten die astrologische Interpretation und das Motiv der 
»Planetenkinder« erst in der Renaissance, also zur glei-
chen Zeit, als die Welt der Mythen von den Künstlern »re-
antikisiert« wurde und die Götter ihr von der antiken 
Kunst bekanntes Aussehen wiederfanden.

Der Weg zu der leicht zugänglichen, harmonisierten 
Darstellung der antiken Mythologie, die uns heute durch 
Lexika und Nacherzählungen zu Gebote stehen, war in 
Wirklichkeit lang und mühsam. Die antike Überlieferung 
ist reich an Widersprüchen und Varianten und daher nur 
schwer zu einer zusammenhängenden Erzählung zu ver-
knüpfen. Als hilfreich erwiesen sich dabei antike Kom-
pendien, wie Hyginus’ Fabulae und Apollodorus’ Biblio-
theca, die auch im Mittelalter bekannt waren.

Um dem Leser die Geschichten, die Ovid in den Meta-
morphosen erzählt, verständlich zu machen, ergänzte Pi-
erre Bersuire den Prolog seines Ovidius moralizatus mit 
einer Beschreibung der Götter. Er stütze sich dabei u. a. 
auf Petrarca (1304–1374), der im dritten Canto seines Epos 
Africa ebenfalls die Götter beschrieben hatte. Einen wich-
tigen Schritt auf dem Weg zu dem heutigen Bild von der 



20

antiken Mythologie, bedeutete auch Boccaccios (1313– 
1375) Genealogia deorum, die lange die wichtigste zusam-
menhängende Darstellung der antiken Mythologie blei-
ben sollte. 

Die künstlerische Auseinandersetzung mit der 
Mythologie in der Renaissance und im Barock

Eine erste Blütezeit erlebte die Beschäftigung mit der an-
tiken Mythologie an den norditalienischen Höfen und in 
Florenz in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts. In der 
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts begann auch, als ein 
besonderes Merkmal der Renaissance, das intensive Sam-
meln und Studium der antiken Kunst. Das konnte nicht 
ohne Einfluss auf Themenwahl, Ikonographie und forma-
le Gestaltung in der bildenden Kunst bleiben.

Vor diesem Hintergrund ist es bemerkenswert, wie lange 
die mittelalterlichen ikonographischen Traditionen, paral-
lel zu den neuen Tendenzen, in der bildenden Kunst weiter-
lebten, und wie relativ begrenzt und konstant die Auswahl 
der bevorzugten Themen durch die ganze Frühe Neuzeit 
hindurch blieb. Die lassen sich zwar auf eine Vielzahl anti-
ker literarischer Texte zurückführen, in der Praxis dürften 
aber Ovids Metamorphosen die mit Abstand wichtigste 
Quelle gewesen sein. Aber auch literarisch bescheidenere 
Texte, wie Apollodorus’ Bibliotheca und Hyginus’ Fabulae 
behielten nach wie vor ihre Bedeutung. Es sollte allerdings 
auch nicht vorausgesetzt werden, dass die Künstler immer 
literarische Texte zu Rate zogen, wenn sie mythologische 
Themen zu gestalten hatten. Die wichtigsten Historien und 
Episoden dürften ihnen in der Regel, auch ohne literarische 
Hilfe, geläufig gewesen sein. Für sie hatten sich längst iko-
nographische Konventionen herausgebildet, die in der Pra-
xis der Künstlerwerkstätte sozusagen ein Eigenleben führ-
ten und entsprechend auch, unabhängig von Texten, vari-



21

iert werden konnten. In manchen Fällen standen aber oft 
auch gelehrte Ratgeber den Künstlern zur Seite.

Stilistisch unberührt von der antiken Kunst erweisen 
sich besonders lange die Darstellungen der Planetengötter. 
Die Fresken in Palazzo Schifanoia in Ferrara sind ein gutes 
Beispiel dafür. Mantegnas Gemälde für das Studiolo Isa-
bella d’Estes in Mantua sind dagegen Beispiele der allego-
rischen Interpretation der Mythen. Sie sind in stilistischer 
Hinsicht vom Antikenstudium des Künstlers geprägt. 
Gleichzeitig zeigen Botticellis Venus oder Anticos Apoll, 
wie die Darstellung der antiken Götter sich an bestimmte 
bereits berühmte antike Werke anlehnte und wie der anti-
ke Formcharakter selbst einen Darstellungswert bekam.

Ihren Höhepunkt erreichte diese Entwicklung in der 
Kunst der Hochrenaissance, die im Kreis um Raffael in 
Rom in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts ihre 
höchste Blüte erlebte. In der Ausschmückung der am Tiber 
gelegenen Villa des reichen Bankiers Agostino Chigi (Heu-
te Villa Farnesina) scheinen die antiken Götter und Göt-
tinnen zu neuem Leben erwacht zu sein. Nirgendwo sonst 
ist der Mythos des »neuen Rom« so greifbar wie hier. 

Als Folge der Plünderung Roms durch die kaiserliche 
Soldateska 1527, des Sacco di Roma, verließen viele Künst-
ler die Stadt, um neue Arbeitsfelder zu suchen. In Mantua 
fanden unter der Leitung von Raffaels bedeutendstem Mit-
arbeiter Giulio Romano die römischen Ideale eine neue 
Heimstätte, und am Hofe Franz’ I. in Fontainebleau ver-
sammelte der aus Rom geflüchtete Rosso Fiorentino eine 
italienische Künstlerkolonie um sich, deren Ausstrahlung 
weit über Frankreich hinaus reichte. An diesen beiden Hö-
fen wurde die Verwendbarkeit der antiken Mythologie für 
die Zwecke der höfischen und politischen Repräsentation 
systematisch ausgelotet. Das gilt auch für den neu etablier-
ten Hof der Medici in Florenz, wo zum ersten Mal seit der 
Antike monumentale Statuen antiker Götter und Helden 
im Dienste der fürstlichen Propaganda öffentlich aufgestellt 



22

wurden. Dem Beispiel der genannten Höfe folgte um 1600 
der Hof Kaiser Rudolfs II. in Prag. Auch hier standen die 
antike Mythologie und ihre Verwendung in Allegorien 
hoch im Kurs. Durch Vermittlung der Druckgraphik war 
die Ausstrahlung der Prager Hofkunst beträchtlich.

Im 17. Jahrhundert entwickelte sich in Frankreich auf 
dieser Grundlage eine höfische Kunst zur Verherrlichung 
Ludwigs XIV., in der die antike Mythologie eine tragende 
Rolle spielte. Versailles war bis zum Ende des ancien ré-
gime das Leitbild für fast alle europäischen Höfe. 

Für die Staats- und Empfangsräume der Paläste und rei-
chen Bürgerhäuser, und natürlich auch für die öffentlichen 
Plätze der Städte, wurden Gestalten und Szenen bevor-
zugt, die sich eigneten, als exempla der Tugend verstanden 
zu werden, wie z. B. die Taten des Herkules. Die vor allem 
in der Tafelmalerei und der Kleinkunst beliebten eroti-
schen Szenen gehörten dagegen der privaten Sphäre an. 

In der Ausschmückung der Landschlösser, Villen und 
Gärten herrschten mythologische Themen vor, die sich 
auf den Wechsel der Jahreszeiten, auf Natur und Frucht-
barkeit beziehen lassen. 

Eine besonders wichtige Rolle spielten Themen der an-
tiken Mythologie in den großen Aufzügen, die anlässlich 
fürstlicher Hochzeiten, Thronbesteigungen und ver-
gleichbarer Anlässe im 16. und 17. Jahrhundert veranstal-
tet wurden. In der Art moderner Karnevalzüge zogen auf 
kunstvoll gestalteten Wagen die Götter des Olymps mit 
ihrem Gefolge durch die mit Triumphbögen und anderen 
Architekturkulissen geschmückte Stadt. Diesen Aufzü-
gen lag in der Regel ein gelehrtes allegorisches Programm 
zu Grunde, das, dem Anlass entsprechend, die verschiede-
nen Elemente zu einer Sinneinheit verknüpfte.

Wer sich über das Aussehen, die Attribute und Taten 
der antiken Götter und Göttinnen informieren wollte, 
war im 16. Jahrhundert nicht mehr auf Boccaccio oder an-
dere spätmittelalterliche Quellen angewiesen. In Italien 



23

erreichte Vincenzo Cartari einen großen Leserkreis mit 
seinem Buch Imagini delli dei de gl’antichi von 1556, das 
im Gegensatz zu den meisten früheren Mythographien in 
der Volkssprache verfasst war. Auch die bereits genannten 
antiken Kompendien von Apollodorus (1555) und Hygi-
nus (1535) erschienen jetzt im Druck. Cartari wandte sich 
nicht primär an einen gelehrten Leserkreis (dann hätte er 
sein Werk auf Latein verfasst), sondern ausdrücklich auch 
an die Künstler, die seiner Meinung nach ohne Kenntnis 
der antiken Mythologie nicht bestehen konnten. Eine Be-
sonderheit seines Buches sind die zahlreichen Illustratio-
nen, die in allen früheren Mythographien fehlen. Die vie-
len Auflagen, die Cartaris Werk erreichte, zeigen, dass der 
Bedarf für ein solches Werk offensichtlich vorhanden war. 
Deutschen Lesern stand schon ab 1554 mit Johann He-
rolds Heydenweldt ebenfalls ein, zwar bescheideneres 
aber auch illustriertes Handbuch der antiken Mythologie 
in der Volkssprache zur Verfügung.

Cartari informiert auch ausführlich über die symboli-
sche Bedeutung der Götter und ihrer Attribute. Sein Buch 
war daher ein gutes Hilfsmittel beim Verfassen von alle-
gorischen Programmen. Noch wichtiger dürfte aber Cesa-
re Ripas Icolonologia von 1593 (viele spätere Ausgaben 
und Übersetzungen) in dieser Hinsicht gewesen sein.

Vincenzo Cartaris Einfluss auf die bildende Kunst ist 
schwer zu beurteilen. Er scheint vor allem auf den Bereich 
der Allegorie begrenzt gewesen zu sein. Was die Darstel-
lung von mythologischen Szenen ganz allgemein betrifft, 
waren die zahlreichen illustrierten Ausgaben der Meta-
morphosen des Ovid auf jeden Fall einflussreicher. Ovids 
Werk blieb durch die ganze Frühe Neuzeit hindurch für 
die Künstler die wichtigste Quelle für mythologische 
Stoffe. Es ist bezeichnend, dass noch der niederländische 
Maler und Schriftsteller Karel van Mander seinem 1604 
erschienen Schilderboek einen Kommentar zu den Meta-
morphosen, der »Malerbibel«, beigefügt hat.



24

Spätestens seit dem frühen 16. Jahrhundert wurden an-
tike mythologische Themen um ihrer selbst willen darge-
stellt. Die häufige Benennung »poesie« für solche Werke 
lässt erkennen, dass sie jedenfalls nicht primär als Allego-
rien zu verstehen sind. Gerade in der Druckgraphik waren 
solche Themen sehr beliebt; es gab für sie also einen Markt 
außerhalb der traditionellen Auftraggeberkreise. Der Ver-
zicht auf eine allegorische Interpretation bedeutet aller-
dings nicht, dass solche Darstellungen nur der bloßen Au-
genfreude dienten. Sie boten oft auch Stoff zum Nachden-
ken. In den Darstellungen der Götter und Helden mochte 
man Charaktere, Handlungen und Schicksale erkennen, 
die exemplarische Gültigkeit besaßen und daher für das 
eigene Leben belehrend oder gar richtungweisend sein 
konnten. 

Annibale Caraccis Arbeiten in Palazzo Farnese in Rom 
lassen eine solche Absicht bei der Themenwahl erkennen, 
und auch Berninis große Marmorskulpturen für Kardinal 
Scipione Borghese mögen von manchen Betrachtern in 
diesem Sinne verstanden worden sein. Bei ihnen dürfte 
aber der künstlerische Wettstreit mit den Meisterwerken 
der antiken Kunst ein stärkerer Antrieb gewesen sein als 
die Absicht, moralische exempla darzustellen.

Sehr oft dienten die mythologischen Darstellungen 
aber natürlich auch weniger erbaulichen Zwecken. Die 
Vorliebe für Aktdarstellungen und für explizit erotische 
Themen, wie z. B. die Liebesabenteuer Jupiters, zeigen 
deutlich genug, dass die sinnlichen Genüsse immer zu den 
wesentlichen Reizen der Mythologie gehörten. 

Die Idealisierung der antiken Göttergestalten und des 
antiken Schönheitsideals konnte nicht ohne Widerspruch 
bleiben. Schon aus der zweiten Hälfte des 16. Jahrhun-
derts sind aus Florenz Karikaturen der antiken Götter be-
kannt. Interessanter – und bedeutend schwerer zu inter-
pretieren – ist aber der scheinbar respektlose Umgang mit 
den mythologischen Themen bei Caravaggio und seinen 



25

Nachfolgern. Die Spitze richtet sich hier wohl weniger ge-
gen die mythologischen Gestalten selbst, als gegen die vor-
herrschende idealisierte Darstellungsweise solcher The-
men. Vor allem bei den holländischen Nachfolgern Cara-
vaggios, zu denen in gewissem Sinne auch Rembrandt 
gehört, aber auch bei Velazquez, finden wir Darstellun-
gen, die mit ihrem Realismus von der Ambition geleitet zu 
sein scheinen, der Nachwelt zu zeigen, »wie es eigentlich 
gewesen ist«. 

Das schließt natürlich nicht eine despektierliche, humo-
ristische Note aus, wie z. B. in Rembrandts Gemälde vom 
Raub des Ganymed, wo dieser nicht als schöner Knabe 
dargestellt ist, sondern als schreiendes Kleinkind, das vor 
Schreck sein Wasser lässt, wenn der Adler mit ihm fort-
fliegt. 

Was die Holländer betrifft, kann man sich auch fragen, 
ob nicht die fehlende Idealisierung als Absicht verstanden 
werden kann, eine spezifisch holländische Ästhetik zu re-
alisieren – etwa im Gegensatz zu den »welschen«, hier 
wohl vor allem flämischen Konventionen. Die in unserer 
Auswahl besprochenen Werke von Hendrik Goltzius und 
Jacob van Campen legen diese Vermutung nahe. Sie stan-
den beide in engem Kontakt zu den führenden niederlän-
dischen Humanisten ihrer Zeit. Ihre Entscheidung für na-
turalistische oder nicht idealisierte Darstellungsmodi 
kann daher auf keinen Fall aus naiver Unwissenheit ge-
troffen worden sein. 

Wie bereits erwähnt, wurde im 16. Jahrhundert die Ver-
wendbarkeit der Mythologie für die politische Repräsen-
tation und Propaganda entdeckt. Dazu boten alle drei ge-
nannten Rezeptionstraditionen Ansätze. Die »histori-
sche« Tradition konnte Anhaltspunkte dafür bieten, die 
Herkunft einer Dynastie von einem der antiken Helden 
abzuleiten. Da z. B. Herkules bis zum Atlantik gelangt 
war und an Gibraltar die »Säulen des Herkules« errichtet 
hatte, als er das dreiköpfige Monster Geryon, den »spani-


