
Markus Vinzent

Offener Anfang

Die Entstehung des Christentums
im 2. Jahrhundert



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder GmbH

Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: Těšínská Tiskárna a.s., Český Těšín

Printed in the Czech Republic
ISBN Print 978-3-451-38577-3

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-82577-4



Inhalt

5

Annäherung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Zur Einführung: Anfänge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12

Kapitel 1:
Der römische Christus und der römische Paulus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Die Zeit dazwischen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23
Gregor von Tours und das Christentum der römischen Katholiken . . . . 25
Orosius oder der Christus der römischen Steuerliste . . . . . . . . . . . . . . 35
Paulus im Briefwechsel mit Seneca . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 52

Kapitel 2:
„Was älter ist, ist besser“.
Eusebius von Cäsareas Bild von den Anfängen des Christentums . . . . . . . . . . . . 59

Eusebius von Cäsarea . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 59
Eusebius’ Vorstellung von den Anfängen des Christentums . . . . . . . . . 76

Eusebius’ Plan . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76
Vor der Himmelfahrt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 80
Nach der Himmelfahrt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91

Eusebius’ Kirchengeschichte – „die prägende Erzählung“ . . . . . . . . . . . . 107

Kapitel 3:
Die apostolische und prophetische Kirche nach Iulius Africanus, Origenes
und Tertullian . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112

Iulius Africanus und seine Chronistik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 112
Origenes, Schriftlehre und -predigt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 115
Tertullian und die Tradition der Kirche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 133

Kapitel 4:
Schrift und Tradition in Irenäus und das kanonische Neue Testament . . . . 143

Hinführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 143
Irenäus und die Anfänge des Christentums . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152
Das Neue Testament als Konstrukt des frühen Christentums . . . . . . . . 161
Das Neue Testament als Konstrukteur der Anfänge des Christentums . . 166



6

Kapitel 5:
Die zwölf Apostel – Der Praxapostolos, die Epistula Apostolorum und
Apostelakten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

Der Praxapostolos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173
Die Epistula Apostolorum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205
Apostelakten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 214

Kapitel 6:
Paulustraditionen und Ignatianen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 220

Die Paulusakten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 221
Die Ignatianen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229

Die Siebenbriefesammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231
Die Dreibriefesammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234
Vergleich der Dreibriefe- und der Siebenbriefesammlung . . . . . . . . . . 236
Die Bezeugungen der Dreibriefe- und der Siebenbriefesammlung . . . . 239
Die Dreizehnbriefesammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 243

Die Paulusbriefe . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251
Die kanonische Vierzehnbriefesammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 254
Die Zehnbriefesammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 267
Die Entwicklung der Briefsammlungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 273

Ausblick: Wie es wirklich gewesen ist? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 284

Appendix . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 293
Chronologische und ana-chronologische Geschichtsschreibung . . . . . . . 293
Eusebius, „Kirchengeschichte“ – Quellen und Inhalte . . . . . . . . . . . . . . 302
Gal 1–2 in der Zehnbriefe- und Vierzehnbriefesammlung . . . . . . . . . . . 308
Homosexualität und Paulus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317

Bibliographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 329

Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353
Stellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 353
Personen- und Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 365

Inhalt



Annäherung

Im Unterschied zu dem Vorgängerwerk „Die Auferstehung Christi im frühen
Christentum“ (2011), das in revidierter deutscher Übersetzung im Jahr 2014 im Ver-
lag Herder erschienen ist, geht dem vorliegenden Buch keine englische Ausgabe
voraus. Das vorliegende Buch ist unmittelbar auf Anregung von Dr. Bruno Steimer,
dem Leiter des Lektorats Theologie des Verlages, entstanden, doch zugleich auch
eine Frucht meiner weiteren Beschäftigung mit einer alternativen Vorstellung von
den Anfängen des Christentums, wie ich sie erstmals in dem genannten Auferste-
hungsbuch entwickelt hatte. Die dort vorgestellte Hypothese besagte, dass die Auf-
erstehung Christi ein vornehmlich paulinisches Thema war, mit dem dieser ganz
im Sinn der pharisäisch-jüdischen Minderheitsmeinung von der Auferstehung der
Menschen nach dem Tod, den Tod Christi und die eigene Offenbarungserfahrung
der Begegnung mit dem Auferstandenen gedeutet hatte. Denn ich hatte fest-
gestellt, dass alle frühchristlichen Zeugnisse der ersten beiden Jahrhunderte, die
keine Verwandtschaft mit Paulus zeigen, ihn und seine Schriften nicht nennen, dis-
kutieren, lieben oder hassen, auch nicht von Jesu Auferstehung sprechen, sondern
andere Erlösungsvorstellungen vertreten (Inkarnation, Kreuz, Sühneopfer usw.).

Die Betonung der Verschiedenheit im frühen Christentum wurde auch bereits
früher in der Forschung gesehen und von vielen als befreiende Vorstellung auf-
gefasst,1 so dass sie von einigen als provokative, aber ernst zu nehmender Vorschlag
verstanden und geprüft wurde,2 andere aber sahen darin Überlegungen, die man
meinte, zur Seite schieben zu können, da sie zu radikal seien, nicht überzeugten
und das überkommene Bild zu sehr in Frage stellten.3 Und obwohl sich viele
(noch) nicht überzeugen ließen, hielt man die Überlegungen doch für so grund-
stürzend, dass sie reichlich diskutiert wurden und werden. Gewiss gelten sie als
Minoritätenmeinung, doch wurde zugestanden, dass sich ähnliche Vorstellungen

7

1 Vgl. auch die verschiedenen Arbeiten und vor allem gewichtigen methodologischen Anregungen
von Burton L. Mack, Ron Cameron, Merrill P. Miller, Barry Crawford, Jonathan Z. Smith, Hartmut
Leppin, Christoph Markschies u. a. (siehe Bibliographie), auf die ich noch zu sprechen kommen
werde. Obwohl auf der alten Narration der grundlegenden Bedeutung der Auferstehung Christi auf-
bauend, wurde die Vielfalt der frühchristlichen Vorstellungen und Praktiken jüngst aus ganz ande-
rer Perspektive meisterhaft entwickelt in Leppin, Die frühen Christen von den Anfängen bis Kon-
stantin (2018).
2 Vgl. Röhser, Rezension zu Markus Vinzent, Christ’s Resurrection in Early Christianity and the
Making of the New Testament (Farnham, 2011), Theologische Revue (2013).
3 Vgl. hierzu die aufgeführten Rezensionen etwa zu meinem eigenen Buch, die noch ergänzt wer-
den können, Vinzent, Die Auferstehung Christi im frühen Christentum (2014), 3; Guignard, Mar-
cion et les Évangiles canoniques à propos d’un livre récent, Études théologiques et religieuses
(2013); Edwards, Markus Vinzent on the Resurrection (2016).



immer stärker Gehör verschaffen und überdies, „wenn sie sich bestätigten … nicht
nur zu historischen …, sondern auch unvermeidlicherweise zu grundlegenden
theologischen Revisionen führen würden, sowohl was das Profil des ersten Chris-
tentums wie auch den Inhalt seiner Botschaft beträfe“.4

Tatsächlich schreibt Jörg Rüpke, Freund und Kollege am Max-Weber-Kolleg, Er-
furt, der das Manuskript des vorliegenden Buches vorab kritisch las: „Du mutest
uns Lesenden ja extrem viel zu, nämlich Abschied von einem ganzen Weltbild zu
nehmen.“5

Was kann ich mir mehr wünschen, als dass sich Leserinnen und Leser zumindest
auf die nachfolgenden Argumente einlassen, die mit Bedacht entwickelt wurden,
auch wenn sie deutlich in ihren Ergebnissen ausfallen?

Gerade das intensive und nun schon einige Jahre währende Gespräch mit Jörg
Rüpke und weiteren Kollegen am Max-Weber-Kolleg in Erfurt wie Jan Bremmer,
Richard Gordon, Emiliano Urcioli, Harry Maier, Eve-Marie Becker und anderen ha-
ben die folgenden Seiten geprägt.6 Ausschlaggebend für die inhaltliche Gestaltung
war jedoch Rüpkes jüngst veröffentlichtes Werk „Pantheon. Geschichte der antiken
Religionen“ (2016), in dem er auf meine früheren Studien bezugnehmend die Er-
zählungen vom „Ursprung des Christentums“ als „Erfindung des Christentums“
überschrieb.7 Auch wenn mit „Erfindung“ die Momente der Innovation und Kons-
truktivität allen Erzählens von den Anfängen des Christentums gut erfasst wurden,
weckt in mir „Erfindung“ doch zu sehr Assoziationen wie Lügengeschichte, Schwin-
del, Märchen und Unwahrheit. Mag man auch die Erzählungen von den Anfängen
des Christentums als Hirngespinste bezeichnen – was Rüpke sicher weder inten-
dierte noch tat – Sinn und Inhalte derselben trifft man damit nicht wirklich.

Rüpke reihte diese Geschichten stattdessen ein in das „Erzählen von Geschichte“
überhaupt, insbesondere in das „der je eigenen Geschichte“, die er „zu den wich-
tigsten Formen, Orientierung in der Gegenwart und für die Zukunft zu gewinnen“
hielt. Denn

„durch die Erzählung dessen, was den Adressatinnen und Adressaten oder dem besonderen Teil
unter ihnen angeblich gemeinsame Vergangenheit war, konnte man Grenzen ziehen, Menschen
ausschließen oder bewusst einschließen … Je selbstverständlicher eine solche Konstruktion war,
umso weiter wirkte sie – oft bis in unsere Gegenwart hinein“.

Hierfür hielt er „die Entstehung oder besser die Erfindung des Christentums im
Rahmen des antiken Judentums … für ein vorzügliches Beispiel.“8

Dieser Gedanke, dass Geschichtserzählung eine Funktion der Gegenwart dar-
stellt, hatte mich als Historiker fasziniert und angeregt, darüber nachzudenken,

8

4 So Guignard, Marcion et les Évangiles canoniques à propos d’un livre récent, Études théologi-
ques et religieuses (2013), 350.
5 Email vom 22.2.2019 an den Autor.
6 Eine Frucht dieses Gesprächs bildet der jüngst veröffentlichte Band Vinzent (ed.), Marcion of
Sinope as Religious Entrepreneur (2018).
7 Rüpke, Pantheon. Geschichte der antiken Religionen (2016), 362.
8 Ibid. 357.

Annäherung



wie viel konstruktive Kreativität in die vielen Geschichtserzählungen der Vergan-
genheit eingeflossen ist, die uns bis heute die Geschichte der Anfänge des Christen-
tums berichten. Bereits bei meiner Beschäftigung mit der frühen Entwicklung der
christlichen Bekenntnisse, insbesondere mit der des „Apostolischen Glaubens-
bekenntnisses“, hatte ich festgestellt, wie viel zeitkulturelle, politische und apologe-
tische Auffassungen in die Darstellung der Ursprünge des Bekenntnisses Eingang
fanden.9 So hatte man etwa fast tausend Jahre daran geglaubt, bereits in neutesta-
mentlicher Zeit habe ein Apostolikum existiert, das die zwölf Apostel selbst abge-
fasst hätten, um so eine erste Zusammenfassung ihres Glaubens zu geben. Die Dar-
stellung des Rufin (ca. 345 – 410) hatte man für bare Münze genommen, wonach
sich die Apostel

„als sie im Begriff standen, sich voneinander zu verabschieden, sich auf eine Norm für ihre zu-
künftige Predigt geeinigt hatten, damit sie wegen der weiten Entfernung, in der sie sich von-
einander befinden würden, den Menschen, die sie zum Glauben an Christus einlüden, nicht ver-
schiedene Lehren geben müssten“.10

Rufins Erfahrung eines gewaltigen römischen Reiches, in dem die christliche Bot-
schaft zur offiziellen Staatsreligion avanciert war und in unterschiedlichste Kultur-
und Sprachbereiche der lateinischen, griechischen, koptischen, syrischen, per-
sischen, slavischen, arabischen, armenischen und anderen Welten eingedrungen
war, hatte seine Erzählung beeinflusst, und sie gewiss nicht weniger überzeugend
für spätere Generationen sein lassen. Erst in der Zeit der Reformation und der auf-
kommenden kritischen Forschung hatte man begonnen, dieser Gründungs-
geschichte gegenüber skeptisch zu werden. Doch hatte es bis zum 20. Jh. gedauert,
dass man von einem Bekenntnis der Apostel aus dem 1. oder 2. Jh. Abschied genom-
men hatte. Gleichwohl gibt es neuere Versuche, zumindest an einem römischen
Glaubenssymbol aus dem 2. Jh. weiterhin festzuhalten,11 auch wenn mich die Be-
gründung nicht zu überzeugen vermag.12 Vielmehr zeigt sich erneut, dass die eige-
ne Lesegewohnheit und eine über 1500-jährige Ritusgeschichte Herz und Vorstel-
lung so stark formen, dass man sich von diesen Prägungen kaum zu lösen vermag.

Ähnlich ist es mir ergangen, als ich mich für meine Doktorarbeit in die Ge-
schichte des Arianismus der ersten Hälfte des 4. Jh.s eingearbeitet hatte. In der Hä-
resiegeschichte wird diese Ketzerei auf den Erzhäretiker Arius zurückgeführt, ei-
nen Presbyter aus Alexandria der ersten drei Jahrzehnte des 4. Jh.s. Eine nähere
Untersuchung der Zeugnisse hatte mich allerdings dazu geführt, dass unter diesem
Ketzerhut verschiedene Personen und unterschiedliche Auffassungen zusammen-
gebracht worden sind, die man mit viel Mühe und bei genauem Hinsehen, wenn
auch nicht immer mit Sicherheit, doch mit einiger Wahrscheinlichkeit voneinander

9

9 Vgl. Vinzent, Der Ursprung des Apostolikums im Urteil der kritischen Forschung (2006).
10 Rufin., Comm. in symb. apost. II (CChr.SL 20,134f.).
11 Vgl. Kinzig, Neue Texte und Studien zu den antiken und frühmittelalterlichen Glaubens-
bekenntnissen (2017), 287.
12 Vgl. Vinzent, Rez. zu Wolfram Kinzig (Hg.), Faith in Formula (2017) und Neue Texte und Stu-
dien zu den antiken und frühmittelalterlichen Glaubensbekenntnissen (2017), Theologische Litera-
turzeitung (2018).

Annäherung



unterscheiden kann und sollte. Doch die geschichtliche Distanz und vor allem die
Tendenz der antihäretischen Schriften, historische Komplexitäten zu vereinfachen
und Nuancen zu vergröbern, so dass Häresien einfacher zu identifizieren und zu
bekämpfen sind, führen dazu, dass anstelle von persönlich-menschlichen Profilen
und begründeten Deuteversuchen abschreckende, grobschlächtige Vogelscheuchen
aufgerichtet werden, die im Lauf der Geschichte auf alle möglichen Umrisse hin
gelesen werden, in deren Schatten Individualitäten untertauchen und verloren ge-
hen. Auch hier sind es immer wieder die Gegenwartsinterpretationen, die auf frü-
here Personen und Situationen zurückprojiziert wurden und werden.

Überhaupt fiel mir auf, dass die Rezeptionsgeschichte eine große Bedeutung für
die historische Erkenntnis besitzt, es also nicht so sehr darauf ankommt, was ein-
mal geschah, sondern wie das, was geschah, von denen gesehen wurde und wird,
die diese Geschehen in eigene Worte und Narrationen gefasst haben und fassen.
Wichtiger aber noch war die weitere Einsicht, die ich mit all denen teile, die in
den vergangenen 20 Jahren gegenüber der in Mode gekommenen Rezeptions-
geschichtsschreibung skeptisch geworden waren, dass schon das Konzept der „Re-
zeption“ uns irreführt.13 Denn in diesem Begriff steckt die Vorstellung, dass ein his-
torisches Original, ein Urtext, ein bestimmtes Geschehen oder eine bestimmte
Persönlichkeit von Nachgeborenen empfangen und tradiert wird. Wie ein Brunnen
das Quellwasser fasst oder ein durchsichtiges Weinglas einem einen klaren Blick
auf das in ihm enthaltene Getränk schenkt, ja man ihm den echten Geruch und
Geschmack entnehmen kann, so vermittelt die Rezeption die Vorstellung, dass es
die Rezipienten sind, die, wenn auch in tönernen Krügen, Goldwertes transportie-
ren. Doch lehrten mich meine verschiedenen historischen Arbeiten, dass dieses
Bild schief hängt und uns die Wirklichkeit verrückt. Denn wie wir etwa in einem
Beispiel, der Wiedergabe der Andreasakten durch Gregor von Tours (538 –594) se-
hen werden, ist Gregor kein passiver Rezipient, kein empfangendes Gerät, welches
den Inhalt der Andreasakten an uns Leserinnen und Leser ungetrübt weitergibt,
weitergeben kann oder auch nur weitergeben will. Stattdessen versteht sich Gregor
wohl nicht anders als die Person, die die Andreasakten geschrieben hat,14 sehr be-
wusst als verantwortlicher Autor, der die Andreasakten in eigenständiger Weise
liest, neuschreibt und als sein eigenes Produkt der künftigen Leserschaft aushän-
digt, und zwar mit der deutlichen Aufforderung, dass seine Version dieser Akten
in unveränderter Form zu tradieren ist. Er will dieses Produkt also gerade vor
einem Umgang schützen, in welchem er selbst das Andreasmaterial in Anspruch
genommen und geformt hat. Eine solche Mahnung ist kein innerer Widerspruch,
sondern zeigt das Bewusstsein, dass Gregor zwischen retrospektiver Bearbeitung
und dem Wunsch nach Tradition und Rezeption deutlich unterscheiden konnte.

10

13 Vinzent, Writing the History of Early Christianity: From Reception to Retrospection (2019).
14 Zur methodologischen Betrachtung, die weit über einen „Rezeptionsprozess“ hinausführt, vgl.
die im Druck befindliche wichtige Studie von Snyder, Relationships between the Acts of the
Apostles and Other Apostle Narratives (im Erscheinen). Ein herzliches Dankeschön auch an Jan
Bremmer, der mich auf diese Studie hinwies.

Annäherung



Die härteste Nuss historisch-theologischer Forschung ist mir – eher unfreiwillig –
bei meiner oben bereits kurz angedeuteten Erforschung der Geschichte der Auf-
erstehung Jesu Christi im frühen Christentum begegnet. Dabei war es nicht einmal
die Frage der Auferstehung Jesu selbst. Denn hier hat sich aus dem Befund der
Zeugnisse ein so eindeutiges Bild ergeben, dass Rezensenten meines Buches zwar
bisweilen klagten, aber keine Gegenargumente vortragen konnten. Denn es ist
schlicht ein Faktum, dass in den beiden ersten Jahrhunderten lediglich solche Tradi-
tionen, die mit Paulus, Briefen des Paulus oder paulinischer Theologie befasst sind,
das zentrale paulinische Thema der Auferstehung Jesu transportieren. Widerstand
hat vielmehr die darauf auf bauende, aber weiterführende Entdeckung provoziert,
wonach außer den Paulusbriefen alle anderen neutestamentlichen Schriften, ins-
besondere die kanonischen Evangelien, nicht wie üblich und ohne durchschlagende
Argumente in das 1. Jh., sondern mit den frühen außerkanonischen Schriften erst in
das 2. Jh. datiert werden können.15 Damit schien mir, dass die Grenze zwischen neu-
testamentlicher Literatur, den sogenannten apostolischen Vätern, der nichtkanoni-
schen Literatur, insbesondere der gnostischen Schriften usw. eine ideologische, aber
keine historische ist.

Um hier einen Schritt weiterzugehen und all diese Fragen neu zu bedenken, soll
im Folgenden die Geschichte rückwärts aufgerollt werden, das heißt, wir ziehen
uns keine Meilenstiefel an und machen einen Riesenschritt in einen der zuvor ge-
wählten Zeiträume, das 1. oder das 2. Jh., sondern wir nähern uns der Vergangen-
heit eher wie eine Schnecke. Wir tragen bewusst unser eigenes Haus auf dem Rü-
cken, vollgepackt mit unseren Fragen des 21. Jh.s, mit all dem Wissen, mit dem uns
die reiche Forschung und die sie bereichernden Fragestellungen ausgestattet haben,
und schleppen uns in Richtung Vergangenheit.

Dass wir zunächst auf den bereits genannten Gregor von Tours treffen, hängt
damit zusammen, dass dieser an der Schwelle des Mittelalters zur Spätantike steht.
Gewiss hätte unser Schneckengang auch das 20., 19., insbesondere auch das 18. Jh.
der Auf klärung mit wichtigen Erkenntnissen durchmessen können, ganz zu
schweigen von den aufregenden Jahren der Gegenreformation, der Reformation
und den Anfängen der kritischen Forschung in der Zeit des Humanismus, doch
dann wäre aus diesem kleinen Büchlein eine Enzyklopädie geworden. Trotz aller
gediegenen Langsamkeit wollte ich Sie als Lesende so wenig verlieren wie die Ge-
duld des Verlags strapazieren.

11

15 Vgl. Vinzent, Marcion and the Dating of the Synoptic Gospels (2014).

Annäherung



Zur Einführung: Anfänge

Anfänge von Geschichten sind offen, und vielleicht ist es deshalb so reizvoll, ein
Buchgeschenk auszupacken und fast wie bei einem Ritual die Buchdeckel erstmals
auseinanderzudrücken und mit der Hand die noch nach frischem Papier riechenden
Seiten zu streicheln. Selbst an meinem elektronischen Lesegerät – auch wenn dies
technisch klingt – überkommt mich noch das Prickeln, wenn ich ein neues Buch he-
runtergeladen habe und mit einem Klick erstmals das Inhaltsverzeichnis öffne.

Vielleicht wirkt deshalb Geschichte auf viele Menschen so verschlossen, weil wir
am Ende von ihr stehen, und darum schon wissen, wie sie ausgeht. Was nutzt uns
die Kenntnis all der historischen Vorgänge und Entwicklungen, wenn wir selbst
spüren, was bei alldem herausgekommen ist? Wäre Geschichte offener, wenn wir
uns fragten, wie wäre es, wenn es anders gekommen wäre?

Stellen Sie sich vor, Herodes hätte wirklich „in Betlehem und der ganzen Umge-
bung alle Knaben bis zum Alter von zwei Jahren töten“ lassen, „genau der Zeit ent-
sprechend, die er von den Sterndeutern erfahren hatte“, und es hätte sich damals er-
füllte, was durch den Propheten Jeremia gesagt worden ist: „Ein Geschrei war in Rama
zu hören, lautes Weinen und Klagen: Rahel weinte um ihre Kinder und wollte sich
nicht trösten lassen, denn sie waren nicht mehr“ (Mt 2,16–18). Wäre es nicht zu einem
jüdischen Aufstand gegen diesen von den Römern geduldeten herrschsüchtigen und
grausamen Klientelkönig gekommen, der selbst nicht aus einem der jüdischen Stäm-
me, sondern aus dem benachbarten Edom stammte und einen edomitischen Vater
und eine nabatäische Mutter hatte, aber brutal über Judäa und Israel herrschte?

Oder malen wir uns aus, Josef hätte die Traumerscheinung des Engels anders
gedeutet und sie für eine Einladung zu einem verfluchenswerten Fluchtversuch ge-
halten, Frau und Kind nach Ägypten zu schleppen, nur um vielleicht der Schande
des unehelichen Kindes zu entgehen. Doch Josef hätte sich mutig dazu entschlos-
sen, verantwortungsvoll zu Mutter und Kind zu stehen und die Drohungen der
Fremden aus dem Osten in den Wind zu schlagen. Wäre der Retter schon in der
Krippe erschlagen worden und hätte er die Welt durch diesen Märtyrertod errettet,
den er mit all den anderen Knaben erlitten hätte? Vielleicht wäre dieses gemein-
same Leiden jüdischer Familien aufgrund der Ermordung ihrer Kinder die Grund-
lage dafür gewesen, dass sich viel mehr, viel schneller und vielleicht ohne Aus-
nahme alle Juden der messianischen Botschaft eines neuen Reiches angeschlossen
hätten, in das die Kinder leichter als Erwachsene eingehen? Vielleicht hätte diese
Kindesbotschaft ein Ende des sinnlosen Schlachtens von Menschen für Juden und
Römer gesetzt. Vielleicht hätte es gar nicht der Reden Jesu, seiner Wunder und des
grausamen Kreuzes bedurft, und vor allem hätte es innerhalb von Juden und Rö-
mern vielleicht nicht zu dem Widerstand und den Trennungsbewegungen gegen-

12



über dem Christentum geführt, die zum Aussterben der römischen Religion einer-
seits und sowohl zur Marginalisierung des Judentums wie zum Holocaust des 20.
Jh.s geführt haben. Vielleicht wäre es zu einer toleranten inklusiven und nicht ex-
klusiven monotheistischen Religion gekommen, bei der sich die Weisen verschie-
denster Kulturen ihrer Torheit und die Unmündigen ihrer Weisheit bewusst gewor-
den wären, bei der nicht patriarchaler Status, institutionelle Macht und koloniale
Mission die Welt in Politik-, Kultur- und Religionskriege gestürzt hätten, sondern
kindliche Unvoreingenommenheit und Neugier zu einem gedeihlichen Zusam-
mensein als ethisches Ziel aller geführt hätten.

Nehmen wir an, die Apostelgeschichte würde historisch verlässlich berichten,
und der Auferstandene sei „vor den Augen“ der Apostel „emporgehoben worden“
und „eine Wolke“ hätte ihn aufgenommen und ihn „ihren Blicken entzogen“. Und
es wäre geschehen, was weiter berichtet wird: noch während die Apostel „zum
Himmel emporschauten, siehe, da standen zwei Männer in weißen Gewändern
bei ihnen und sagten: Ihr Männer von Galiläa, was steht ihr da und schaut zum
Himmel empor? Dieser Jesus, der von euch fort in den Himmel aufgenommen
wurde, wird ebenso wiederkommen, wie ihr ihn habt zum Himmel hingehen se-
hen“ (Apg 1,8 –11). Wie überzeugend wäre es damals und heute, wenn der Gött-
liche nicht entschwunden, sondern greif bar geblieben wäre? Wenn auch nicht in
eigener Person, dann doch wenigstens vertreten durch Männer in weißen Gewän-
dern, die voller Einsicht in die himmlischen Geschehnisse und in die künftigen Ge-
schicke dieser Erde sind. Oder hätte es gestimmt, was Paulus geglaubt hatte, dass
„nicht alle sterben würden“, bevor der Herr wiederkäme (1Kor 15,51) und dass er
selbst zu denen gehöre „die leben und übrigbleiben bis zur Ankunft des Herren“
(1Thess 4,15). Wie hätte sich die Geschichte weiterentwickelt, wenn der Herr mit
all seiner Glorie erschienen wäre, als wiederhergestelltes Paradies, in der Rück-
abwicklung aller Schuld und Sünde, in der Wiederherstellung des vorzeitlichen
Glückes, vielleicht gar in einer Gleichstellung von Eva und Adam? Oder wäre die
Geschichte längst zu ihrem Ende gekommen, weil das Gericht über Lebende und
Tote gehalten wurde? Wäre Herodes zur Rechenschaft gezogen worden und mit
ihm all die Kriegstreiber und Kinderschlächter dieser Welt?

Oder wenden wir das Blatt, und wir hielten all diese Berichte der Schrift für
theologisch gefärbte Bilder und folgten den Entzauberern von Religion und Welt
oder den Radikalkritikern all dieser Geschichten. Nehmen wir an, die Schriften des
Neuen Testaments wären allesamt Tendenzschriften, die sich von den apokryphen
und gnostischen Texten nicht grundsätzlich unterschieden und bezeugten zwar
den Glauben an einen mythischen Erlöser, doch sie böten keine verlässliche Quelle
für die Existenz des historischen Jesus von Nazaret. Dieser Jesus sei vielmehr ent-
weder eine typische Personalisierung, wie man sie auch sonst in der oralen Tradi-
tion findet, in der wichtige kollektive Erfahrungen individualisiert und auf die In-
spiration eines Menschen zurückgeführt werden,1 oder er sei eine Stifterfigur, auf

13

1 Vgl. hierzu Heather, Goths and Romans 332– 489 (1991), 6; Miller, Listening for the African Past

Zur Einführung: Anfänge



die hin verschiedene Menschen und Gruppierungen ihre spirituelle Vorstellungen
und Wünsche eines geistigen griechisch-römischen Kulturjudentums projiziert hät-
ten. Sie hätten sowohl eine dem römischen wie dem jüdischen Umfeld alternative
Religion gegenüberstellen wollen. Nehmen wir weiter an, auch die verschiedenen
Hinweise in der jüdischen und nicht-christlichen Literatur hielten einer näheren
Prüfung mit Blick auf den historischen Jesus nicht stand und es gäbe überhaupt
keine verlässlichen Zeugnisse für den Rabbi aus Nazaret. Man könnte darauf hin-
weisen, dass nicht einmal der älteste christliche Zeuge, der Apostel Paulus, ein In-
teresse an einem historischen Jesus bezeugt. Wie die Gnostiker war er vielleicht an
der Erlöser- und Messiasgestalt des Christus interessiert, übermittelt aber nicht
mehr zur Person Jesu, als dass dieser von einer jüdischen Mutter geboren sei (Gal
4,4f.), dass er starb und auferstand, doch Paulus bezieht sich nie auf Jesu angebliche
Predigten, Wundertaten, Reich-Gottes-Gleichnisse, er gibt auch keine weiteren De-
tails seines Lebens oder Sterbens. War Jesus kein Mensch aus Fleisch und Blut für
ihn und die anderen christlichen und nicht-christlichen Zeugen, sondern lediglich
eine „Kunstfigur“, ein überweltlicher, kosmischer Christus?2

Was waren dann die Evangelien mit ihrer Lebensdarstellung Jesu? Bilden sie
den Versuch, einen Mythos zu historisieren wie etwa im 19. Jh. König Ludwig II.
von Bayern, der beeindruckt war von der Wiederherstellung der Wartburg durch
den Architekten Hugo von Ritgen und den Plan fasste, sein von Lebensferne ge-
prägtes Märchenschloss Neuschwanstein zu errichten?3 Keine Frage, dieses ohne
Vorgängerbau in der zweiten Hälfte des 19. Jh.s errichtete mittelalterliche Fanta-
sieschloss hat in der Welt des 20. und 21. Jh.s stärker das Bild vom Mittelalter
geprägt als alle anderen Burgen und Schlösser Deutschlands. Nach ihm hatte
Walt Disney sein „Magisches Königreich“ gestaltet, und Neuschwanstein gleicht
dem Schloss, in welchem nach einer Legende „Sleeping Beauty“ ihren „Prince
Charming“ getroffen haben soll.4 Wie bereits im 19. Jh., so übersteigt auch heute
das Interesse an der Disneyimitation bei weitem noch den Besuch der Fantasie-
nachbildung König Ludwigs II., vergleicht man einmal die ca. 60 Millionen Gäste
von Disneyland mit den immer noch atemberaubenden 1,3 Millionen Touristen
von Neuschwanstein.5 Wie viele davon machen sich die Mühe nach der Erkun-
dung des Mittelalters?

Die nachfolgenden Ausführungen werden zu keiner der beiden Extrempositio-
nen neigen, also weder zur Geschichte als Chimäre noch zu ihrer Historisierung,
gerade wenn dennoch deutlich werden wird, wie offen die Anfänge des Christen-

14

(1980), 19; Boston, Oral Tradition and the History of Igala, The Journal of African History (1969),
35; Henige, Oral Tradition and Chronology, Journal of African History (1971), 375.
2 M.B., Zweifel am historischen Weltenheiland (2016); Specht, Jesus? Tatsachen und Erfindungen
(2010).
3 Jacobs, „Ein treues Bild aus früher Zeit.“ Das Werk des Architekten Hugo von Ritgen auf der
Wartburg (2015), Friedrich-Schiller-Universität Jena, 3.
4 Iba and Johnson, The German Fairy Tale Landscape: The Storied World of the Brothers Grimm
(2015), 121.
5 Ibid.

Zur Einführung: Anfänge



tums waren und sind.6 Wie wir sehen werden, diente die Erzählung, wie die Jesus-
bewegung begonnen hatte, im Lauf der Geschichte vergleichbar mit einer Blackbox
immer wieder dazu, Wünsche und Vorstellungen in sie einzutragen, weshalb sie
oft mehr über die Zeit ihrer Abfassung enthüllt als über diejenige Zeit, über die
sie zu berichten vorgibt. Gleichwohl haben wir natürlich keine andere Möglichkeit,
uns über den Anfang des Christentums zu informieren, als uns durch diese Erzäh-
lung hindurch der Vergangenheit zu nähern.

Mit Blick auf mein oben genanntes Buch zur Auferstehung Jesu war der Wunsch
geäußert worden, ich sollte meine eigene Erzählung von den Anfängen des Chris-
tentums schreiben, in der ich die weiteren Implikationen meiner Entdeckungen
und Überlegungen für die Geschichte des frühen Christentums der ersten beiden
Jahrhunderte darlege.7 Statt die verschiedenen Fäden meiner Argumente zu einem
neuen Bild von den Anfängen des Christentums zusammenzuführen, hatte ich die-
ses Buch nämlich mit einem offenen dritten Kapitel zu frühchristlichen Ritualen,
der „Feier von Leben und Tod“, beendet. Doch die Anregung, meine eigene Vor-
stellung, wie das Christentum begonnen hatte, darzulegen, hatte mich damals an-
gestachelt und seither nicht mehr losgelassen. Und doch konnte ich dem Wunsch
noch nicht eher nachkommen, weil ich immerfort die verschiedenen Einwände
prüfte, die von unterschiedlichen Seiten vorgetragen wurden.8

Außerdem hielt mich bislang noch ein inhaltlicher Grund zurück, das Ge-
wünschte zu liefern. Hat man es doch bei der Abfassung einer Rekonstruktion
der Anfänge des Christentums nicht mit irgendeinem Abschnitt der menschlichen
Geschichte zu tun, sondern mit der „apostolischen Zeit“, die nach christlichem
Verständnis der verschiedensten Konfessionen „die autoritative und normative Zeit
für die Gegenwart und für die Zukunft ist“, denn „Paulus, Matthäus und Johannes
sind die Richter über Athanasius, Augustinus, Bonaventura, Thomas, Calvin und
Schleiermacher“, nicht umgekehrt; das heißt „die apostolische Zeit ist nicht einfach
der erste Abschnitt in der Geschichte des Christentums“, sondern sie gilt als „die
definitive Aussage dessen, was in jeder Generation sein soll und muss“.9 Man spricht
nicht zu unrecht von einer „Nostalgie“,10 wenn man an die Ursprünge des Chris-

15

6 Eine inspirierende und vertiefende Reflexion über „Anfänge“ des Christentums im Licht der Re-
ligionswissenschaft findet sich bei Reed, Christian Origins and Religious Studies, Studies in Religion
/ Sciences Religieuses (2015). Sie antwortet hiermit auf einen nicht weniger anregenden, auch pro-
vokativen Beitrag von Arnal, What branches grow out of this stony rubbish? Christian origins and
the study of religion, ibid. (2010).
7 Carleton Paget, Marcion and the Resurrection: Some Thoughts on a Recent Book, Journal for
the Study of the New Testament (2012), 76 –77.
8 Vgl. in Vinzent, Marcion and the Dating of the Synoptic Gospels (2014); Vinzent, Tertullian’s
Preface to Marcion’s Gospel (2016); Vinzent, Writing the History of Early Christianity: From Recep-
tion to Retrospection (2019).
9 „The Christian construction of the apostolic age is that the past is authoritative and normative for
the present and future. Paul, Matthew, and John are the judges of Athanasius, Augustine, Bonaven-
ture, Thomas, Calvin, and Schleiermacher. The apostolic age is not simply the first period in the
history of Christianity; it is the definitive statement of what ‚should‘ and ‚ought‘ to be the case in
every Generation“, so Wilken, The Myth of Christian Beginnings (1980), 24.
10 Ibid. 25.

Zur Einführung: Anfänge



tentums denkt – und der Umgang mit Nostalgien hat naturgemäß mehr mit Emo-
tionen und Gefühlen, mit dem Erspüren des eigenen Lebens zu tun als mit Ratio-
nalitäten und Einsichten. Schon darum stellte sich mir die Frage, ob die Abfassung
einer kritischen Studie zu den Anfängen des Christentums überhaupt sinnvoll ist.
Nach der Lektüre meines Auferstehungsbuches sagte mir etwa eine von mir sehr
geschätzte ältere Kollegin bei einem Spaziergang durch Erfurt, dass sie wohl den
Argumenten folgen könne, doch sich ihr Magen gegen diese sträube. Ich überlegte
mir sofort, ob man dann nicht besser das Metier wechseln sollte und statt Bücher
zur Theologie-, Kirchen- und Religionsgeschichte zu schreiben, sich auf das Verfas-
sen von Kochbüchern verlegen sollte. Dazu kommt, dass ich leidenschaftlich gerne
koche. Und doch dachte ich: Schuster bleib bei deinen Leisten! Denn ich fürchte,
dass ich als Laienkoch einen schlechten Rezeptbuchautor abgeben würde. Ich muss
also meine Kollegin und diejenigen enttäuschen, die mit ihr sympathisieren, und
kann hier keine kulinarisch-schmackhaften Rezepte, sondern lediglich eine wissen-
schaftliche Studie vorlegen.

Mit dem vorliegenden Werk will ich aber bewusst das ausstehende und nicht
geschriebene Schlusskapitel des früheren Buches nachliefern, zugleich aber auch
die Ergebnisse mit einbeziehen, die sich mir in der Zwischenzeit eröffnet haben,
insbesondere was die Methodologie einer solchen Geschichte betrifft.11

Dieser Ansatz, an dem früheren Buch anzuknüpfen, hat seine Vor- wie auch
seine Nachteile. Ich beginne mit den Nachteilen, deren größter ich darin sehe,
dass man mir den Vorwurf machen kann, dass ich nicht immer und in allen De-
tails die bisher geltenden Forschermeinungen reproduziere, vielleicht nicht einmal
mit ihnen anfange, sondern erneut nicht ausschließlich für das Fachpublikum,
sondern auch für interessierte Leser schreibe. Überhaupt baut dieses Buch be-
wusst auf einigen der früher vorgeschlagenen Hypothesen auf, auch wenn diese
von der großen Mehrheit meiner Kolleginnen und Kollegen (noch) nicht geteilt
werden. Dass ich deren Kritik nicht ignoriere, sondern mich zumeist implizit mit
ihnen auseinandersetze, wird man mir abnehmen müssen, doch möchte ich be-
wusst die Anfänge des Christentums von einem neuen Blickwinkel her angehen,
ohne mich in kleine Fußnotendiskussionen zu verstricken. Solche bevorzuge ich
in kleinteiligen Aufsätzen zu führen, von denen ich dieses Buch hier weitgehend
freihalten will.

Damit ist der nächste mögliche Nachteil verbunden, den man aber auch viel-
leicht als eine Stärke des Buches betrachten kann. Das hier vorgelegte Werk will
einen bewusst eigenen Standpunkt vertreten, also eine neue Sicht auf die Anfänge
des Christentums eröffnen. Gerade weil er weder durch Tradition noch durch kol-
legiale Zustimmung gedeckt ist, bietet er den Popperschen Vorteil, dass er nach
derjenigen wissenschaftlichen Theorie Ausschau hält, die den größtmöglichen Fal-

16

11 Vgl. Vinzent, Writing the History of Early Christianity: From Reception to Retrospection
(2019); Vinzent, Re-modernities: or the Volcanic Landscapes of Religion, Journal of Beliefs & Values
(2011); Vinzent, Embodied Early and Medieval Christianity: Challenging its „Canonical“ and „Insti-
tutional“ „Origin“, Religion in the Roman Empire (2016).

Zur Einführung: Anfänge



sifizierbarkeitsgrad besitzt, nicht, weil man diese Theorie leicht ad absurdum führen
und darum schlicht beiseite schieben kann, sondern weil „ein Satz umso mehr über
die Erfahrungswirklichkeit sagt, je mehr er verbietet“.12 Das heißt, auch wenn die
Theorie vielleicht auf Anhieb einer größeren Anzahl an Grundannahmen zu wider-
sprechen scheint (die selbst ja immer noch überprüft werden müssten), so sagt die
risikoreichere Theorie doch mehr über die Wirklichkeit aus, die nach Popper selbst
antiideologisch und darum kritisch gesehen wird, als das überkommene Bild von
ihr liefert.13 Wenn hier also bewusst eine neue Perspektive vorgestellt wird, will
sie nicht nur viele geläufige Vorstellungen konterkarieren, vielleicht sogar ein altes
Weltbild einstürzen lassen, um ein neues zu ermöglichen, sie möchte mit einer of-
fenen und transparenten Falsibilität neue Forschungsfelder erst eröffnen, also einen
offenen Anfang in gleich mehrerlei Hinsicht erlauben. Ein solch offenes Feld stellt
ausdrücklich kein dogmatisches Schlusskapitel dar.

Wenn ich folglich dem Wunsch nach einem Schlusskapitel nachkommen möch-
te, so soll es doch ausdrücklich keinen Schlusspunkt setzen, sondern den Anfang
einer neuen Debatte schaffen. Auch wenn hier also statt Mehrheitsmeinungen
oder opiniones communes, wie die Wissenschaft diese nennt, mein sehr persönlicher
Zugriff vorgestellt wird, so ist dieser als Hypothese zu verstehen, der das kritische
Gespräch mit den Leserinnen und Lesern geradezu sucht. Allerdings bin ich der
Meinung, dass diese Hypothese in vielerlei Hinsicht weniger komplex und darum
historisch wahrscheinlicher ist als die existierenden Hypothesen, was die Anfänge
des Christentums betrifft.

Die Betonung eines offenen Anfangs des Christentums ist dringend nötig, denn
„auch wenn Wissenschaftler selbstverständlich bereits seit einiger Zeit sich der Unterschiedlich-
keit der frühen Christentümer bewusst waren … (und) obwohl (dieselben) Wissenschaftler er-
kannt hatten, dass die Anfänge des Christentums vielgestaltig waren, blieben die Rekonstruktio-
nen der christlichen Ursprünge meist dieselben“.14

Es hatte sich im Erzählen des Ursprungs des Christentums trotz der vielen Einzel-
erkenntnisse und wissenschaftlichen Beobachtungen nichts Wesentliches geändert.
Hierauf haben etwa immer wieder Beitragende zur seit über 30 Jahren tagenden
Sektion „Redescribing Christian Origins Group“ der internationalen „Society of

17

12 „The more a statement forbids, the more it says about the world of experience“ (dt. Übers.
adaptiert) Popper, The Logic of Scientific Discovery (1959), 119; Popper, Logik der Forschung
(1989), 83.
13 Vgl. Popper, The Logic of Scientific Discovery (1959), 112–113; Popper, Logik der Forschung
(1989), 77. Vgl. hierzu auch Ankersmit, Narrative Logic: A Semantic Analysis of the Historian’s
Language (1983), 3.
14 „Scholars have, of course, been aware for some time now of the diversity of early Christiani-
ties … (and) even though scholars recognize that the beginnings of Christianity were pluriform,
most constructions of Christian origins remain the same“, so Cameron, Redescribing Christian Ori-
gins (2004), 1. Auf eine rühmliche Ausnahme wurde anfangs bereits hingewiesen, Leppin, Die frü-
hen Christen von den Anfängen bis Konstantin (2018). Dieses Buch behandelt die Anfänge des
Christentums im Rahmen der antiken Religionsgeschichte auf erfrischende Weise und liest die
Quellen in vielerlei Hinsicht neu, und doch kritisiert diese Geschichte nicht die chronologischen
Grundlinien, wie sie uns etwa Eusebius von Cäsarea vorgegeben hat.

Zur Einführung: Anfänge



Biblical Literature“ hingewiesen.15 Angestoßen wurde diese Gruppe 1988 durch das
Buch „A Myth of Innocence. Mark and Christian Origins“ von Burton L. Mack,16

mit dem der Autor wie ein Archäologe „die Schichten von sich angehäuften Kons-
truktionen bei einer bestimmten Ausgrabung durchsuchen wollte“17 und aus die-
sem Verfahren schloss, dass Markus in seiner „Fiktion eines fantastischen Bruches
mit der menschlichen Geschichte … Jesus eine Autorität zugeschrieben hatte, die
er historisch nicht hätte besitzen können“.18 Inzwischen hat Mack nicht nur wei-
tere Monographien publiziert, sondern auch die Gruppe hat mehrere Bände mit
Beiträgen vorgelegt, in welchen eine Neuformulierung der Anfänge des Christen-
tums vorgeschlagen wird. Der Neuansatz kann nicht auf die Hypothese der Exis-
tenz einer schriftlich gefassten Logienquelle Q, die den kanonischen Quellen
voraus existiert haben soll, reduziert werden, sondern, wie Mack in einem pro-
grammatischen Artikel ausführt, umfasst er eine gründliche sozio-anthropologi-
sche Lektüre der frühchristlichen Quellen innerhalb eines religionshistorischen
Rahmens, der mit einer ersten Formung des Christentums erst mit Konstantin
rechnete.19 Wie er weiter ausführt, hatte man sich zwar seit der Auf klärung darum
bemüht, die christlichen Anfänge historisch- und literarkritisch zu untersuchen,
doch „das ältere Bild der christlichen Ursprünge, das weithin der Geschichte des
Lukas folgte, blieb weiterhin in aller Vorstellung“, und er fügt hinzu: „Es ist, wie
wenn die Anhäufung von kritischer Information innerhalb der Disziplin neutesta-
mentlicher Studien nicht mit der Mystik des Evangeliums konkurrieren könnte“;
als Neutestamentlicher gibt er selbstkritisch zu bedenken:

„Diese Ergebnisse unserer kritischen Untersuchung scheinen frei in den Archiven unserer Zunft
zu schweben, die keinen Katalog und keine Liste besitzen, um die Kenntnis, die produziert wird,
festzuhalten. Es scheint, dass jeder ins Geheime hofft, dass das Herzstück der Erzählung des
Evangeliums sich schließlich doch als wahr herausstellt.“20

18

15 Vgl. Mack, A Myth of Innocence: Mark and Christian Origins (1988); Cameron, Redescribing
Christian Origins (2004); Cameron, Redescribing Paul and the Corinthians (2011); Crawford and
Miller, Redescribing the Gospel of Mark (2017), ibid.
16 Mack selbst erwähnt die Bedeutung, die Ron Cameron, Merrill Miller und Jonathan Z. Smith
für ihn hatten, Mack, The Rise and Fall of the Christian Myth: Restoring our Democratic Ideals
(2017), 8. Seine Biographie vom eng erzogenen Nazarener zu einem historisch-kritischen Religions-
historiker erinnert an die andere Geschichte von Michael Goulder, vgl. seinen Beitrag im Klassiker
meines früheren Departments, Goulder, The Two Roots of the Christian Myth (1977); Goulder, Five
Stones and a Sling: Memoirs of a Biblical Scholar (2009).
17 „… sifting through the layers of accumulated constructions upon a certain site“, so Mack, A
Myth of Innocence: Mark and Christian Origins (1988), xi.
18 „It was Mark’s fiction of a fantastic infringement on human history that created Christianity’s
charter … to invest in Jesus an authority that, historically, Jesus could not have possessed“, so ibid.
353.
19 Mack, The Rise and Fall of the Christian Myth: Restoring our Democratic Ideals (2017), 10.
20 „The older picture of Christian origins according to the gospel story, largely Lukan, is still in
everyone’s mind. It is as if the accumulation of critical information within the discipline of New
Testament studies cannot compete with the gospel’s mystique … These results of our critical in-
quiry seem to be floating free in the archives of a guild that has no log or registry to keep track of
the knowledge it produces. It is as if everyone secretly hopes that the core of the gospel’s account
will eventually be shown still to be true“, Mack, On redescribing Christian origins, Method &

Zur Einführung: Anfänge


