Suhrkamp Verlag

Leseprobe

de Man, Paul
Allegorien des Lesens

Aus dem Amerikanischen von Werner Hamacher und Peter Krumme. Mit einer Einleitung von
Werner Hamacher

© Suhrkamp Verlag
edition suhrkamp 1357
978-3-518-11357-8



€SI 3 57
edition suhrkamp

Neue Folge Band 357



Paul de Man, der bis zu seinem Tod 1983 Sterling-Professor of Compara-
tive Literature an der Yale-Universitit war, gehort zu den wenigen Litera-
turwissenschaftlern, die sowohl eine eigenstindige Literaturtheorie ent-
wickelt als auch diese iiberzeugend demonstriert haben an der detaillierten
Interpretation einzelner Texte. Wollte man Paul de Mans Theorie in einem
Schlagwort zusammenfassen, so béte sich der Terminus »Dekonstruktion«
an, eine Vorgehensweise, die Paul de Man jedoch bereits vor Jacques Der-
ridas philosophischer Entfaltung dieses Begriffes praktiziert hat. Im Falle
Paul de Mans ist die begriffliche Charakterisierung seines Vorgehens zu-
sitzlich erschwert dadurch, dafl die Theorie nie losgelst von den Texten,
an denen sie gewonnen wird, betrachtet werden kann. »Allegorien des
Lesens begann als eine historische Untersuchung und endete als eine Theo-
rie der Lektiire. Ich begann, als Vorbereitung fiir eine historische Analyse
der Romantik, Rousseau ernsthaft zu lesen, und es gelang mir nicht,
bestimmte Interpretationsschwierigkeiten zu iiberwinden. Bei dem Ver-
such, dies zu tun, war ich gezwungen, die Bemithungen um eine histori-
sche Definition aufzugeben und mich der Problematik der Lektiire
zuzuwenden. Dieser Blickwechsel, der fiir meine Generation typisch ist,
ist wegen seiner Resultate interessanter als wegen seiner Griinde. Er
kénnte im Prinzip zu einer Rhetorik der Lektiire fihren, die tber die
kanonischen Prinzipien der Literaturgeschichte hinausreicht, die, in die-
sem Buch, dennoch als Ausgangspunkt ihrer eigenen Aufhebung
dient.«



Paul de Man
Allegorien des Lesens

Aus dem Amerikanischen von
Werner Hamacher und Peter Krumme
Mit einer Einleitung von
Werner Hamacher

Suhrkamp



Titel der Originalausgabe:
Allegories of Reading
Die vorliegende Ubersetzung umfafit
Part I dieser Ausgabe

edition suhrkamp 1357
Erste Auflage 1988
© 1979 by Yale University Press,
Kap. 7 und 8 © Columbia University Press 1984
© der deutschen Ubersetzung Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 1988
Deutsche Erstausgabe
Suhrkamp Taschenbuch Verlag
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des 6ffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages
reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfaltigt oder verbreitet werden.
Druck: Books on Demand, Norderstedt
Printed in Germany
Umschlag gestaltet nach einem Konzept
von Willy Fleckhaus: Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-11357-8

78 9 10 11 12 — 14 I3 12 II IO 09



S W

Inhalt

Werner Hamacher, Unlesbarkeit 7

Allegorien des Lesens 29

. Semiologie und Rhetorik 31
. Tropen (Rilke) 52
. Lesen (Proust) 91

. Genese und Genealogie (Nietzsche) 118

5. Rhetorik der Tropen (Nietzsche) 146

N

o N

. Rhetorik der Persuasion (Nietzsche) 164
. Anthropomorphismus und Trope in der Lyrik

. Asthetische Formalisierung:

Kleists Uber das Marionettentheater 205

179






Werner Hamacher

Unlesbarkeit

Wo immer der Literaturtheorie ein Schritt gelingt, ist es ein Schritt
aus der Reihe ihrer eigenen kanonischen Verfahren. Sein Mafl und
seine Richtung sind dann nicht mehr einfach von den Regeln einer
Disziplin bestimmt, die nur allzu hiufig den Eindruck erweckt,
sie konnte in geschlossenen Verbinden auf der gesicherten Heer-
strafle der Wissenschaft, im Gleichschritt und mit Troff, ins Gebiet
ihres Gegenstandes, ihres Gegners — der Literatur —einriicken und
dessen Positionen, unbekiimmert um seine und ohne Kenntnis der
eigenen Rechtsanspriiche, besetzen. So wenig wie einer militdri-
schen Operation gleicht ein solcher Schritt der dsthetischen einer
Tanzfigur, bei der der Interpret, wenn er sich nur an die allgemei-
nen Bewegungsregeln hilt, eine Kollision mit seinem Text oder mit
anderen Interpreten nicht zu fiirchten hat. Schiller hat dieses Bild
vom Ideal einer schonen Gesellschaft, das sich zugleich als Bild fir
die schone Gesellschaft mit der Literatur anbietet, in seinen Brie-
fen an Korner eingangig beschrieben: »Alles ist so geordnet, daf§
der eine schon Platz gemacht hat, wenn der andere kommt, alles
fugt sich so geschickt und doch wieder so kunstlos ineinander, daf§
jeder nur seinem eigenen Kopf zu folgen scheint und doch nie dem
andern in den Weg tritt.« Dieses Bild pristabilierter Harmonie in
den gesellschaftlichen Verhiltnissen, dem die literarische Herme-
neutik noch heute als dem Ideal des Umgangs mit der Rede des
andern nachhingt, verbirgt nur die Ziige der Gewalt, die in dem
militdrischen Bild vom Einmarsch in Feindesland zutage liegen:
denn die Gemeinschaft im schonen Schein der Einstimmigkeit
verdankt sich erst dem Oktroi einer allgemeinen Regel, unter die
sich jeder eigene Kopf soll beugen und der jeder eigene Schritt soll
folgen konnen. Das dsthetische Verhiltnis der Wissenschaft zur
Literatur, das nicht erst in der feuilletonistisch verdiinnten Litera-
turkritik oft genug zum Eiertanz wird, ist blof} das Deckbild jenes
Gewaltverhiltnisses, das die Literaturwissenschaft herstellt, wenn
sie ihre Form-, Geschichts- und Sinnbegriffe auf den Korpus der
Literatur appliziert. Der Tanzschritt dsthetisierender Literatur-
betrachtung ist nur die Liige dariiber, daf er ein Stechschritt ist:
eine streng formalisierte Bewegung, die der Okonomie der Wis-

7



senschaft und ihrer Offentlichkeit dient, ohne die der Literatur
ernsthaft in Betracht zu ziehen. Wo aber Literaturwissenschaft
sich darauf beschrinkt, ihre eigenen Ordnungsvorstellungen gel-
tend zu machen, ohne deren Recht von der Literatur in Frage
stellen zu lassen, gibt sie sich als Form der Erkenntnis auf. Sie tritt
auf der Stelle. Soll sie, verindert, in Gang kommen, so ist es vor
allem geboten, die Muster, nach denen sie bislang betrieben
wurde, und die Griinde fiir ihre Beharrlichkeit zu analysieren. In
seinen beiden letzten Studien hat Paul de Man die beiden paradig-
matischen Formen der Literaturwissenschaft, die zugleich solche
der asthetischen Theorie und der Erkenntnistheorie sind, einer
solchen kritischen Diskussion unterzogen: das Schema der dsthe-
tischen Formalisierung im Tanz und seine ideologischen Implika-
tionen werden im Aufsatz iiber Kleists Marionettentheater!, das
Schema des Setzungscharakters der Erkenntnis wird im Essay
tber Anthropomorphismus in der Lyrik am Beispiel eines Satzes
aus Nietzsches Schrift Uber Wabrheit und Liige im anflermorali-
schen Sinn erdrtert: »Was ist also Wahrheit?« so lautet dort die
Frage, und die Antwort beginnt: »Ein bewegliches Heer. . .«2
Der Schritt, den der Literaturtheoretiker Paul de Man getan hat,
war zunichst ein Schritt zuriick: zuriick nimlich vom Bild, das
Philosophen, Literaturwissenschaftler und -historiker der Mo-
derne von der Literatur und ithrer Wissenschaft entworfen haben,
und damit zugleich ein Schritt zuriick zu der Frage nach den epi-
stemologischen, sprachtheoretischen und isthetischen Vorausset-
zungen, auf denen ihre Verfahren beruhen. Das erste Buch, das
der gebiirtige Flame, der als Student in die Vereinigten Staaten
ausgewandert war und in Harvard mit einer Arbeit tiber Mallarmé
und Yeats promoviert hatte, ungewohnlich spit, bereits als Profes-
sor der Universititen Johns Hopkins und Ziirich, 1971 unter dem
Titel Blindness and Insight® publizierte, ist in seinen neun Essays
der Analyse der Erkenntnis- und Darstellungsfiguren gewidmet,
nach denen sich die Literaturtheorien der Gegenwart organisie-
ren. Der Untertitel von Blindness and Insight skizziert das Pro-
jekt, das de Man in seinen Versuchen zu New Criticism und
Nouvelle Critique, Lukics und Poulet, I. A. Richards und Blan-
chot und zu Jacques Derridas Rousseau-Interpretation in der
Grammatologie verfolgt: die Essays in the Rbetoric of Contempo-
rary Criticism untersuchen die Figuren literarischer Erkenntnis,
die sich den Interpreten als Schemata objektiver Erkenntnis dar-

8



bieten. Nun sind aber literarische Texte von objektiven Sachver-
halten durch mindestens zwei miteinander verschrinkte Merk-
male unterschieden: dadurch, dafl sie selbst nicht bloff ein
bestimmtes Welt- und Sprachverstindnis artikulieren, sondern
auch die Probleme, die mit diesem Verstindnis und jeder Verstin-
digung dariiber einhergehen, und dafl sie insofern das volle Recht
genuiner erkenntniskritischer Leistungen beanspruchen konnen;
und zum zweiten dadurch, daff gerade der epistemologische Status
literarischer, und das heiflt immer auch figurativer Aussagen durch
das Eingestindnis ihrer Figuralitit in eigentiimlicher Weise sus-
pendiert wird. Was ein literarischer Text sagt, ist nicht schon —und
vielleicht nie —, was er bedeutet. Nichts, was gesagt ist, kann ein
schliissiges Kriterium dafiir enthalten, daff es auch gemeint sei.
Literarische Texte sind also durchweg kognitive Prozesse, die den
moglichen Erkenntnisgehalt sprachlicher Aussagen und damit ih-
ren eigenen systematisch bezweifeln.

De Mans Beharren auf dem Erkenntnischarakter der literarischen
Sprache und ithrem Vermogen, die eigenen Erkenntnisanspriiche
fortgesetzt Liigen zu strafen, hat fiir die Voraussetzung aller Her-
meneutik — es sei moglich, die Rede eines anderen richtig zu
verstehen — beunruhigende Konsequenzen. Denn wenn Interpre-
tation der Literatur immer auch Entfaltung - nicht aber
Schlichtung — der Spannung zwischen dem figurativen und dem
referentiellen Sinn eines Textes ist, dann muf sich diese Spannung
in ihrer UnauflSslichkeit der Interpretation selber mitteilen. Der
Prozef der Interpretation ist dann nicht mehr blof} einer der Kli-
rung der Figuren und der Bestimmung ihres Sinns, sondern einer,
der durch diese Klidrung zum Prozef} einer fortgesetzten Verunsi-
cherung dartiber wird, ob sie iiberhaupt Interpretation sei und
nicht vielmehr eine weitere Figur aus dem Repertoire der Texte,
auf die sie sich bezieht. Solange die Aussage von Texten als blof§
mehrdeutig gilt, ist ihre progressive Totalisierung in einem histo-
rischen Kontinuum von Interpretationen noch denkbar: diese
Annahme steht am Grund jeder genuin hermeneutischen Refle-
xion. Sobald sich aber erweisen 1ifit — und diesem Nachweis ist ein
grofler Teil der im engeren Sinn literaturwissenschaftlichen Analy-
sen de Mans gewidmet —, daf} verschiedene Bedeutungen eines
Textes, die aufeinander angewiesen sind, einander wechselseitig
ausschlieflen und daf§ gerade diese aporetische Semantik der Lite-
ratur ihre Literarizitit ausmacht, 1aflt sich das Projekt einer litera-

9



rischen Hermeneutik, ohne das keine Lektiire auskommt, nur
noch um den Preis seiner Blindheit gegen den spezifischen Cha-
rakter der Literatur weiterfiihren. In jeder Interpretation wieder-
holt sich durch das schiere Faktum, daf§ sie trotz der internen
Entdeutung der Texte noch Interpretation ist, unwillkiirlich die
Paradoxie von Verblendung und Einsicht, die den literarischen
Text auszeichnet, dem sie gilt. Die explizite Aussage der von de
Man diskutierten Interpretationen, ob sie nun durch methodolo-
gische Vorentscheidungen oder durch das Idiom des Interpreten
diktiert ist, erweist sich regelmafig — bei Poulet und Bloom, Bar-
thes und Empson, Lukics und Heidegger — von einer absichtslo-
sen Einsicht begleitet, die sie, strenggenommen, negiert. »Die
Sprache der Literaturwissenschaft« — so heifdt es in Blindness and
Insight — »ist eines bestimmten Mafles an Einsicht nur deswegen
fahig, weil ihre Methode der Wahrnehmung dieser Einsicht unzu-
ganglich bleibt. [ ...] Kritisch tiber Literaturkritiker zu schreiben,
ist ein Weg, die paradoxe Wirksamkeit einer geblendeten Sicht zu
reflektieren, die durch die Einsichten, welche sie ohne ithr Wissen
erreichte, korrigiert zu werden hat.«*

Es liegt de Man fern, die Spannung zwischen methodischem Ver-
fahren und nicht antizipierbarer Einsicht, zwischen der Sprache
der Wissenschaft und der der literarischen Erfahrung durch Hier-
archisierung zu entschirfen oder sie durch die Verabschiedung
einer von beiden aufzulésen, denn nicht nur gehéren fiir ihn beide
zum faktischen Bestand jeder Rede tiber Literatur, sondern zu den
unverkiirzbaren Moglichkeiten der Sprache tiberhaupt. Seine Ar-
gumente richten sich gegen den Versuch, der von Methoden gelei-
teten Erkenntnis einen Primat vor jenen Einsichten einzuriumen,
die sich dem Aussetzen der Intention verdanken. Einen fiir sein
gesamtes spateres Werk mafigeblichen Aspekt ihres Verhiltnisses
hat de Man 1969 in seiner Studie The Rbetoric of Temporality
entwickelt. Sie ist der spezifischen Zeitlichkeit und den Bewuf3t-
seinsformen gewidmet, die sich mit zwei fiir die Literatur beson-
ders bedeutsamen rhetorischen Figuren verbinden: der Allegorie
und der Ironie. In beiden ist das Verhiltnis der Einstimmigkeit
zwischen dem Gesagten und dem Gemeinten, das im Symbol und
in den Korrespondenzfiguren wie der Metapher und dem Ver-
gleich behauptet wird, zugunsten einer differentiellen Beziehung
aufgelost, die es unmoglich macht, Reprisentation und Reprisen-
tiertes, Bild und Substanz zu einer wie auch dialektischen Einheit

I0



zusammenzufithren. Immer referiert das allegorische Zeichen auf
ein anderes Zeichen — nie auf die Sache oder ihre Vorstellung —,
doch dies andere Zeichen geht dem ersten nicht nur zeitlich voran,
sondern ist das Zeichen reiner Vorgangigkeit, die durch keine
sprachliche oder kognitive Anstrengung eingeholt und nie als Er-
eignis innerhalb eines historischen Verlaufs dingfest gemacht wer-
den kann.5 Dem Gesetz der Nicht-Ubereinstimmung, der Diffe-
rentialitit, das de Man in der Allegorie am Werk sicht, untersteht
aber nicht bloff das Verhiltnis zwischen dem einen Zeichen und
dem von ihm bezeichneten anderen, sondern damit auch das zwi-
schen dem Zeichen und seinem Referenten, seiner Substanz und
seinem Ursprung. Die Allegorie — die insofern nicht mehr Figur
im geldufigen Sinn eines rhetorischen Ornaments oder eines dog-
matisch kodifizierten Bildes ist und nicht einmal auf den tber-
kommenen, von vorhandenheitsmetaphysischen Vorstellungen
determinierten Begriff eines sprachlichen Zeichens reduziert wer-
den kann — spricht als Sprache einer uniiberbriickbaren zeitlichen
Kluft von der unbestimmbaren Andersheit dessen, wovon in ihr
die Rede ist. Das Allegorische — so zitiert de Man® aus Walter
Benjamins Ursprung des dentschen Traunerspiels — »bedeutet genau
das Nichtsein dessen, was es vorstellt«.” Die Sprache der Allego-
rie, so liefe sich aus Benjamin und de Man folgern, ist die Rhetorik
einer Ontologie des endlichen Seins, deren negative Semantik in
der Selbstrevokation aller ihrer Aussagen miindet. Mit ihr verbin-
det sich gleichwohl die beharrliche Uberzeugung, ein Wissen von
der eigenen Erkenntnis- und Sprachohnmacht erreicht zu haben,
in dem der differentielle Prozef der Sprache und ihrer Vergingnis
stillgestellt scheint.

Anders die Ironie. Auch sie ist eine Form der Entmystifizierung
der mimetischen und reprisentativen Redeweisen, die sich in der
Rhetorik des Symbols und der Metapher verdichten; auch sie
dementiert jede Anstrengung, eine Aussage zum getreuen Abbild
einer Intention und derart zum Garanten von deren Mitteilbarkeit
zu machen, als illusorisch; und auch sie ist, wie die Allegorie und
anders als das Symbol, das der Vorstellung von einer organischen
Zeitlichkeit verpflichtet bleibt, eine Artikulationsform der Zeit-
lichkeit des Bewufitseins. Doch im Unterschied zu der Redeweise
der Allegorie, die eine unabsehbare Dauer der Vergangenheit und
der Zukunft erdffnet, ist die ironische die des Moments, eines
Zeit-Punkts, der keine Ausdehnung in Vergangenheit oder Zu-

II



kunft kennt, sondern sich in der Pointe erfiillt und erlischt. In
dieser Pointe kollidieren ein empirisches Selbst und ein Bewuf§t--
sein, das um dessen Verblendung weif}, ohne doch selber einer
positiven Einsicht oder auch nur der Beharrung im Negativen
fihig zu sein. An Texten von Friedrich Schlegel, Hoffmann und
Baudelaire kann de Man deutlich machen, daff die ironische Spra-
che in einer unbegrenzten Sequenz von Momenten ihre Negatio-
nen immer aufs neue wiederholen und so in eine Leere des
Bedeutens sich verlaufen mufi, der keine Erkenntnis, nicht einmal
die negative der Erkenntnisunfahigkeit, entsprechen kann. Ironie
ist zwar eine sprachliche Figur, die der Beschreibung, der Analyse
und in gewissem Umfang sogar der historischen Kritik zuginglich
ist; aber sie ist, entgegen feststehenden Lehrmeinungen, selber
keine Figur der Erkenntnis und keine des subjektiven Bewufit-
seins, denn sie erlaubt keinem Bewufitseinsinhalt und keinér Form
des Vorstellens, sich in ihr auch nur fiir die Dauer eines Augen-
blicks einzurichten: sie ist immer schon dabei, Ironie der Ironie zu
werden. »Absolute Ironie« — schreibt de Man — »ist Bewuf3tsein
des Wahnsinns, der selber das Ende alles Bewuf3tseins ist; sie ist ein
Bewufltsein des Nicht-Bewufitseins, eine Reflexion auf den Wahn-
sinn aus dem Innern des Wahnsinns selbst. «8 Was sich in der Ironie
vollzieht, ist, trockener formuliert, die Reflexion eines bloff noch
sprachlichen Subjekts auf die Sprachlichkeit eines Bewufitseins,
das seiner empirischen Realitit niemals gewifl sein kann und seine
sprachliche Idealitit in eben dieser Reflexion verlorengeben
muf.

Tronie ist als diejenige rhetorische Figur, die alle rhetorischen
Figuren auflést, die radikalste Sprachform der Endlichkeit und
Unversicherbarkeit des Subjekts. Jeder Schritt, den die Sprache
unter den Bedingungen der Ironie tut, ist nicht nur ein Schritt, der
sich von den kanonischen Formen der Erkenntnis entfernt; er
wire gar keiner der Ironie, wenn es bei ithm als eznem Schritt bliebe
und nicht jeder einzelne schon von sich sich entfernte. »Perma-
nente Parekbase« nennt de Man mit Friedrich Schlegel die Ironie:
fortlaufendes Aus-der-Rolle-Fallen, wie die Akteure der antiken
und der romantischen Komédie es praktizierten, um den An-
schein der Wirklichkeit, den sie selbst erzeugten, zu zerstreuen
und die Fiktionalitit ihrer Vorstellungen ebenso wie die Illusions-
anfilligkeit ihres Publikums — und ihre eigene nicht minder -
bloflzustellen. Ironie stellt nicht nur die Unverlifllichkeit an-

12



schaulicher Vorstellungen und damit den gesamten Bereich asthe-
tischer Formen und Wirkungen, sie stellt auch die Unverlafi-
lichkeit der Sprache als eines Mediums der Erkenntnis und der
Kommunikation blof8. Ironisch gibt die Sprache der Ironie zu
bedenken, dafl sie vielleicht nichts sagt.

Allegorie und Ironie werden von de Man als sprachliche Gesten
verstanden, in denen sich die kritische Reflexion der Literarizitit
der Literatur vollzieht. Literatur ist in ihren Allegorien und Iro-
nien niemals blof} eine Darstellung von Weltansichten, sondern
praktische Sprachanalyse und Exposition der formalen Bedingun-
gen der Analyse, die sie betreibt. Als die beiden illusionslosesten
Reflexionsfiguren der Endlichkeit der Sprache missen sie ein Pa-
radigma literaturwissenschaftlicher Arbeit sein, und sind zugleich
ihre drgste Bedrohung. Konsequenzen haben unter diesem Dop-
pelaspekt die Figuren der Ironie und der Allegorie zunichst fiir
zwei Probleme, mit denen die Literatur- und Sprachtheorie — und
sie nicht allein — bestindig konfrontiert ist: fiir das der sprach-
lichen Verfassung des Subjekts und fiir die Figuralitit des Verste-
hens.

Unter dem Gesichtspunkt seiner Sprachlichkeit ist das Subjekt —
de Man entwickelt diesen Gedanken an einem kurzen Text der
philosophischen Literatur, an Nietzsches Schrift Uber Wabrbeit
und Liige — zunichst nichts weiter als eine grammatisch-rhetori-
sche Figur, mit der sich nie unmittelbar die Gewihr fir die
Substantialitit seiner Bedeutung verbinden laflt. Wer Ich sagt,
kann dieses Wort nicht nur immer auch als Fiktion und innerhalb
fiktionaler Kontexte verwenden, sondern er muf es unter allen
Umstinden immer auch als Fiktion verwenden kénnen, wenn
Sprache nicht unmittelbar Wahrheit sein und also uberhaupt als
Sprache in Betracht kommen soll. Nun hat diese notwendige
Moglichkeit der Fiktionalitit des Ich nicht nur fiir den, der es hort
oder liest, sondern fiir jeden, der Ich sagt oder schreibt, die fir
seine Identitdt bedrohliche Konsequenz, dafl er niemals als Ich
und also niemals in der Form des Vorstellens GewifSheit dariiber
haben kann, ob ihm ein Substrat jenseits der Sprache korrespon-
diert. Nietzsches Text [ifdt keinen Zweifel an seiner Uberzeugung,
dafl von einem solchen Substrat im Ernst nicht die Rede sein kann.
Fur ihn ist das Subjekt eine Sprachfigur, weil es auflerstande ist, die
Moglichkeit seiner Fiktionalitat ohne den Rest eines Zweifels aus-
zuschlieffen. Weil es immer auch eine Illusion sein kann, ist der

13



uneingeschrinkte Substantialititsanspruch des Subjekts eine Illu-
sion — und Nietzsches Text beansprucht, die Wahrheit tiber diese
Ilusion zu sagen. Insofern aber folgt er, wie de Man zeigen kann,
der Logik der Allegorie: er behauptet die Unwahrheit des Sub-
jekts, aber erhebt fiir diese Behauptung selber den Anspruch auf
Wahrheit. Uber diese Wendung schreibt de Man in seinem zweiten
Buch, den Allegories of Reading (1979), in dem Aufsatz Rhetorik
der Tropen (Nietzsche): »Indem die Sprache, die das Selbst entwer-
tet, sich zum Zentrum macht, rettet sie das Selbst im selben
Augenblick, in dem sie thm die Bedeutungslosigkeit und Leere
einer bloflen Sprachfigur zuschreibt. Das Selbst kann als Selbst
nur bestehen, wenn es sich in den Text verschiebt, wenn es sich in
den Text verwandelt, der es negiert. Das Selbst, das zuerst als ihr
empirischer Referent das Zentrum der Sprache war, wird nun zur
Sprache des Zentrums als Fiktion, als Metapher des Selbst. [...]
Indem er das Subjekt einen Text nennt, ernennt der Text sich
selbst, in gewissem Umfang, zum Subjekt.«® Diese Inversion, die
der Text in der Affirmation der Selbst-Zerstérung vollzieht, ist
aber alles andere als eine restitutio ad integrum der Subjektivitit
des Subjekts oder eine dialektische Aufhebung der Erscheinung
ins Wissen. Das Subjekt »tiberlebt« zwar im Text, aber dies Uber-
leben in der Reflexionsfigur des Textes bezeugt nicht seine Sub-
stantialitit, sondern nur die Unvermeidlichkeit seiner Figur in der
Mechanik der Sprache; es besagt nichts tiber ihre Wahrheit, son-
dern nur etwas tiber die Zwangsliufigkeit ihrer Wiederholung, die
sich unabhingig von jeder Intention und ohne Sinn und Rich-
tungssinn einstellt. Die Wahrheit, die der kritische Text fiir sich in
Anspruch nimmt, ist, sofern es die Wahrheit des Subjekts ist, die
von ihm selber zerstorte: in threr Wiederholung lebt sie nicht wie-
der auf, sondern fristet — suspendiert zwischen Wahrheit und dem
Tod dieser Wahrheit — nur ein gespenstisches Scheinleben.

So wenig Nietzsches Text iiber die Figuralitit des Subjekts noch
die genuine Rede eines Subjekts ist, so wenig kann er mit der
Autoritit einer als authentisch behaupteten Figur sprechen. Er ist
eine Allegorie seiner eigenen epistemologischen Unverlafilichkeit.
Mit dem Dementi seines Wahrheitsanspruchs revoziert Nietzsches
Text ironisch die These von der Figuralitit des Subjekts und mit ihr
die Anmaflung, selber als Subjekt jenseits der Figur sprechen zu
kénnen. Sein rhetorischer Modus ist daher der der ironischen Alle-
gorie!, denn ironisch ist derjenige Zug der Texte, in dem sie noch

14



ihre negative Einsicht zerbrechen und ihrer Hypostase zu einer
Figur substantieller Negativitit den Boden entziehen.

In gewissem Umfang muf§ deshalb auch de Mans Projekt einer
kritischen Rhetorik literarischer und philosophischer Texte als
ironisch gelten. Dieses Projekt, angebahnt in Blindness and In-
sight und The Rbetoric of Temporality und fortgesetzt in Allegories
of Reading und The Rhetoric of Romanticism (1984), gilt zunichst
dem Nachweis, daf} das Feld der Sprache determiniert ist von
rhetorischen und grammatischen Figuren und Metafiguren, die
die gangige und von den Wissenschaften immer wieder akkredi-
tierte Uberzeugung problematisch machen, sprachliche Auflerun-
gen kdnnten, wenn schon nicht umstandslos, so durch eine Serie
von hermeneutischen Vermittlungsschritten in letzter Instanz
fraglos auf eine Bedeutung oder auf eine kohirente Bedeutungs-
reihe bezogen werden. Dafl dem nicht so ist, zeigt de Man unter
anderem an der Schlufistrophe von Yeats” Among School Children,
die, als rhetorische Frage gelesen, eine organische Einheit zwi-
schen dem Ganzen und seinen Teilen, dem Tinzer und dem Tanz,
der Handlung und dem Handelnden behauptet, die aber, sobald
sie als grammatische, ernst gemeinte Frage verstanden wird, die
Bedeutung, die sie als figurative hat, nicht etwa erweitert oder
nuanciert, sondern schlichtweg desavouiert durch die Beteuerung,
es sei gerade wegen des bedriickenden Anscheins der Einheit
nichts dringlicher, als das Ganze und seine einzelnen Teile, Tanz
und Tinzer voneinander zu sondern.!! Die beiden Bedeutungen
dieses — und nicht nur dieses — Textes konnen weder voneinander
abgelost werden, denn sie sind streng aufeinander bezogen, noch
konnen sie miteinander in logische Ubereinstimmung gebracht
werden, denn jede untergribt die Geltung der anderen, so daf§ ihr
Verhaltnis zueinander nicht das der Polysemie, sondern das einer
radikalen semantischen Aporie ist. Wenn zwei miteinander unver-
tragliche und dennoch ineinander verschlungene Bedeutungen
von einem grammatisch unzweideutig konstruierten Satz erzeugt
werden, dann suspendiert jede dieser Bedeutungen die Bedeut-
samkeit der anderen, und der Satz revoziert als ganzer die Refe-
renzfahigkeit, die er in jeder einzelnen seiner Bedeutungen unge-
brochen behauptet. Es ist diese Struktur der wechselseitigen
Suspendierung, ja, der Entdeutung der einzelnen Bedeutungsele-
mente sprachlicher Aufferungen, die de Man — im Unterschied zur
terminologischen Tradition, die in diesem Begriff nur das Moment

Is



des Figurativen und weiterhin des Ornamentalen der Sprache er-
faf8t — Rhetorik nennt.

Von Rhetorik ist nicht schon dann zu reden, »wenn wir auf der
einen Seite eine buchstabliche Bedeutung und auf der anderen eine
figurative erkennen, sondern wenn es unméglich ist, mit Hilfe
grammatischer oder anderer sprachlicher Hinweise zu entschei-
den, welche der beiden Bedeutungen (die miteinander inkompati-
bel sein kdnnen) den Vorrang hat. Rhetorik ist die radikale
Suspendierung der Logik und eréffnet schwindelerregende Mog-
lichkeiten referentieller Verirrung.«!2 Rhetorik, diese Logik der
Unentscheidbarkeit, entzieht jeder Logik, die auf der uneinge-
schrinkten Méglichkeit distinkter Bedeutungen beruht, und ent-
zieht damit auch der Literaturwissenschaft, sofern sie sich — wie
sie es mufl — als Kritik, als eine Disziplin der Unterscheidung
zwischen einer Bedeutung und einer anderen und in diesem Sinne
als literary criticism versteht, ihre Voraussetzung. Das heifit nicht
nur, dafl ein Verfahren, Literatur in ihrer Rhetorizitit zu lesen,
nicht mehr den Ressourcen der Semantik oder eines in letzter
Instanz semantisch determinierten Formalismus vertrauen kann;
das heifit auch, dafl dieses Verfahren allenfalls ein niitzliches In-
strument, aber keinen methodologischen Riickhalt an der tradi-
tionellen Rhetorik der Figuren findet. Deren Klassifikationssy-
steme teilen von Aristoteles iiber Quintilian bis zu Fontanier und
dariiber hinaus die Voraussetzung der logischen Semantik, Identi-
tit und folglich auch Sinn und Wirkung sprachlicher Figuren lieSe
sich prinzipiell ohne Aporien bestimmen. Wenn der Nachweis
gelingt —und ihm gilt seit den Allegories of Reading de Mans ganze
Aufmerksamkeit—, daf§ es nicht nur versprengt, sondern allenthal-
ben Figuren, Sitze und Texte gibt, die, gleich jener Strophe von
Yeats, eine nicht blof§ doppelte, sondern aporetische Figur be-
schreiben, mit denen sich keine bestimmte Bedeutung, sondern
nur die Suspendierung jeder Bedeutungsbestimmung verbindet,
dann steht das Unternehmen der klassischen Rhetorik und mit
ihm die Moglichkeit einer Lektiire jenseits von Semantismus und
Formalismus, dann steht also auch eine Literaturwissenschaft der
Tropen, wie sie von Roman Jakobson inauguriert wurde und in
Frankreich mit grofer Meisterschaft von Gérard Genette und sei-
ner Schule betrieben wird, nicht mehr auf gesichertem Grund.
Rhetorik, wie de Man sie liest, suspendiert mit der Logik zugleich
auch die Logik der Figuren. Sie erlaubt es nicht mehr, von einer

16



distinkten figurativen Einheit auf eine bestimmte Vorstellung und
damit auf eine verifizierbare Bedeutung zu schlieflen, in der die
Intention der Figur an ihr Ziel gekommen wire. Rhetorik ist ein
die Sprache insgesamt und explizit die Sprache der Literatur
durchziehender Prozeff nicht der Figurenbildung, sondern der
Defiguration.

Und damit ist Rhetorik zugléich die Bewegung einer unkontrol-
lierbaren Defiguration des Lesens. Wenn nimlich Lesen immer
Entscheidungen zwischen figurativem und wortlichem oder ei-
gentlichem und allegorischem Sinn von Aussagen erfordert, um
die Méglichkeit referentieller Beziige sicherzustellen, dann ist Le-
sen in diesem Sinn eines referentiellen Verstehens unméglich,
wenn solche Entscheidungen von der Struktur der Sprache selber
systematisch vereitelt werden. Wenn Lesen, wie de Man es an
Prousts Recherche herausstellt, als Metapher der Totalisierung
simtlicher Erfahrungsbereiche thematisiert, seine metaphorische
Struktur aber unablissig von Figuren der Kontingenz entstellt und
schliefllich zerstort wird, dann mufl der Text, der es darstellt — in
diesem Falle der Prousts, aber dariiber hinaus jeder Text, der sich
aufs Lesen bezieht —, sein Thema einbiiflen und selbst unlesbar
werden. Der Text der Lektiire ist eine Allegorie der Unverstind-
lichkeit nicht mehr eigentlich der Texte, der die Lektiire sich
zuwendet, sondern vielmehr des Akts der Lektiire sell?st. »Die
Allegorie des Lesens«, schreibt de Man in Proust (Lesen), »erzihlt
von der Unmoglichkeit des Lesens. Aber diese Unmoglichkeit
erstreckt sich notwendigerweise auch auf das Wort >Lesens, das so
einer referentiellen Bedeutung tiberhaupt beraubt ist.«!3 »Lesen«
ist eine Allegorie der Unlesbarkeit. Und zwar eine Allegorie, die
die Aporie ihrer Operation nicht zur Einheit eines Aktes aufheben
kann, in dem sich das Verstehen seiner Unmdéglichkeit gewifl sein
und auf dieser Gewifiheit eine neue, eine negative Hermeneutik
des »freien« Spiels der Assoziationen errichten kénnte, sondern
diese Aporie als fortgesetzte Diskrepanz zwischen dem notwendi-
gen Projekt und dem unmdglichen Akt des Lesens artikuliert —
eine ironische.

Unter dem Zeichen seiner Rhetorizitit steht auch der Aktcharak-
ter des Lesens und mit ihm der Handlungscharakter sprachlicher
Prozesse uberhaupt in Frage. Die an den Sprechakttheorien im
Gefolge von Austin orientierten Wirkungsasthetiken stimmen mit
der antiken Rhetorik darin iiberein, daff Rhetorik ebensosehr eine

17



Rhetorik der Tropen wie eine in der Struktur der mitteilenden
Sprache fundierte Technik der Uberredung und Uberzeugung,
Rhetorik der Persuasion ist. Die performative Funktion der Spra-
che kann aber von ihrer figurativen nicht isoliert werden, solange
ihr erst aus ihren Tropen, und seien sie noch so klischiert, ihre
persuasive Kraft zufliefit. Stellt man nun, wie de Man es tut, in
Rechnung, dafl die figurative Rhetorik der Sprache immer durch
ein Moment determiniert ist, das der Erkenntnis und somit der
Handlungsintention entgleitet, dann kann von Sprechakren und
Akten des Lesens im strengen Sinn nicht mehr die Rede sein: denn
diese setzen die uneingeschrinkte Wirksamkeit und die kognitive
Kontrolle von Intentionen voraus. Nicht durch psychische oder
gesellschaftliche Unzulinglichkeiten — denn was Psyche und was
Gesellschaft sein kann, bestimmt sich nach Mafigabe der Spra-
che —, sondern aufgrund der wechselseitigen Indetermination der
beiden rhetorischen Funktionen der Sprache kann kein Sprecher
und kein Leser mit letzter Sicherheit wissen, was er und 0b er
{iberhaupt etwas tut. Noch bevor sie gesellschaftlichen Regularien
unterworfen und als Instrument kommunikativen Handelns ein-
gesetzt werden kann, hat sich die Sprache durch ihre interne
Disjunktion bereits der Verfugung der Sprechenden entzogen.
Der Rif8 zwischen iiberredender und figurativer Sprachfunktion
ist nicht gesellschaftsfahig. Er dissoziiert, was in der Sprache im-
mer schon auch gesellschaftlich ist, und setzt es einer Bewegung
der schrankenlosen Disgregation aus. Der militdrische Schritt rein
positionaler Wahrheit ist suspendiert.

Sprache, und die der Literatur zumal, ist nicht vollstindig gesell-
schaftlich strukturiert: weder von einer bestehenden Gesellschaft
noch gar nach dem Ideal einer Gesellschaft. Thre synthetische
Funktion, die — mit den notorischen Ausnahmen - seit jeher im
Zentrum der sprachtheoretischen Lehren stand, kann sich erst aus
der Isolierung ihres performativen Anteils ergeben, der in reiner
Form zwar erweislich nie anzutreffen ist, dessen Macht aber hin-
reicht, pidagogische, soziale und politische Probleme mit der
kiltesten Systematik und ohne Ricksicht auf epistemologische
Legitimitit zu bewiltigen. Das gibt der theoretischen Privilegie-
rung des kommunikativen Anteils der Sprache den Anschein des
Rechts. Nicht aber seiner Verabsolutierung. Denn die performa-
tive Gewalt der Sprache liegt darin, Fakten ohne Riicksicht auf
Recht und Vernunft schlicht zu setzen und damit ein Bild von der

18



Realitit zu erzeugen, das seiner kritischen Priffung an keiner ein-
zigen Stelle mufl standhalten konnen. Sie ist insofern wesentlich
eine Gewalt der Ideologisierung. »Was wir Ideologie nennen, ist
die Verwechslung sprachlicher mit natiirlicher Realitit, die Ver-
wechslung von Referenz und Phinomenalismus« — schreibt de
Man in The Resistance to Theory, dem Titelessay seines vierten
Buches.!* Der michtigste Agent dieser Verwechslung ist die Set-
zungsfunktion der Sprache, die sich in relativer Unabhingigkeit
von den Sphiren des Bedeutens und der Erfahrung behauptet und
deren Grenzen bestindig verletzt. Threr ideologischen Suggestion
sitzt auch noch die Vorstellung auf, daf}, wenn kommunikatives
Handeln schon nicht in seiner Idealform gegeben, es doch als
»idealisierende Unterstellung« — die gliickliche Wendung stammt
von Jirgen Habermas!® — angenommen werden miisse, um uber-
haupt sprechen und verstehen und um dem unbestreitbaren Fak-
tum Rechnung tragen zu kdnnen, dafl es so etwas wie Kommuni-
kationseffekte gebe. Solche Effekte gibt es ohne Zweifel — es gibt
ihrer tatsichlich verwirrend viele —, und solche idealisierenden
Unterstellungen sind gewif} allenthalben im Spiel, wo es um Ver-
standigung und um Verstehen geht. Aber sie dirften von ihrem
Analytiker nicht verwechselt werden mit ihrem Erkenntnisgehalt,
der nie zweifelsfrei gegeben, sondern immer nur hypothetisch
angenommen werden kann und deshalb von solchen Effekten
streng zu unterscheiden bleibt. Die Unterstellung méglichen Ein-
verstandnisses und sogar identischer Bedeutungszuschreibung,
die der hermeneutischen und kommunikationssoziologischen
- Theorie als Folie jeder Lekture gilt, ist selber eine Setzung, die sich
von der Riucksicht auf die Differenz zwischen Bedeutung und
Zuschreibung, zwischen Sinn und Setzung dispensiert, um nur
noch das Eine zu fordern: Konsens. Die Theorien, die diese Un-
terstellung kritiklos in ihr Zentrum stellen, machen sich zu Propa-
gandaorganen der Konsens-Ideologie nicht erst, indem sie den
realen Dissenz verunglimpfen, sondern vor allem indem sie einer
Macht der Suggestion das Wort reden, die sowohl die literarische
wie auch die gesellschaftliche Realitit am Ende zu einem asthe-
tischen Phinomen verzaubern soll. Wer nicht, wie Yeats in seinem
Gedicht, nach dem Unterschied zwischen Tanzer und Tanz fragt
und nicht duldet, daff die Differenz zwischen Figur und Perfor-
manz Bedeutung und ihr Verstehen radikal suspendiert, hat justin
seinem Plidoyer fir die gelingende Kommunikation die Kommu-

19



nikation mit den analytischen Mitteln der Theorie und der Litera-
tur abgebrochen und sich zum Fiirsprecher dessen gemacht, was
bei Adorno erprefite Versshnung heifit. Sein Bild von der Gesell-
schaft mit der Literatur gleicht dem, das Schiller in seinen Kallias-
Briefen von der Tanzgesellschaft entworfen hat, in der alles so
geordnet ist, »dafl der eine schon Platz gemacht hat, wenn der
andere kommt«. Um den Preis welcher Amputationen ein klassi-
zistisches Ideal wie dieses nur durchgesetzt werden kann, hat de
Man in seiner Analyse von Kleists Aufsatz Uber das Marionetten-
theater deutlich gemacht.

Welche rhetorischen Implikationen die Struktur idealisierender
Unterstellungen enthilt, geht aus einem Text tiber Rousseaus
Contrat social hervor, der in dieser Ausgabe der Allegories of Rea-
ding fehlt.16 Solche Unterstellungen nimlich sind wie alle Idealbil-
dungen auf die Zukunft - auf kiinftiges Verstehen — orientierte
Entwiirfe, in denen die formalen Bedingungen einzelner Ver-
stindnisakte umrissen werden. Insofern folgen sie dem illokutio-
naren Modus des Versprechens. Sie kiindigen fur die Zukunft an,
was in der Gegenwart noch nicht geleistet werden kann. Nun
ergibt sich aber eine angesichts des transzendentalen Status solcher
Entwiirfe besonders schwerwiegende Komplikation dadurch, daf§
der performative »Akt« des Versprechens méglicher Verstindi-
gung als epistemologisch illegitime rhetorische Figur, als Metalep-
sis, strukturiert sein muff, um vollzogen werden zu konnen. Denn
was vom Versprechen erst fiir die Zukunft angekiindigt ist — mog-
liches Verstehen —, wird mit ihm als gegenwirtig schon wirksam
behauptet. Die rhetorische Figur der Vertauschung eines Kiinfti-
gen mit einem Gegenwirtigen, die in jeder Dialektik der Voraus-
setzung und, in anderer Weise, im hermeneutischen Zirkel am
Werk ist, ist, obgleich unvermeidlich, eine Figur des Trugs, sofern
das, was sie als gegenwirtig konstatiert, vom illokutioniren Akt
erst als Zukunft eroffnet werden kann. So ist das konstative Mo-
ment der Erdffnung méglichen Verstehens nicht nur in stetigem
Konflikt mit seiner performativen Funktion, sondern dieser un-
vermeidliche und unversohnliche Konflikt innerhalb der origini-
ren Verstehenskonstitution macht sich dariiber hinaus als unend-
liche Suspendierung innerhalb dieser Konstitution selber geltend.
Die Verschrinkung von Konstation und Performanz klammert
beide ein: die Voraussetzung moglichen Einverstindnisses konnte
nur unter der Bedingung seiner Gegebenheit formuliert werden,

20



