ALBER PHANOMENOLOGIE k



PHANOMENOLOGIE
Texte und Kontexte

Herausgegeben von
Jean-Luc Marion, Marco M. Olivetti (1) und
Walter Schweidler

KONTEXTE
Band 29



Robert Lehmann

Stiller Zeuge —
Bewegtes Leben

Selbstbewusstsein in Phdnomenologie
und Advaita-Vedanta

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Robert Lehmann

Silent Witness — Moved Life

Self-awareness in Phenomenology and Advaita Vedanta

The question of Self-awareness is one of the key challenges of phi-
losophical research. Phenomenological studies in particular should
not rush towards making Self-awareness the object of conceptual pro-
visions. Before such an endeavor they must accept the task of expe-
riencing this phenomenon in a methodically reflected way. The pre-
sent study shows that the phenomenologies of Husserl, Sartres, and
Merleau-Ponty are theoretically at a loss when faced with this task.
For the Advaita Vedanta, in turn, the quandary this task provides is
the prerequisite and motive of its philosophical praxis. By means of
the concept of impersonal subjectivity, those moments of Self-aware-
ness are thus identified, which are accessible from a phenomenologi-
cal perspective. But against the background of a vedantic system they
allow for a recapitulation of phenomenological theorizing.

The Author:

Robert Lehmann, born 1985, is a research assistant at the University

of Greifswald.



Robert Lehmann

Stiller Zeuge — Bewegtes Leben

Selbstbewusstsein in Phinomenologie und Advaita-Vedanta

Die Frage des Selbstbewusstseins gehort zu den entscheidenden Her-
ausforderungen philosophischer Forschung. Insbesondere phino-
menologische Untersuchungen diirfen sich nicht vorschnell darauf
ausrichten, Selbstbewusstsein zum Gegenstand begrifflicher Bestim-
mungen zu machen. Zuvor miissen sie sich die Aufgabe stellen, dieses
Phdnomen methodisch reflektiert in Erfahrung zu bringen. Die vor-
liegende Studie zeigt, dass die Phinomenologien Husserls, Sartres
und Merleau-Pontys angesichts dieser Aufgabe in eine theoretische
Verlegenheit geraten, die fiir den Advaita-Vedanta Voraussetzung
und Motiv philosophischer Praxis ist. Mittels des Begriffs impersona-
ler Subjektivitit werden so diejenigen Momente von Selbstbewusst-
sein identifiziert, die in phinomenologischer Perspektive zuginglich
sind, vor dem Hintergrund einer vedantischen Systematik aber
Anlass zu einer Rekapitulation phinomenologischer Theoriebildung
geben.

Der Autor:

Robert Lehmann, geb. 1985, ist wissenschaftlicher Assistent an der
Universitit Greifswald.



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung der Geschwister
Boehringer Ingelheim Stiftung fiir Geisteswissenschaften
in Ingelheim am Rhein

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gﬁ% FSC® C083411

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48996-3



In jedem ernsteren philosophischen Problem
reicht die Unsicherheit bis an die Wurzel hinab.
Man mufl immer darauf gefaft sein,

etwas ganz Neues zu lernen.

L. Wittgenstein (Bemerkungen iiber die Farben §15)






Inhalt

Vorwort . . . . . . ... 13
Verzeichnis der héaufigsten Abkiirzungen . . . . . . . . .. .. 15
0. Einleitung . . . . . .. ... L 17
0.1 GangderArbeit . .. ... ... ... ......... 24
0.2 Phinomenologischer Horizont . . . . . . .. ... ... 26
0.3 Interkultureller Horizont . . . . ... ... ... ... 36
Kapitel | . . . . . . .. .. 49
1. Husserls Paradoxie der Subjektivitat . . . . . . . . . .. 49
1.1 Das logische und das lebendige Paradox . . . . . . . .. 52
1.2 Fruchtbares Scheitern . . . . .. ... ... ... ... 57

1.2.1 Welt, Gemeinschaft, Einsamkeit . . . . . . . . .. 57

1.2.2 Das Fremde im Eigenen . . . . . .. ... .... 61

1.2.3 Reduktion und Abstraktion . . . ... ... ... 62

1.2.4 Einfithlung und die Reziprozitit der

Fremderfahrung . . . . . . ... ... ... ... 67

1.3 Das fungierende Ur-Ich und die natiirliche als eine

transzendentale Einstellung . . . . . . ... ... ... 72
1.4 Finks Zuschauer und das Sich-selbst-Erkennen des

Absoluten . . . ... ... 79
1.5 Die Ichspaltung und der interessiert uninteressierte

Zuschauer bei Husserl . . . . .. ... ... ... ... 92
1.6 Bewusste Untiefe — Transzendentale und existenzielle

Epoché . . . . . . .. 98



Inhalt

2.  Selbstbewusstsein und Selbsterfahrung als Probleme des

Zeitbewusstseins . . . ... ... L.
2.1 Der gerade und der gewendete Blick . . . . .. ... ..
2.2 Ungegenstindliches Zeitbewusstsein als

Selbstwahrnehmung . . . . . .. ... ... ... ...
2.3 Vorreflexives Selbstbewusstsein —

eine analytische Anndherung . . . . . . ... ... ..
2.4 Die Reflexionstheorie des Selbstbewusstseins und

die Metaphysik der Prisenz . . . . . . . .. ... ...
2.5 Das Faktum des Mit-sich-vertraut-Seins . . . . . . . . .
2.6 Vorreflexives Selbstbewusstsein bei Husserl —

konstitutionstheoretische Hinsichten . . . . . . . . ..

2.7 Die Erfahrung lebendiger Gegenwart —
impersonale Subjektivitat . . . . ... ... ... L.
2.7.1 Erlebte und lebendige Gegenwart . . . . . .. ..
2.7.2 Das Argernis lebendiger Gegenwart . . . . . . . .

Kapitel Il . . . . . . ..

3. Spuren impersonaler Subjektivitit in der
phanomenologischen Philosophie Sartres . . . . . . . ..
3.1 Impersonales Bewusstsein beim frithen Sartre . . . . . .
3.2 Einlatenter Dualismus . . ... ... ... ... ...
3.3 Erste Entscheidungen . . . ... ... .........
3.4 Das Verhiltnis des unpersonlichen Bewusstseins zum Ego
3.4.1 BinnenstrukturdesEgo . . ... ... ... ...
3.4.2 Projektion und Hypnose . . . . . . . . .. ....
3.4.3 Intimitit und Interioritdt . . . . . . . ... ...

3.44 Autophobieund Epoché . . . .. ... ... ...
3.5 Erfahrungals Seinsweise . . . . ... ... ......

4. Selbstbewusstsein in Das Sein und das Nichts . . . . . . . .

4.1 Entschiedenes Scheitern — der ontologische und der
metaphysische Horizont von Das Sein und das Nichts . .
4.1.1 Sein, Erscheinen, Bewusstsein . . . . . . . . . ..
41.2 An-sichund Firsich . .. ... .........
413 An-sich-firsich . . .. ... ... ... .....

10

186



4.2

43

Die Binnenstruktur des Fiir-sich . . . . ... ... ...
4.2.1 Fragmentierte Prasenz — die Krux der Theorie des
prireflexiven Cogito . . . . . . ... ... ...
4.2.2 Das ekstatische und das gegenwirtige Selbst
4.2.2.1 Anwesenheit bei sich —
zwei Spiegel, die Welt und ein Zeuge
4.2.2.2 Abwesenheit von sich — Personalitit und Ego
4.2.2.3 Einen Augenblick, bitte! —
Zeitlichkeit, Reflexionund Ego . . . . . . .

Die Faszination Rousseaus . . . . . . . ... ... ...

Kapitel Il . . . . . . . .o

5.

5.1

5.2

53

Aspekte einer Phinomenologie des Selbstbewusstseins bei
Merleau-Ponty . . . . . .. ... ..o L.

Das klaustrophobe, das allmichtige und das offene Selbst —
Intellektualismus und Epoché . . . . . ... ... ...

Engagierter Leib, uninteressierter Zuschauer und ein
notwendiger Zeuge . . . . . ... ... ...

Transzendentales Feld und transzendentales Geschehen
5.3.1 Das transzendentale als ein impersonales Feld . . .
5.3.2 Das stillschweigende Cogito und das letzte
Bewusstsein als Gegenwart bei der Welt . . . . . .
5.3.3 Notwendiger Zeuge — ein uniiberwindlicher
Solipsismus und Gott als der Andere . . . . . ..

Kapitel IV . . . . . . . o

6.
6.1

Selbst und Selbstbewusstsein im Advaita-Vedanta . . . . .

Historisch-systematische Orientierung . . . . . . . ..
6.1.1 Die Quellen des Advaita-Vedanta . . . . ... ..
6.12 Gaudapada . . ... ... ... ... ... ..
613 [Selbst] . . ... ... ...
6.1.4 Sankaras Vedanta . . . ... ...........
6.1.4.1 Standpunkte und Stufen der Realitit
6.1.4.2 Die grofe Tauschung und der Deus ludens
6.1.4.3 Mittel und Methoden . . . . . . ... ...
6.1.4.4 Sankaras Schiiler . . . . . ... ... ...

233
236

241
256

261

261
262
271
276
276
282

298

11



Inhalt

6.2 Methodische Orientierung . . . . . . . .. ... .. .. 364
6.2.1 Disziplinidre Verquickungen . . . . . . ... ... 364
6.2.2 Phinomenologie und Advaita-Vedanta . . . . . . 369

7. Elemente einer Phanomenologie des Selbstbewusstseins im
Advaita-Vedanta . . . . .. ..o 382

7.1 Erkenntnistheoretische Grundziige . . ... ... ... 382
7.1.1 Sankaras phinomenologische Redlichkeit . . . . . 382
7.1.2 Rudimente einer Theorie sinnlicher Erkenntnis . . 388

7.2 Phidnomenologische Grundziige . . . .. ... ... .. 392
721 Personund Selbst . . . . ... ... ... 392
7.2.2 Reflexion und Ubertragung . . . . . . ... ... 403
7.2.3 saksin - Stiller Zeuge . . . ... ... ... .. 409

8. Schlussbetrachtungen . . . . . . . ... ... ... ... 426

Literaturverzeichnis . . . . . . . . ... ... ... ... .. 430

12



Vorwort

Wir miissen kaum soweit gehen wie Pascal und das ganze Ungliick der
Welt darauf zuriickfiihren, dass es uns nicht gelingt, ruhig in einem
Raum zu bleiben. Doch es kann sicher zu den ausnehmend schwieri-
gen Ubungen zihlen, eine Zeit der Stille mit sich selbst zu verbringen.
Das vorliegende Buch - eine iiberarbeitete Version meiner Disserta-
tion, die ich im Frithjahr 2017 an der Universitat Greifswald vertei-
digt habe — ist das Ergebnis einer Auseinandersetzung mit zwei phi-
losophischen Traditionen, fiir die sich gewissenhaftes Philosophieren
dadurch auszeichnet, auch dieser Schwierigkeit standzuhalten.

Das kontemplative Moment der Philosophie ist nicht unbedingt
zeitgemafs. Zu {ibermichtig erscheinen die Herausforderungen, vor
die der okologische, globalpolitische, digitale tiberhaupt technische
Wandel uns stellt, als dass wir es uns leisten konnten, den philosophi-
schen Anspruch auf Selbsterkenntnis tatsichlich durch eine radikale
Wende auf uns selbst einzulésen. Eine solche Wende scheint umso
verdachtiger, wenn sie sich von den Traditionen inspirieren lasst, die
uns die Philosophien des Ostens anbieten. Trotz der weithin sicht-
baren Entwicklung interkulturellen Philosophierens schwelt immer
noch das Vorurteil, eine solche Inspiration stehe im Zeichen eines
Eskapismus, der mit innerem Frieden im Herzen dem Untergang der
Menschheit beiwohnt. Dieses Vorurteil ist aber kaum mehr als Aus-
druck der genannten Schwierigkeit. Konfrontiert die Wende zu uns
selbst doch zundchst mit dem inneren Tumult eines bewegten Lebens,
fiir das die Bezeichnung »Bewusstseinsstrom« nur ein héflicher Eu-
phemismus sein kann. Die Wucht, mit der die Ruhe eines Raumes die
Wasser des Bewusstseins aufwiihlen kann, verlangt in der Tat ein
Pathos der Distanz. Wenn wir verstehen wollen, was es heif3t, Be-
wusstsein von uns selbst zu haben, miissen wir uns erst enthalten.
Hier haben wir aber nicht die stille Kultivierung eines asketischen
Ideals, sondern einer methodischen Sensibilitdt vor uns, die dem sin-
guliren Ritsel des Selbstbewussteins gerecht werden will.

13



Vorwort

Diese Arbeit versteht sich als Beitrag zu einer Philosophie, die
diesem Ritsel durch methodisch reflektierte Selbsterfahrung auf die
Spur zu kommen versucht. Wie jede auf einer Wende der Erfahrung
beruhende Forschung weif eine solche Bewusstseinsphilosophie um
ihre galileische Verantwortung. Die Herausforderung ist, nicht allein
mit seinen Argumenten zu iiberzeugen, sondern dazu zu bewegen,
hinzusehen. Ob Jupitermonde oder das Selbst — wir miissen einen
Blick riskieren.

Da, wo dieses Buch gelungen ist, ist es nicht zuletzt Resultat gliick-
licher Begegnungen, und so gibt es eine Reihe von Menschen, denen
ich an dieser Stelle von Herzen danken méchte:

meinem Doktorvater, Michael Astroh, ohne dessen sokratische
Gelassenheit und ruhige Raume, diese Arbeit nicht hitte entstehen
kénnen; meinem Zweitgutachter Rolf Elberfeld, dessen Hildesheimer
Kolloquien stets Quelle der Inspiration und Ermutigung waren; mei-
nen Eltern, Brigitte und Egbert Lehmann, fiir ihre liebevolle Zuver-
sicht; Hamsa fiir die Enttduschungen; Ram Adhar Mall fiir den frii-
hen Zuspruch, der einige Zweifel des Anfangs zerstreuen konnte;
Birgit Recki fiir den frithen Widerspruch, der einige fruchtbare Zwei-
fel weckte; Mark Miller fiir das »why not?«; Anna Berres fiir das
Hineintduschen ins Wahre (Tak for Alt); Marcus Schmiicker fiir Hilfe
bei den Herausforderungen des Sanskrits und manchem wichtigen
Hinweis; Katrin Felgenhauer, Christine Neubert, Hannes Pohlman,
Robert Jende und Georg Meier fiir das heitere Philosophieren jenseits
des Schreibtisches; Till Ermisch fiir das richtige Motto zur richtigen
Zeit, Lukas Trabert vom Verlag Karl Alber und den Herausgebern der
Reihe Phinomenologie fiir die freundliche Aufnahme, den Damen
und Herren der Boehringer Ingelheim Stiftung fiir Geisteswissen-
schaften fiir die Bereitstellung des Druckkostenzuschusses.

Leipzig, im Januar 2019

14



Verzeichnis der haufigsten Abkiirzungen

Die vollstindigen bibliographischen Angaben finden sich im Literaturver-
zeichnis.

Edmund Husserl
IdeenI  Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phinomenologischen

Philosophie

Krisis Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzenden-
tale Phanomenologie.

CM Cartesianische Meditationen

EU Erfahrung und Urteil

Eugen Fink

VI.CM VI Cartesianische Meditation

Jean-Paul Sartre

TE Transzendenz des Ego

Imag Die Imagination

SuS Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis
SN Das Sein und das Nichts

Maurice Merleau-Ponty

SV Struktur des Verhaltens

PhW Phinomenologie der Wahrnehmung
SuU Das Sichtbare und das Unsichtbare
Sanskritliteratur

Upanisaden

Die Upanisaden werden, wo nicht anders angegeben, in der Ubertragung von
Deussen (2007) und unter Angabe der dort verwendeten Einteilung zitiert, z.B.
(BAU, I11.4.2) = 3. Kapitel, 4. Abschnitt, 2. Vers.; bzw. (KeU, 11.3) = 2. Kapitel,
3. Vers.

BAU Brhadaranyaka-Upanisad
ChU Chandogya-Upanisad

15



Verzeichnis der hiufigsten Abkiirzungen

KU Katha-Upanisad
KeU Kena-Upanisad
MU Mundaka-Upanisad

Kommentare (bhdsya) und eigene Abhandlungen (prakarana grantha)
Sankaras:

Die Quellen der bhasya und prakarana grantha sind dem Literaturverzeichnis
zu entnehmen. Sie werden nach der dort verwendeten Einteilung der Orignal-
texte, die bhasya zudem unter der Angabe der Seitenzahl des Kommentars
zitiert.

ABh Adhyasabhasyam (Einleitung zum Brahmasutrabhasya)
BhGBh  Bhagavadgitabhasya

BAUBh  Brhadaranyaka-Upanisadbhasya

BSBh Brahmasiitrabhasya

ChUBh  Chandogya-Upanisadbhasya

KeUBh  Kena-Upanisadbhasya

MUBh Mundaka-Upanisadbhasya

DdV Drgdrsya Viveka

Upad Upadesasahasri

vVC Vivekaciidamani

Andere Sanskritliteratur

Die Quellen der iibrigen Sanskritliteratur sind dem Literaturverzeichnis zu
entnehmen. Sie werden nach der dort verwendeten Einteilung zitiert.

BhG Bhagavadgita

BS Brahma-Siitra(s)

ManU Manditkyaupanisadkarika (Gaudapada)
MMK Mulamadhyamakakarika(s) (Nagarjuna)

16



0. Einleitung

Selbstverstindliches fragwiirdig werden zu lassen, ist eine bewihrte
Form philosophischer Praxis. Was der Philosophie ritselhaft ist, wird
es oft dadurch, dass einen Augenblick linger zur Geltung kommt, was
die alltigliche Orientierung fraglos lasst. Selbsterkenntnis ist schon
deshalb ein so gewichtiges Element philosophischer Kultur, weil sie in
diesem Sinne zugleich nahe liegendes und anstoBiges Unterfangen
ist. Nicht nur diirften wir selbst zu den Momenten der Wirklichkeit
gehoren, iiber die wir die meisten und intimsten Vorurteile hegen, es
ist bekanntermaflen auch keineswegs klar, ob die Frage »Wer bin
ich?« eine philosophische Frage ist. Wenigstens wird sie sich nur be-
dingt allgemein verbindlich beantworten lassen. Die Frage, was es
heiflt, Bewusstsein von sich selbst zu haben, besitzt hingegen an-
erkanntermafSen die Dignitit, ein philosophisches Ritsel anzuzeigen.

Phanomenologie kann als diejenige philosophische Bewegung
gelten, fiir die diese beiden Fragen in einer entscheidenden Hinsicht
ununterscheidbar sind. Beide lassen sich nur im Rahmen kultivierter
Selbsterfahrung beantworten. Die tradierte Form dieser Selbsterfah-
rung sprechen wir wohl seit Leibniz als Reflexion an.! Das allzu
vertraute Bild von Bewusstsein, das sich vermoge einer besonderen
Anlage zur Selbstreferenzialitit in den Blick nimmyt, ist in der phano-
menologischen Tradition und dariiber hinaus so sehr Ausgangspunkt,
wie es Kritikpunkt ist. Denn Bewusstsein, das ich von mir selbst habe,
als solches bewusst und theoretisch verfiigbar zu machen, scheint das
in Frage stehende Phianomen auf eigentiimliche Weise zu verfehlen.
Miissen wir doch schon in Anspruch nehmen, was wir uns gegen-
standlich zuginglich zu machen suchen. Innerhalb der drei klassi-

T Vgl. Monadologie §30. »Durch die Erkenntnis der notwendigen Wahrheiten und
durch ihre Abstraktionen, sind wir auch zu den reflexiven Akten erhoben, die uns
ein Ich denken und Betrachtungen dariiber anstellen lassen, daf} dies und jenes in
uns ist.« Leibniz (2005), 27.

17



Einleitung

schen phidnomenologischen Positionen, deren Untersuchung der ers-
te Teil der vorliegenden Arbeit gewidmet ist, zeichnet sich angesichts
dieses Bildes in verschiedenen Facetten eine philosophische Verlegen-
heit ab, die sich in Husserls Begriff lebendiger Gegenwart, Sartres
Begriff des prireflexiven Cogito und Merleau-Pontys Begriff des
stillschweigenden Cogito artikuliert. Diese Verlegenheit motiviert
sich aus einer Spannung zwischen den begrifflichen Dispositionen,
die Struktur und Dokumentation phdnomenologischer Selbsterfah-
rung organisieren, der Beildufigkeit dieser Erfahrungen selbst und
der umgreifenden philosophischen Architektur einer Theorie des Be-
wusstseins, in der diese Erfahrungen ihren Ausdruck finden.

Von phinomenologischer Warte aus kann es darum kaum einer-
lei sein, an welcher Erfahrung man anhebt, Selbstbewusstsein phi-
losophisch zu problematisieren. Wir gelangen natiirlicherweise zu
einem anderen Fokus, wenn wir unsere Uberlegungen zu Begriff
und Phanomen des Selbstbewusstseins an den vertrauten Momenten
rationalen Selbstbezugs organisieren, in denen wir uns als psycho-
soziale, zu Ich-Gedanken fihige Wesen erleben, als wenn wir auch
solche Selbsterfahrungen beriicksichtigen, wie sie aus dem metho-
disch geleiteten Einstellungswechsel phanomenologischer Epoché
entspringen, oder solche, aus denen uns die zumeist ddmmrigen Modi
ichlosen oder ichfernen Erlebens vertraut sind. Besonders das blasse
Zwischenreich des Einschlafens, das zihe Zerstreuen des Weltbezugs
durch Rausch oder Synkope und das »anonym[e] Sich-Bilden einer
Welt beim Erwachen aus einer Narkose« (Frank 2012, 8) legen, wie
auch der phanomenologische Zugriff, zuweilen eine Rede von Selbst-
bewusstsein nahe, die dem »>Feld«- oder sDimensions«-Charakter des
Bewusstseins« (ebd.) Rechnung trigt. Ein wieder anderer Fokus muss
sich ergeben, wenn man solche Selbsterfahrungen in Erwégung zieht,
wie sie die begrifflichen und dsthetischen Differenzierungen philoso-
phischer Kulturen anzeigen, in denen sich die Frage nach Selbst-
bewusstsein im Rahmen soteriologischer Praxis stellt und Selbst-
bewusstsein nicht vordergriindig als zu erklirendes Phénomen,
sondern als existenzielle Aufgabe zur Geltung kommt.2

2 Wenn im Folgenden der Begriff einer Soteriologie bzw. einer entsprechenden Praxis
in Anspruch genommen wird, so handelt es sich um ein Zugestindnis an die Tradition
westlicher Indologie, die auch das indische Ideal der Befreiung (moksa) unter diesen
Begriff zu bringen sich angewdhnt hat. Es sei aber schon einleitend darauf hingewie-
sen, dass sowohl die heilsgeschichtliche und teleologische Konnotation des christ-
lichen Erlosungsbegriffs als auch die Vorstellung, eine entsprechende postmortale

18



Einleitung

Der zweite Teil der vorliegenden Arbeit wird sich in diesem Sin-
ne einer philosophischen Analyse der entsprechenden Elemente des
Advaita-Vedanta widmen, wie er von Sankara im Indien des 8. Jh.
kodifiziert wurde. Als philosophische Maxime des Vedanta kann die
Auffassung gelten, menschliches Bewusstsein entfalte natiirlicher-
weise und in dem Maf3e eine falsche Vorstellung von sich selbst, wie
es sich fortschreitend als distinkte individualisierte und personalisier-
te Entitit (jiva) auffasse, die einer Welt mannigfaltiger Erscheinun-
gen gegeniiberstiinde. Dementsprechend zielen die philosophischen
Verfahren des Vedanta Sankaras darauf, das wahre Selbst (atman)
des Menschen durch einen Begriff von Bewusstsein (caitanya) zu be-
stimmen, der dieses Selbst nicht nur als das Feld alles durchdringen-
den (vibhu), selbstleuchtenden (svayamprakasa) und selbsterschei-
nenden (svayamsiddhd) Bewusstseins ausweist, sondern zugleich
erlaubt, es als wesensgleich mit dem brahman genannten absoluten
Urgrund aufzufassen und als solches in Erfahrung zu bringen.

Die folgende Untersuchung ldsst sich als der Versuch verstehen,
die Erfahrung einer in ihrer intimen Néhe unverfiigbaren Subjekti-
vitdt, wie sie sich an den phdnomenologischen Bemiihungen um eine
Beschreibung von Selbstbewusstsein abzeichnet, mit der vedan-
tischen Beschreibung von Selbsterfahrung zu konturieren, die eine
solche Subjektivitdt als eigentliche Form von (Selbst-)Bewusstsein
bestimmt. Der leitende methodologische Imperativ der Arbeit ldsst
sich dementsprechend wie folgt angeben: Wir sollten offen bleiben
fiir die Moglichkeit, dass die Antwort auf die Frage, was es heifst,
Bewusstsein von sich selbst zu haben, nicht Bestitigung und Begriin-
dung, sondern Vertiefung und Verwandlung unseres Selbstverstand-
nisses bedeutet.? Eine phinomenologische Antwort auf diese Frage
wird sich nur im Vollzug ihrer Beantwortung fortschreitend abzeich-
nen lassen.

Erlosung vollziehe sich im Horizont einer Hinwendung zu einem personal gedachten
Schopfergott, im Falle des Advaita-Vedanta, irrefithrend sind.

3 In diesem Sinne nehme ich Husserls implizite Programmatik der Cartesianischen
Meditationen ernst, die bekanntlich nicht mit Descartes, sondern Augustinus enden:
»Noli foras ire¢, sagt Augustinus, »in te redi, in interiore homine habitat veritas«.«
(CM, 161) Und wie schon der weniger beriihmte Nachsatz in De vera religione zeigt,
geht es Augustinus nicht um ein fundamentum inconcussum, sondern gerade um die
Fragwiirdigkeit des esse im sum des Cogito. »Wenn du entdeckst, von welch unbe-
stindiger Beschaffenheit du bist, dann iiberschreite auch noch dich selbst.« Augusti-
nus (1983), 72.

19



Einleitung

Ziel wird es im Folgenden deshalb nicht sein, dem interkulturel-
len Projekt einen weiteren Vergleich beizusteuern, Unterschiede und
Gemeinsamkeiten im Horizont einer Ost-West-Dichotomie disku-
tierbar zu halten. Ziel ist es in einem ersten Schritt, konzeptuelle
Spannungen innerhalb der phinomenologischen Analysen Husserls,
Sartres und Merleau-Pontys so sichtbar werden zu lassen, dass sich
der Punkt philosophischer Selbstbesinnung zeigt, von wo aus die
Intuitionen fruchtbar werden, die die Entfaltung des Begriffs von
Selbstbewusstsein leiten. Da, wo phidnomenologische Philosophie in
die Verlegenheit eines Bewusstseinsbegriffs gerit, der ihre tradierte
Doktrin gegenstindlicher und reflexiver Erkenntnis prekir werden
ldsst, zeigt sich die Dringlichkeit seiner Anerkennung einerseits an
dem Bediirfnis, dem Regressproblem eines am Reflexionsbegriff ent-
wickelten Verstindnisses von Selbstbewusstsein* gerecht zu werden.
Andererseits fordert phinomenologische Redlichkeit, auch solche Er-
fahrungen gelten zu lassen, in denen der natiirliche Selbstbezug eines
um sich selbst wissenden Individuums fragwiirdig wird. Dies wird er
schon insofern, als sich die durch die Leistung der Reflexion etablierte
Selbstspaltung von Bewusstsein in Reflektierendes und Reflektiertes
eben als Leistung von Bewusstsein zeigt, dessen lebendiger Vollzug
durch eine Homogenitit und Kohasion gekennzeichnet ist, die die
reflexiven Strukturen gegenstandlicher Orientierung zu einer spiten
Leistung degradieren. Die quasi schizophrene Spannung, die dem Be-
wusstseinsbegriff durch den Fokus auf den Reflexionsbegriff einge-
schrieben ist, hat deshalb sowohl innerhalb als auch auflerhalb der
phanomenologischen Diskussion die Intuition vorreflexiven Selbst-
bewusstseins wachgehalten.®

* Der Regress entsteht, wenn man Selbstbewusstsein dadurch verstehen will, ein zu-
nichst unbewusstes Bewusstsein anzunehmen, das erst durch einen — selbst unbe-
wussten — hoherstufigen Akt vergegenstindlicht wird, der seinerseits, um als bewusst
zu gelten, von einem hoherstufigen Akt vergegenstindlicht werden muss, und so ad
infinitum.

> Die aktuelle Diskussion hat sich an dem 1966 von Dieter Henrich im Anschluss an
Fichte wieder aufgedeckten Desiderat von Selbstbewusstseinstheorien entziindet, die
Selbstbewusstsein als Reflexion im Sinne einer Riickwendung von Bewusstsein auf
sich selbst verstehen. Der entsprechende Ausdruck eines prireflexiven Selbstbewusst-
seins ist Frank zufolge allerdings zuerst bei Sartre nachzuweisen. Vgl. Frank (2014),
12. Und nach wie vor nimmt der zeitgendssische Diskurs hier seinen Ausgang. (Vgl.
die jiingsten Beitrage in Miguens/Preyer/Morando 2016). Der Idee nach kennt aber
auch Husserl »ein unterstes Erleben, daf§ die Voraussetzung ist fiir alles reflektieren-
de« (Hua Mat. VIII, 36). Zentrale phinomenologische Entwicklungen und entspre-

20



Einleitung

Eine scheinbar schizophrene Struktur menschlicher Subjektivi-
tat findet sich auch an den Wurzeln der philosophischen Kultur In-
diens. Das Bild zweier Vogel, der eine bewegt, der andere unbewegt,
das uns in der Mundaka-Upanisad begegnet, zihlt zu den iiberkom-
menen Gleichnissen fiir die Verfasstheit menschlichen Bewusstseins.®

doa suparna sayuja sakhaya
samanam vrksam parisasvajate
tayor anyah pippalam svadv atti
anasnann anyo abhicakasiti (MU, 111.1.1)

Zwei Adler, zusammen angespannte Genossen,
umklammern den gleichen Baum.
Von ihnen i3t der eine die siifSe Feige,
der andere schaut ohne zu essen zu.”

Fiir Sankara driickt diese Analogie das Verhiltnis zwischen dem indi-
viduierten menschlichen Selbst (jiva) und dem hdheren Selbst
(atman) aus, das dem bewegten Leben des jiva als Zeuge (saksin) bei-
wohnt.® Die Dopplung des Selbst markiert hier allerdings nicht
Strukturmomente entschiedener Reflexion, sondern die durch eine
bestimmte Art von Unwissen (avidyd) generierte Ubertragung (ad-
hyasa) falscher Uberlagerungen (upadhi) auf den atman, die der Ad-
vaita-Vedanta zu identifizieren und zu beseitigen sucht.

In einem zweiten Schritt sollen die historischen und systemati-
schen Elemente der entsprechenden Bewusstseinskonzeption San-
karas so entwickelt werden, dass der Begriff des atman und seine
methodische Konkretion als saksin bzw. die Vorstellung einer den
Bewusstseinsbewegungen (vrtti) zugrunde liegenden Dimension des
Bewusstseins als Kernbegriff einer phinomenologischen Theorie des

chende Briickenschlige zwischen Phinomenologie und der Philosophy of Mind fin-
den sich bei Zahavi/Gallgher (2008) und Zahavi (2013). Seit den Siebzigern verteidigt
Frank die Vorstellung eines nicht-relationalen und nicht-reflexiven Selbstbewusst-
seins. Siehe zuletzt Frank (2012) und Frank (2015). Auch am vedantischen Begriff
eines selbstleuchtenden Bewusstseins hat sich eine Debatte um den theoretischen
Status prireflexiven Bewusstseins entwickelt. Fiir eine systematische Unterscheidung
von prireflexivem, also selbstleuchtendem Bewusstsein (svayprakasa) und reflexi-
vem, also fremdbeleuchtetem (paraprakasa) siche MacKenzie (2007).

¢ Fiir eine kulturkritische Interpretation des in diesem Bild angelegten quasi schizo-
phrenen Verstindnisses des menschlichen Selbst fiir die indische Kultur siehe Mathur
(1972).

7 V. Slaje (2009), 361.

8 MUBh, I1I.1.1, 138f.

21



Einleitung

Selbstbewusstseins zur Geltung kommen. Die leitende Intuition der
vorliegenden Untersuchung besagt, dass die in diesem Bild ausge-
driickte Dichotomie zwischen bewegtem Leben und stillem Zeugen
als Heuristik zur Freilegung einer fundamentalen Bewusstseinsstruk-
tur ernst genommen werden soll. Das Pathos der Distanz, das in dem
Bild des Zeugen zum Ausdruck kommt, wird also nicht als Disposi-
tion geistiger Vermdgen zu Introspektion und Autoobservation
verstanden. In ihm driickt sich auch nicht die hypnotische Gesamt-
ddmpfung eines asketischen Ideals®, das Desengagement kultivierter
Rationalitdt'® oder die substanzialistische Hypostasierung eines Ho-
munkulus!! aus. Hier geht es darum, ein phinomenologisch ausweis-
bares Strukturmoment von Bewusstsein, eine Dimension von Sub-
jektivitit iiberhaupt zur Geltung zu bringen. Eine Dimension, die es

% Nietzsche hatte den Advaita-Vedanta neben dem Platonismus bereits in der Vorrede
zu Jenseits von Gut und Bose zu einer Fratze der dogmatischen Philosophie erklart. In
seiner Streitschrift Zur Genealogie der Moral wird er Sankaras Vedanta dann zum
Vertreter eines lebensverneinenden asketischen Ideals und Nihilismus machen. Vgl.
Nietzsche (2013b), 118 und 135f. Fiir einige historische Voraussetzungen des
Vedantaverstiandnisses Nietzsches, die diese kurzsichtige Auffassung erhellen, siehe
Rollmann (1978) und Smith (2004).

10 Eine Entfaltung der geistesgeschichtlichen Entwicklung eines Ideals wissenschaft-
licher und ethischer Selbstbeherrschung und einer entsprechenden »desengagierten
Vernunft« bietet Taylor. Die Wendung zum Subjekt, die der neuzeitlichen Philoso-
phie seit Descartes attestiert wird, geht demnach mit einer Selbstbestimmung einher,
die, sich vorrangig von ihrer erkenntnistheoretischen Motivation her legitimierend,
einer gewissen priferierten Kultur abendldndischer Selbstwahrnehmung Kontur ge-
geben hat: der rationalen Selbstbeherrschung. Taylors Historiographie der »Verinner-
lichung« verfolgt das abendlidndische Thema der Selbstbeherrschung von der Vorherr-
schaft der Vernunft als Anschauung kosmischer Ordnung bei Platon, iiber die
Selbstbesinnung Descartes zu der Locke’schen Vorstellung eines zu radikalem Des-
engagement fihigen Subjekts, das vermoge dieser Distanzierungsleistung eine um-
fassende, instrumentelle Kontrollfunktion auszuiiben imstande ist. Mit dieser aus
dem Geiste radikaler Subjektivitit entstandenen Selbstobjektivierung geht ein Men-
schenbild einher, und hier sieht Taylor sicher zu Recht eine »der groflen Paradoxien
der neuzeitlichen Philosophie«, in dem die letzten Reste von Subjektivitit der natur-
wissenschaftlichen Sicht aus der Perspektive der dritten Person gewichen sind. Vgl.
Taylor (1994), 310-319.

' Es ist weder das Anliegen dieser Arbeit, dem stillen Zeugen einen Platz im »Carte-
sischen Theater« zu sichern, noch mit ihm den Geist aus der Maschine zu vertreiben.
Die phinomenologische Fragerichtung erlaubt, sich der kategorialen Verlegenheit,
etwas Zutreffendes iiber das Korper-Geist-Problem sagen zu wollen, zu enthalten.
Etwaige ontologische Verpflichtungen der hier behandelten Denker werden aber da
herauszustellen sein, wo sie Gang und Explikation entsprechender Selbsterfahrung
betreffen.

22



Einleitung

zu gewinnen, nicht zu erzeugen gilt. Sie entgleitet den phinomeno-
logischen Reflexionen stets dort, wo sie nicht beriicksichtigen, dass
sich philosophische Selbsterfahrung im Allgemeinen und phinome-
nologische Selbsterfahrung im Besonderen nicht in vorsdtzlicher Dis-
tanz entfalten kann. Da schon Selbsterfahrung unter phéinomeno-
logischer Epoché die Ordnung der natiirlichen Einstellung briichig
werden ldsst, muss man beriicksichtigen, dass eine Ausweitung ihres
Zugriffs auf das basale Selbstverstindnis personaler Wirklichkeit die
prinzipiell nicht antizipierbare Anstrengung intimer Wandlung evo-
ziert und ihre gemeinsame Kultivierung einfordert.

Fiir die Philosophie des Advaita-Vedanta ist es der zentrale Be-
griff des Zeugen (sdksin), der in diesem Zusammenhang Aufmerk-
samkeit verdient. Versuche, diesen Begriff etwa mit der Konzeption
des uninteressierten Zuschauers Husserls oder mit Sartres Vorstel-
lung eines transparenten Bewusstseins in Verbindung zu bringen,
beschrinken sich bisher auf den Aufweis der Moglichkeiten und
Grenzen begrifflicher Aquivalenz. (Vgl. Gupta 1992, Chartterjee
1982) Die vorliegende Arbeit ist hingegen nicht auf einen dufleren
Vergleich hin angelegt, fragt also nicht nach méglichen begrifflichen
Aquivalenzen. Vielmehr wird die in entschiedener Selbsterfahrung
sich aufdringende Grenze reflexiven und personalen Selbstbezugs in
verschiedenen theoretischen Facetten so zu fassen sein, dass sie auf
eine Dimension verweist, fiir die ich den Ausdruck impersonale Sub-
jektivitit'> verwende. Zwar wird sich in den drei Phinomenologien,
deren Erorterung im ersten Teil der vorliegenden Arbeit zu unter-
nehmen ist, beildufig nicht nur der Begriff, sondern im Falle Sartres
und Merleau-Pontys der Ausdruck eines »Zeugen« nachweisen las-
sen und die antisubstanzialistischen Bemiihungen, die die drei Phi-
losophien in unterschiedlicher Gewichtung kennzeichnen, geben da-

12 Unter dem »Personalen« kann mit Husserl und mit der Vorlaufigkeit einleitender
Bestimmung eine »vorstellende, fiihlende, bewertende, strebende, handelnde« Sub-
jektivitit verstanden werden, die in diesen »personalen Akten in Beziehung zu etwas«
(Hua IV, 185) steht. Es muss hier nicht entschieden werden, ob und in welchem Mafe
eine entsprechende psychosoziale Struktur, mithin eine Personlichkeit, oder ein Per-
son-Sein im engeren Sinne, d.h. eine entsprechende Subjektivitit unter dem Ge-
sichtspunkt ihrer Vernunftbegabung und individuellen Autonomie verhandelt wird.
»Impersonale Subjektivitit« soll zunichst nur zum Ausdruck bringen, dass es sich
um eine genuine Erfahrungsdimension, nicht um einen abstrakt zu erdrternden Be-
reich vorbewussten Daseins handelt. In diesem Sinne ist »Subjektivitit« eine Kate-
gorie des Erlebens und zeigt nicht die Frage nach einem »Subjekt« an. Siehe auch den
Interkulturellen Horizont dieser Arbeit. | Kapitel 0.3

23



Einleitung

bei Gelegenheit, fiir ein differenziertes Verstindnis eines Zeugen-
bewusstseins zu sensibilisieren. Die Vorstellung einer der reflexiv
strukturierten und personal engagierten Subjektivitit gegeniiber ur-
spriinglichen Dimension von Bewusstsein, die der Begriff des Zeugen
evoziert, fiihrt aber allzu leicht in die theoretische Engfiihrung, bei
dieser Dimension handle es sich um theoretische Abstraktion oder
unzulissige Hypostasierung eines uneinnehmbaren view from no-
where. Dieser Ansicht kann nicht durch Konfrontation, sondern nur
durch fortschreitende Freilegung von theoretischen Inkonsistenzen
begegnet werden, die daraus entstehen, dass eine impersonale Di-
mension in der phinomenologischen Selbsterfahrung angenommen
und ausgedriickt, aber nicht theoretisch anerkannt wird.

Im Folgenden kann es somit nicht geniigen, die expliziten theo-
retischen Entwiirfe so darzustellen, dass sie als mogliche Losung fiir
tiberkommene erkenntnistheoretische Probleme wie etwa der reflexi-
onstheoretisch orientierten Vorstellung von Selbstbewusstsein zur
Geltung kommen. Philosophische Architektur und methodische Ord-
nung der entsprechenden Positionen werden in solchem Umfang zu
beriicksichtigen sein, wie sie Einfluss auf den theoretischen Status
eines phianomenologischen Faktums haben, das sich nachdriicklich
einer gegenstandsorientierten Form der Erkenntnis entzieht. Da die-
ses Faktum nur an den Rindern phianomenologischer Erdrterungen
auffallig und letztlich drgerlich wird, ist nicht nur auf das zu sehen,
was die Philosophen sagen, sondern vor allem auf das, was sie tun.

0.1 Gang der Arbeit

Aus diesem Grund wurde darauf verzichtet, die Arbeit vordergriindig
nach systematischen Gesichtspunkten zu organisieren. Die Schwelle
der Theoriebildung, an der die Frage nach Selbstbewusstsein phino-
menologisch prekir wird, weil sie auf den Null- und Quellpunkt ge-
genstandlicher Orientierung verweist, wird sich nur entlang der Be-
wegung phinomenologischer Arbeit, nicht quer zu ihr identifizieren
lassen.

Die beiden Abschnitte des ersten Kapitels sind deshalb zwei
zentralen Punkten der reifen Transzendentalphilosophie Edmund
Husserls gewidmet, an denen sich die phinomenologische Problem-
sphidre von Subjektivitit und Selbstbewusstsein als solche abzeichnen
lasst.

24



Gang der Arbeit

Im ersten Abschnitt wird die »Paradoxie der Subjektivitit«, mit
der sich Husserl nach seiner transzendentalen Wende konfrontiert
siecht, zum Ausgangspunkt genommen, um einerseits sein Ver-
standnis der Reichweite phinomenologischer Methode und ander-
seits den Weg zur Freilegung des phinomenologischen Datums des
Ur-Ichs zu beleuchten. Eine Diskussion der entsprechenden Vorstel-
lungen Eugen Finks wird es hiernach erlauben, die durch den Aufweis
urichlichen Erlebens angezeigte Problematik sowohl hinsichtlich pha-
nomenologischer Methodologie als auch hinsichtlich der Frage nach
dem Begriff eines phanomenologischen Absoluten zu vertiefen und
zugleich ein Desiderat des Husserl’schen Erfahrungsbegriffs auf-
zuweisen.

Der zweite Abschnitt wird Husserls frithe Analysen zum Zeitbe-
wusstsein zum Anlass nehmen, in die Problematik vorreflexiven
Selbstbewusstseins einzufiihren. Der im ersten Kapitel skizzierte Be-
griff des Ur-Ichs wird hier als lebendige Gegenwart wieder begegnen
und Gelegenheit geben, eine Kritik dieses Begriffes sowie Husserls
Haltung zu Begriff und Methode der Reflexion zu diskutieren. Wih-
rend die Kritik am Begriff lebendiger Gegenwart nicht zu seiner Auf-
gabe, sondern vielmehr seiner Schirfung fiihrt, wird zu verfolgen
sein, dass der Phianomenologie Husserls das Phanomen lebendiger
Gegenwart und die impersonale Subjektivitit, die sich hier zu er-
kennen gibt, zu einem Argernis werden miissen.

Eine Variation und Vertiefung dieses Argernisses wird in den
beiden Abschnitten des zweiten Kapitels an der frithen Philosophie
Sartres entfaltet. In dem MafSe, wie Sartres frithe phianomenologische
Bewusstseinsphilosophie von einem Begriff unpersonlichen Bewusst-
seins geprégt ist, den er in der phinomenologischen Ontologie von
Das Sein und das Nichts aufgibt, ldsst sich ein konzeptueller Raum
abstecken, in dem einerseits das Verhiltnis des personalen Egos zum
unpersonlichen Bewusstsein, anderseits der Begriff eines praireflexi-
ven Cogito und der entsprechende Begriff von Selbstbewusstsein
erdrtern lasst.

Das dritte Kapitel widmet sich der Leibphdnomenologie Mer-
leau-Pontys und der dort entwickelten Kritik intellektualistischer
Interpretationen bewusstseinsphilosophisch orientierter Phinome-
nologie. Die dabei entfaltete Absage an den Primat gegenstindlicher
Erkenntnis fithrt ihn zu einer Neubestimmung des cartesianischen
Cogito und eines entsprechenden Begriffs von Subjektivitdt. Dabei
stofdt er zwar auf eine Dimension von Subjektivitit, die er mit den

25



Einleitung

Begriffen eines stillschweigenden Cogito und eines notwendigen Zeu-
gen anzeigen kann. Thre impersonale Implikation bleibt innerhalb sei-
nes phanomenologischen Horizontes aber ebenfalls unterbestimmt.

Hier versagt sich die vorliegende Arbeit zundchst die Diskussion
um den Begriff des Zeugenbewusstseins in der vedantischen Tradi-
tion. Da ein Vorverstidndnis historischer und systematischer Grund-
ziige dieser Philosophie nicht vorausgesetzt werden kann, ist
zuniichst eine entsprechende Orientierung anzubieten. Im ersten Ab-
schnitt des vierten Kapitels werden dazu einige wirkungsgeschicht-
liche Hintergriinde des Advaita-Vedanta diskutiert und die Philo-
sophie Sankaras vor allem hinsichtlich ihrer methodischen Ausrich-
tung und ihrer Auffassung von Selbst und Selbstbewusstsein in
einem ersten Anlauf entwickelt. Im Anschluss ist eine allgemeine
methodische Orientierung nachzuholen, die diesen ersten Anlauf
ihrerseits voraussetzt und deshalb nicht Gegenstand der einleitenden
Erwigungen ist. Der zweite Abschnitt widmet sich abschliefSend Ele-
menten einer Phinomenologie des Selbstbewusstseins im Advaita-
Vedanta. Im Horizont ihrer erkenntnistheoretischen und phinome-
nologischen Grundziige wird dabei einerseits der systematische und
methodische Begriff von Selbstbewusstsein und eines entsprechen-
den Zeugenbewusstseins, andererseits das Verhiltnis zwischen per-
sonaler und impersonaler Subjektivitit zu entfalten sein.

0.2 Phianomenologischer Horizont

Es wire vergeblich, phanomenologisches Philosophieren von einem
bestimmten Gegenstandsbereich oder einer Menge vorgegebener me-
thodischer Verfahren her bestimmen zu wollen. Auf der einen Seite
wird man im Kosmos solcher Denker, die ihr Philosophieren als pha-
nomenologisch verstehen, kaum einen gemeinsamen methodischen
Nenner finden, wenn das hiefle, ein bestimmtes Denkverfahren an-
zugeben, mit dem man sich einer philosophischen Aufgabe widmet.
Auf der anderen Seite findet auflerhalb dieses Kosmos die auf einen
ersten Blick verstindliche Ansicht Verbreitung, dass die »Phinome-
nologie keine einzelne etablierte Methode gefunden [hat], die jeder-
mann anwenden und bestitigen konnte«. (Dennett 1994, 66) Daher
trifft Scheler den richtigen Ton, wenn er Phinomenologie bestimmt
als das, was »weder der Name fiir eine neue Wissenschaft oder ein
Ersatzwort fiir Philosophie, sondern der Name fiir eine Einstellung

26



