
Alber 48996 / p. 1 /10.10.2019

ALBER PHÄNOMENOLOGIE A



Alber 48996 / p. 2 /10.10.2019

PHÄNOMENOLOGIE
Texte und Kontexte

Herausgegeben von
Jean-Luc Marion, Marco M. Olivetti (†) und
Walter Schweidler

KONTEXTE
Band 29



Alber 48996 / p. 3 /10.10.2019

Robert Lehmann

Stiller Zeuge –
Bewegtes Leben
Selbstbewusstsein in Phänomenologie
und Advaita-Vedānta

Verlag Karl Alber Freiburg/München



Alber 48996 / p. 4 /10.10.2019

Robert Lehmann

Silent Witness – Moved Life
Self-awareness in Phenomenology and Advaita Vedānta

The question of Self-awareness is one of the key challenges of phi-
losophical research. Phenomenological studies in particular should
not rush towards making Self-awareness the object of conceptual pro-
visions. Before such an endeavor they must accept the task of expe-
riencing this phenomenon in a methodically reflected way. The pre-
sent study shows that the phenomenologies of Husserl, Sartres, and
Merleau-Ponty are theoretically at a loss when faced with this task.
For the Advaita Vedānta, in turn, the quandary this task provides is
the prerequisite and motive of its philosophical praxis. By means of
the concept of impersonal subjectivity, those moments of Self-aware-
ness are thus identified, which are accessible from a phenomenologi-
cal perspective. But against the background of a vedāntic system they
allow for a recapitulation of phenomenological theorizing.

The Author:

Robert Lehmann, born 1985, is a research assistant at the University
of Greifswald.



Alber 48996 / p. 5 /10.10.2019

Robert Lehmann

Stiller Zeuge – Bewegtes Leben
Selbstbewusstsein in Phänomenologie und Advaita-Vedānta

Die Frage des Selbstbewusstseins gehört zu den entscheidenden Her-
ausforderungen philosophischer Forschung. Insbesondere phäno-
menologische Untersuchungen dürfen sich nicht vorschnell darauf
ausrichten, Selbstbewusstsein zum Gegenstand begrifflicher Bestim-
mungen zu machen. Zuvor müssen sie sich die Aufgabe stellen, dieses
Phänomen methodisch reflektiert in Erfahrung zu bringen. Die vor-
liegende Studie zeigt, dass die Phänomenologien Husserls, Sartres
und Merleau-Pontys angesichts dieser Aufgabe in eine theoretische
Verlegenheit geraten, die für den Advaita-Vedānta Voraussetzung
undMotiv philosophischer Praxis ist. Mittels des Begriffs impersona-
ler Subjektivität werden so diejenigen Momente von Selbstbewusst-
sein identifiziert, die in phänomenologischer Perspektive zugänglich
sind, vor dem Hintergrund einer vedāntischen Systematik aber
Anlass zu einer Rekapitulation phänomenologischer Theoriebildung
geben.

Der Autor:

Robert Lehmann, geb. 1985, ist wissenschaftlicher Assistent an der
Universität Greifswald.



Alber 48996 / p. 6 /10.10.2019

Gedruckt mit freundlicher Unterstützung der Geschwister
Boehringer Ingelheim Stiftung für Geisteswissenschaften
in Ingelheim am Rhein

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER
in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48996-3



Alber 48996 / p. 7 /10.10.2019

In jedem ernsteren philosophischen Problem
reicht die Unsicherheit bis an die Wurzel hinab.
Man muß immer darauf gefaßt sein,
etwas ganz Neues zu lernen.

L. Wittgenstein (Bemerkungen über die Farben §15)



Alber 48996 / p. 8 /10.10.2019



Alber 48996 / p. 9 /10.10.2019

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Verzeichnis der häufigsten Abkürzungen . . . . . . . . . . . . 15

0. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
0.1 Gang der Arbeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
0.2 Phänomenologischer Horizont . . . . . . . . . . . . . . 26
0.3 Interkultureller Horizont . . . . . . . . . . . . . . . . 36

Kapitel I . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 49

1. Husserls Paradoxie der Subjektivität . . . . . . . . . . . 49
1.1 Das logische und das lebendige Paradox . . . . . . . . . 52
1.2 Fruchtbares Scheitern . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

1.2.1 Welt, Gemeinschaft, Einsamkeit . . . . . . . . . . 57
1.2.2 Das Fremde im Eigenen . . . . . . . . . . . . . . 61
1.2.3 Reduktion und Abstraktion . . . . . . . . . . . . 62
1.2.4 Einfühlung und die Reziprozität der

Fremderfahrung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 67
1.3 Das fungierende Ur-Ich und die natürliche als eine

transzendentale Einstellung . . . . . . . . . . . . . . . 72
1.4 Finks Zuschauer und das Sich-selbst-Erkennen des

Absoluten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 79
1.5 Die Ichspaltung und der interessiert uninteressierte

Zuschauer bei Husserl . . . . . . . . . . . . . . . . . . 92
1.6 Bewusste Untiefe – Transzendentale und existenzielle

Epoché . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

9



Alber 48996 / p. 10 /10.10.2019

2. Selbstbewusstsein und Selbsterfahrung als Probleme des
Zeitbewusstseins . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

2.1 Der gerade und der gewendete Blick . . . . . . . . . . . 111
2.2 Ungegenständliches Zeitbewusstsein als

Selbstwahrnehmung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 116
2.3 Vorreflexives Selbstbewusstsein –

eine analytische Annäherung . . . . . . . . . . . . . . 120
2.4 Die Reflexionstheorie des Selbstbewusstseins und

die Metaphysik der Präsenz . . . . . . . . . . . . . . . 126
2.5 Das Faktum des Mit-sich-vertraut-Seins . . . . . . . . . 135
2.6 Vorreflexives Selbstbewusstsein bei Husserl –

konstitutionstheoretische Hinsichten . . . . . . . . . . 139
2.7 Die Erfahrung lebendiger Gegenwart –

impersonale Subjektivität . . . . . . . . . . . . . . . . 152
2.7.1 Erlebte und lebendige Gegenwart . . . . . . . . . 152
2.7.2 Das Ärgernis lebendiger Gegenwart . . . . . . . . 157

Kapitel II . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 173

3. Spuren impersonaler Subjektivität in der
phänomenologischen Philosophie Sartres . . . . . . . . . 173

3.1 Impersonales Bewusstsein beim frühen Sartre . . . . . . 174
3.2 Ein latenter Dualismus . . . . . . . . . . . . . . . . . 179
3.3 Erste Entscheidungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 181
3.4 Das Verhältnis des unpersönlichen Bewusstseins zum Ego 186

3.4.1 Binnenstruktur des Ego . . . . . . . . . . . . . . 186
3.4.2 Projektion und Hypnose . . . . . . . . . . . . . . 191
3.4.3 Intimität und Interiorität . . . . . . . . . . . . . 193
3.4.4 Autophobie und Epoché . . . . . . . . . . . . . . 197

3.5 Erfahrung als Seinsweise . . . . . . . . . . . . . . . . 202

4. Selbstbewusstsein in Das Sein und das Nichts . . . . . . . . 209
4.1 Entschiedenes Scheitern – der ontologische und der

metaphysische Horizont von Das Sein und das Nichts . . 209
4.1.1 Sein, Erscheinen, Bewusstsein . . . . . . . . . . . 210
4.1.2 An-sich und Für-sich . . . . . . . . . . . . . . . 213
4.1.3 An-sich-für-sich . . . . . . . . . . . . . . . . . . 217

10

Inhalt



Alber 48996 / p. 11 /10.10.2019

4.2 Die Binnenstruktur des Für-sich . . . . . . . . . . . . . 225
4.2.1 Fragmentierte Präsenz – die Krux der Theorie des

präreflexiven Cogito . . . . . . . . . . . . . . . 225
4.2.2 Das ekstatische und das gegenwärtige Selbst . . . 232

4.2.2.1 Anwesenheit bei sich –
zwei Spiegel, die Welt und ein Zeuge . . . . 233

4.2.2.2 Abwesenheit von sich – Personalität und Ego 236
4.2.2.3 Einen Augenblick, bitte! –

Zeitlichkeit, Reflexion und Ego . . . . . . . 241
4.3 Die Faszination Rousseaus . . . . . . . . . . . . . . . . 256

Kapitel III . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261

5. Aspekte einer Phänomenologie des Selbstbewusstseins bei
Merleau-Ponty . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261

5.1 Das klaustrophobe, das allmächtige und das offene Selbst –
Intellektualismus und Epoché . . . . . . . . . . . . . . 262

5.2 Engagierter Leib, uninteressierter Zuschauer und ein
notwendiger Zeuge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 271

5.3 Transzendentales Feld und transzendentales Geschehen . 276
5.3.1 Das transzendentale als ein impersonales Feld . . . 276
5.3.2 Das stillschweigende Cogito und das letzte

Bewusstsein als Gegenwart bei der Welt . . . . . . 282
5.3.3 Notwendiger Zeuge – ein unüberwindlicher

Solipsismus und Gott als der Andere . . . . . . . 298

Kapitel IV . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 311

6. Selbst und Selbstbewusstsein im Advaita-Vedānta . . . . . 311
6.1 Historisch-systematische Orientierung . . . . . . . . . 313

6.1.1 Die Quellen des Advaita-Vedānta . . . . . . . . . 314
6.1.2 Gauḍapāda . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 321
6.1.3 [Selbst] . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 331
6.1.4 Śaṅkaras Vedānta . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

6.1.4.1 Standpunkte und Stufen der Realität . . . . 339
6.1.4.2 Die große Täuschung und der Deus ludens . 344
6.1.4.3 Mittel und Methoden . . . . . . . . . . . . 350
6.1.4.4 Śaṅkaras Schüler . . . . . . . . . . . . . . 361

11

Inhalt



Alber 48996 / p. 12 /10.10.2019

6.2 Methodische Orientierung . . . . . . . . . . . . . . . . 364
6.2.1 Disziplinäre Verquickungen . . . . . . . . . . . . 364
6.2.2 Phänomenologie und Advaita-Vedānta . . . . . . 369

7. Elemente einer Phänomenologie des Selbstbewusstseins im
Advaita-Vedānta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 382

7.1 Erkenntnistheoretische Grundzüge . . . . . . . . . . . 382
7.1.1 Śaṅkaras phänomenologische Redlichkeit . . . . . 382
7.1.2 Rudimente einer Theorie sinnlicher Erkenntnis . . 388

7.2 Phänomenologische Grundzüge . . . . . . . . . . . . . 392
7.2.1 Person und Selbst . . . . . . . . . . . . . . . . . 392
7.2.2 Reflexion und Übertragung . . . . . . . . . . . . 403
7.2.3 sākṣin – Stiller Zeuge . . . . . . . . . . . . . . . 409

8. Schlussbetrachtungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 426

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 430

12

Inhalt



Alber 48996 / p. 13 /10.10.2019

Vorwort

Wirmüssen kaum soweit gehen wie Pascal und das ganze Unglück der
Welt darauf zurückführen, dass es uns nicht gelingt, ruhig in einem
Raum zu bleiben. Doch es kann sicher zu den ausnehmend schwieri-
gen Übungen zählen, eine Zeit der Stille mit sich selbst zu verbringen.
Das vorliegende Buch – eine überarbeitete Version meiner Disserta-
tion, die ich im Frühjahr 2017 an der Universität Greifswald vertei-
digt habe – ist das Ergebnis einer Auseinandersetzung mit zwei phi-
losophischen Traditionen, für die sich gewissenhaftes Philosophieren
dadurch auszeichnet, auch dieser Schwierigkeit standzuhalten.

Das kontemplative Moment der Philosophie ist nicht unbedingt
zeitgemäß. Zu übermächtig erscheinen die Herausforderungen, vor
die der ökologische, globalpolitische, digitale überhaupt technische
Wandel uns stellt, als dass wir es uns leisten könnten, den philosophi-
schen Anspruch auf Selbsterkenntnis tatsächlich durch eine radikale
Wende auf uns selbst einzulösen. Eine solche Wende scheint umso
verdächtiger, wenn sie sich von den Traditionen inspirieren lässt, die
uns die Philosophien des Ostens anbieten. Trotz der weithin sicht-
baren Entwicklung interkulturellen Philosophierens schwelt immer
noch das Vorurteil, eine solche Inspiration stehe im Zeichen eines
Eskapismus, der mit innerem Frieden im Herzen dem Untergang der
Menschheit beiwohnt. Dieses Vorurteil ist aber kaum mehr als Aus-
druck der genannten Schwierigkeit. Konfrontiert die Wende zu uns
selbst doch zunächst mit dem inneren Tumult eines bewegten Lebens,
für das die Bezeichnung »Bewusstseinsstrom« nur ein höflicher Eu-
phemismus sein kann. Die Wucht, mit der die Ruhe eines Raumes die
Wasser des Bewusstseins aufwühlen kann, verlangt in der Tat ein
Pathos der Distanz. Wenn wir verstehen wollen, was es heißt, Be-
wusstsein von uns selbst zu haben, müssen wir uns erst enthalten.
Hier haben wir aber nicht die stille Kultivierung eines asketischen
Ideals, sondern einer methodischen Sensibilität vor uns, die dem sin-
gulären Rätsel des Selbstbewussteins gerecht werden will.

13



Alber 48996 / p. 14 /10.10.2019

Diese Arbeit versteht sich als Beitrag zu einer Philosophie, die
diesem Rätsel durch methodisch reflektierte Selbsterfahrung auf die
Spur zu kommen versucht. Wie jede auf einer Wende der Erfahrung
beruhende Forschung weiß eine solche Bewusstseinsphilosophie um
ihre galileische Verantwortung. Die Herausforderung ist, nicht allein
mit seinen Argumenten zu überzeugen, sondern dazu zu bewegen,
hinzusehen. Ob Jupitermonde oder das Selbst – wir müssen einen
Blick riskieren.

Da, wo dieses Buch gelungen ist, ist es nicht zuletzt Resultat glück-
licher Begegnungen, und so gibt es eine Reihe von Menschen, denen
ich an dieser Stelle von Herzen danken möchte:

meinem Doktorvater, Michael Astroh, ohne dessen sokratische
Gelassenheit und ruhige Räume, diese Arbeit nicht hätte entstehen
können; meinem Zweitgutachter Rolf Elberfeld, dessen Hildesheimer
Kolloquien stets Quelle der Inspiration und Ermutigung waren; mei-
nen Eltern, Brigitte und Egbert Lehmann, für ihre liebevolle Zuver-
sicht; Haṃsa für die Enttäuschungen; Ram Adhar Mall für den frü-
hen Zuspruch, der einige Zweifel des Anfangs zerstreuen konnte;
Birgit Recki für den frühen Widerspruch, der einige fruchtbare Zwei-
fel weckte; Mark Miller für das »why not?«; Anna Berres für das
Hineintäuschen insWahre (Tak for Alt); Marcus Schmücker für Hilfe
bei den Herausforderungen des Sanskrits und manchem wichtigen
Hinweis; Katrin Felgenhauer, Christine Neubert, Hannes Pohlman,
Robert Jende und Georg Meier für das heitere Philosophieren jenseits
des Schreibtisches; Till Ermisch für das richtige Motto zur richtigen
Zeit, Lukas Trabert vom Verlag Karl Alber und den Herausgebern der
Reihe Phänomenologie für die freundliche Aufnahme, den Damen
und Herren der Boehringer Ingelheim Stiftung für Geisteswissen-
schaften für die Bereitstellung des Druckkostenzuschusses.

Leipzig, im Januar 2019

14

Vorwort



Alber 48996 / p. 15 /10.10.2019

Verzeichnis der häufigsten Abkürzungen

Die vollständigen bibliographischen Angaben finden sich im Literaturver-
zeichnis.

Edmund Husserl
Ideen I Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen

Philosophie
Krisis Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzenden-

tale Phänomenologie.
CM Cartesianische Meditationen
EU Erfahrung und Urteil

Eugen Fink
VI. CM VI. Cartesianische Meditation

Jean-Paul Sartre
TE Transzendenz des Ego
Imag Die Imagination
SuS Selbstbewusstsein und Selbsterkenntnis
SN Das Sein und das Nichts

Maurice Merleau-Ponty
SV Struktur des Verhaltens
PhW Phänomenologie der Wahrnehmung
SuU Das Sichtbare und das Unsichtbare

Sanskritliteratur

Upaniṣaden

Die Upaniṣaden werden, wo nicht anders angegeben, in der Übertragung von
Deussen (2007) und unter Angabe der dort verwendeten Einteilung zitiert, z.B.
(BĀU, III.4.2) = 3. Kapitel, 4. Abschnitt, 2. Vers.; bzw. (KeU, II.3) = 2. Kapitel,
3. Vers.

BĀU Bṛhadāraṇyaka-Upaniṣad
ChU Chāndogya-Upaniṣad

15



Alber 48996 / p. 16 /10.10.2019

KU Kaṭha-Upaniṣad
KeU Kena-Upaniṣad
MU Muṇḍaka-Upaniṣad

Kommentare (bhāṣya) und eigene Abhandlungen (prakaraṇa grantha)
Śaṅkaras:

Die Quellen der bhāṣya und prakaraṇa grantha sind dem Literaturverzeichnis
zu entnehmen. Sie werden nach der dort verwendeten Einteilung der Orignal-
texte, die bhāṣya zudem unter der Angabe der Seitenzahl des Kommentars
zitiert.

ABh Adhyāsabhāṣyam (Einleitung zum Brahmasūtrabhāṣya)
BhGBh Bhagavadgītābhāṣya
BĀUBh Bṛhadāraṇyaka-Upaniṣadbhāṣya
BSBh Brahmasūtrabhāṣya
ChUBh Chāndogya-Upaniṣadbhāṣya
KeUBh Kena-Upaniṣadbhāṣya
MUBh Muṇḍaka-Upaniṣadbhāṣya
DdV Dṛgdṛśya Viveka
Upad Upadeśasāhasrī
VC Vivekacūḍāmaṇi

Andere Sanskritliteratur

Die Quellen der übrigen Sanskritliteratur sind dem Literaturverzeichnis zu
entnehmen. Sie werden nach der dort verwendeten Einteilung zitiert.

BhG Bhagavadgītā
BS Brahma-Sūtra(s)
ManU Māṇḍūkyaupaniṣadkārikā (Gauḍapāda)
MMK Mūlamadhyamakakārikā(s) (Nāgārjuna)

16

Verzeichnis der häufigsten Abkürzungen



Alber 48996 / p. 17 /10.10.2019

0. Einleitung

Selbstverständliches fragwürdig werden zu lassen, ist eine bewährte
Form philosophischer Praxis. Was der Philosophie rätselhaft ist, wird
es oft dadurch, dass einen Augenblick länger zur Geltung kommt, was
die alltägliche Orientierung fraglos lässt. Selbsterkenntnis ist schon
deshalb ein so gewichtiges Element philosophischer Kultur, weil sie in
diesem Sinne zugleich nahe liegendes und anstößiges Unterfangen
ist. Nicht nur dürften wir selbst zu den Momenten der Wirklichkeit
gehören, über die wir die meisten und intimsten Vorurteile hegen, es
ist bekanntermaßen auch keineswegs klar, ob die Frage »Wer bin
ich?« eine philosophische Frage ist. Wenigstens wird sie sich nur be-
dingt allgemein verbindlich beantworten lassen. Die Frage, was es
heißt, Bewusstsein von sich selbst zu haben, besitzt hingegen an-
erkanntermaßen die Dignität, ein philosophisches Rätsel anzuzeigen.

Phänomenologie kann als diejenige philosophische Bewegung
gelten, für die diese beiden Fragen in einer entscheidenden Hinsicht
ununterscheidbar sind. Beide lassen sich nur im Rahmen kultivierter
Selbsterfahrung beantworten. Die tradierte Form dieser Selbsterfah-
rung sprechen wir wohl seit Leibniz als Reflexion an.1 Das allzu
vertraute Bild von Bewusstsein, das sich vermöge einer besonderen
Anlage zur Selbstreferenzialität in den Blick nimmt, ist in der phäno-
menologischen Tradition und darüber hinaus so sehr Ausgangspunkt,
wie es Kritikpunkt ist. Denn Bewusstsein, das ich von mir selbst habe,
als solches bewusst und theoretisch verfügbar zu machen, scheint das
in Frage stehende Phänomen auf eigentümliche Weise zu verfehlen.
Müssen wir doch schon in Anspruch nehmen, was wir uns gegen-
ständlich zugänglich zu machen suchen. Innerhalb der drei klassi-

17

1 Vgl. Monadologie §30. »Durch die Erkenntnis der notwendigen Wahrheiten und
durch ihre Abstraktionen, sind wir auch zu den reflexiven Akten erhoben, die uns
ein Ich denken und Betrachtungen darüber anstellen lassen, daß dies und jenes in
uns ist.« Leibniz (2005), 27.



Alber 48996 / p. 18 /10.10.2019

schen phänomenologischen Positionen, deren Untersuchung der ers-
te Teil der vorliegenden Arbeit gewidmet ist, zeichnet sich angesichts
dieses Bildes in verschiedenen Facetten eine philosophische Verlegen-
heit ab, die sich in Husserls Begriff lebendiger Gegenwart, Sartres
Begriff des präreflexiven Cogito und Merleau-Pontys Begriff des
stillschweigenden Cogito artikuliert. Diese Verlegenheit motiviert
sich aus einer Spannung zwischen den begrifflichen Dispositionen,
die Struktur und Dokumentation phänomenologischer Selbsterfah-
rung organisieren, der Beiläufigkeit dieser Erfahrungen selbst und
der umgreifenden philosophischen Architektur einer Theorie des Be-
wusstseins, in der diese Erfahrungen ihren Ausdruck finden.

Von phänomenologischer Warte aus kann es darum kaum einer-
lei sein, an welcher Erfahrung man anhebt, Selbstbewusstsein phi-
losophisch zu problematisieren. Wir gelangen natürlicherweise zu
einem anderen Fokus, wenn wir unsere Überlegungen zu Begriff
und Phänomen des Selbstbewusstseins an den vertrauten Momenten
rationalen Selbstbezugs organisieren, in denen wir uns als psycho-
soziale, zu Ich-Gedanken fähige Wesen erleben, als wenn wir auch
solche Selbsterfahrungen berücksichtigen, wie sie aus dem metho-
disch geleiteten Einstellungswechsel phänomenologischer Epoché
entspringen, oder solche, aus denen uns die zumeist dämmrigenModi
ichlosen oder ichfernen Erlebens vertraut sind. Besonders das blasse
Zwischenreich des Einschlafens, das zähe Zerstreuen des Weltbezugs
durch Rausch oder Synkope und das »anonym[e] Sich-Bilden einer
Welt beim Erwachen aus einer Narkose« (Frank 2012, 8) legen, wie
auch der phänomenologische Zugriff, zuweilen eine Rede von Selbst-
bewusstsein nahe, die dem »›Feld‹- oder ›Dimensions‹-Charakter des
Bewusstseins« (ebd.) Rechnung trägt. Ein wieder anderer Fokus muss
sich ergeben, wenn man solche Selbsterfahrungen in Erwägung zieht,
wie sie die begrifflichen und ästhetischen Differenzierungen philoso-
phischer Kulturen anzeigen, in denen sich die Frage nach Selbst-
bewusstsein im Rahmen soteriologischer Praxis stellt und Selbst-
bewusstsein nicht vordergründig als zu erklärendes Phänomen,
sondern als existenzielle Aufgabe zur Geltung kommt.2

18

Einleitung

2 Wenn im Folgenden der Begriff einer Soteriologie bzw. einer entsprechenden Praxis
in Anspruch genommen wird, so handelt es sich um ein Zugeständnis an die Tradition
westlicher Indologie, die auch das indische Ideal der Befreiung (mokṣa) unter diesen
Begriff zu bringen sich angewöhnt hat. Es sei aber schon einleitend darauf hingewie-
sen, dass sowohl die heilsgeschichtliche und teleologische Konnotation des christ-
lichen Erlösungsbegriffs als auch die Vorstellung, eine entsprechende postmortale



Alber 48996 / p. 19 /10.10.2019

Der zweite Teil der vorliegenden Arbeit wird sich in diesem Sin-
ne einer philosophischen Analyse der entsprechenden Elemente des
Advaita-Vedānta widmen, wie er von Śaṅkara im Indien des 8. Jh.
kodifiziert wurde. Als philosophische Maxime des Vedānta kann die
Auffassung gelten, menschliches Bewusstsein entfalte natürlicher-
weise und in dem Maße eine falsche Vorstellung von sich selbst, wie
es sich fortschreitend als distinkte individualisierte und personalisier-
te Entität (jīva) auffasse, die einer Welt mannigfaltiger Erscheinun-
gen gegenüberstünde. Dementsprechend zielen die philosophischen
Verfahren des Vedānta Śaṅkaras darauf, das wahre Selbst (ātman)
des Menschen durch einen Begriff von Bewusstsein (caitanya) zu be-
stimmen, der dieses Selbst nicht nur als das Feld alles durchdringen-
den (vibhu), selbstleuchtenden (svayaṃprakāśa) und selbsterschei-
nenden (svayaṃsiddhā) Bewusstseins ausweist, sondern zugleich
erlaubt, es als wesensgleich mit dem brahman genannten absoluten
Urgrund aufzufassen und als solches in Erfahrung zu bringen.

Die folgende Untersuchung lässt sich als der Versuch verstehen,
die Erfahrung einer in ihrer intimen Nähe unverfügbaren Subjekti-
vität, wie sie sich an den phänomenologischen Bemühungen um eine
Beschreibung von Selbstbewusstsein abzeichnet, mit der vedān-
tischen Beschreibung von Selbsterfahrung zu konturieren, die eine
solche Subjektivität als eigentliche Form von (Selbst-)Bewusstsein
bestimmt. Der leitende methodologische Imperativ der Arbeit lässt
sich dementsprechend wie folgt angeben: Wir sollten offen bleiben
für die Möglichkeit, dass die Antwort auf die Frage, was es heißt,
Bewusstsein von sich selbst zu haben, nicht Bestätigung und Begrün-
dung, sondern Vertiefung und Verwandlung unseres Selbstverständ-
nisses bedeutet.3 Eine phänomenologische Antwort auf diese Frage
wird sich nur im Vollzug ihrer Beantwortung fortschreitend abzeich-
nen lassen.

19

Einleitung

Erlösung vollziehe sich im Horizont einer Hinwendung zu einem personal gedachten
Schöpfergott, im Falle des Advaita-Vedānta, irreführend sind.
3 In diesem Sinne nehme ich Husserls implizite Programmatik der Cartesianischen
Meditationen ernst, die bekanntlich nicht mit Descartes, sondern Augustinus enden:
»›Noli foras ire‹, sagt Augustinus, ›in te redi, in interiore homine habitat veritas‹.«
(CM, 161) Und wie schon der weniger berühmte Nachsatz in De vera religione zeigt,
geht es Augustinus nicht um ein fundamentum inconcussum, sondern gerade um die
Fragwürdigkeit des esse im sum des Cogito. »Wenn du entdeckst, von welch unbe-
ständiger Beschaffenheit du bist, dann überschreite auch noch dich selbst.« Augusti-
nus (1983), 72.



Alber 48996 / p. 20 /10.10.2019

Ziel wird es im Folgenden deshalb nicht sein, dem interkulturel-
len Projekt einen weiteren Vergleich beizusteuern, Unterschiede und
Gemeinsamkeiten im Horizont einer Ost-West-Dichotomie disku-
tierbar zu halten. Ziel ist es in einem ersten Schritt, konzeptuelle
Spannungen innerhalb der phänomenologischen Analysen Husserls,
Sartres und Merleau-Pontys so sichtbar werden zu lassen, dass sich
der Punkt philosophischer Selbstbesinnung zeigt, von wo aus die
Intuitionen fruchtbar werden, die die Entfaltung des Begriffs von
Selbstbewusstsein leiten. Da, wo phänomenologische Philosophie in
die Verlegenheit eines Bewusstseinsbegriffs gerät, der ihre tradierte
Doktrin gegenständlicher und reflexiver Erkenntnis prekär werden
lässt, zeigt sich die Dringlichkeit seiner Anerkennung einerseits an
dem Bedürfnis, dem Regressproblem eines am Reflexionsbegriff ent-
wickelten Verständnisses von Selbstbewusstsein4 gerecht zu werden.
Andererseits fordert phänomenologische Redlichkeit, auch solche Er-
fahrungen gelten zu lassen, in denen der natürliche Selbstbezug eines
um sich selbst wissenden Individuums fragwürdig wird. Dies wird er
schon insofern, als sich die durch die Leistung der Reflexion etablierte
Selbstspaltung von Bewusstsein in Reflektierendes und Reflektiertes
eben als Leistung von Bewusstsein zeigt, dessen lebendiger Vollzug
durch eine Homogenität und Kohäsion gekennzeichnet ist, die die
reflexiven Strukturen gegenständlicher Orientierung zu einer späten
Leistung degradieren. Die quasi schizophrene Spannung, die dem Be-
wusstseinsbegriff durch den Fokus auf den Reflexionsbegriff einge-
schrieben ist, hat deshalb sowohl innerhalb als auch außerhalb der
phänomenologischen Diskussion die Intuition vorreflexiven Selbst-
bewusstseins wachgehalten.5

20

Einleitung

4 Der Regress entsteht, wenn man Selbstbewusstsein dadurch verstehen will, ein zu-
nächst unbewusstes Bewusstsein anzunehmen, das erst durch einen – selbst unbe-
wussten – höherstufigen Akt vergegenständlicht wird, der seinerseits, um als bewusst
zu gelten, von einem höherstufigen Akt vergegenständlicht werden muss, und so ad
infinitum.
5 Die aktuelle Diskussion hat sich an dem 1966 von Dieter Henrich im Anschluss an
Fichte wieder aufgedeckten Desiderat von Selbstbewusstseinstheorien entzündet, die
Selbstbewusstsein als Reflexion im Sinne einer Rückwendung von Bewusstsein auf
sich selbst verstehen. Der entsprechende Ausdruck eines präreflexiven Selbstbewusst-
seins ist Frank zufolge allerdings zuerst bei Sartre nachzuweisen. Vgl. Frank (2014),
12. Und nach wie vor nimmt der zeitgenössische Diskurs hier seinen Ausgang. (Vgl.
die jüngsten Beitrage in Miguens/Preyer/Morando 2016). Der Idee nach kennt aber
auch Husserl »ein unterstes Erleben, daß die Voraussetzung ist für alles reflektieren-
de« (Hua Mat. VIII, 36). Zentrale phänomenologische Entwicklungen und entspre-



Alber 48996 / p. 21 /10.10.2019

Eine scheinbar schizophrene Struktur menschlicher Subjektivi-
tät findet sich auch an den Wurzeln der philosophischen Kultur In-
diens. Das Bild zweier Vögel, der eine bewegt, der andere unbewegt,
das uns in der Muṇḍaka-Upaniṣad begegnet, zählt zu den überkom-
menen Gleichnissen für die Verfasstheit menschlichen Bewusstseins.6

dvā suparnā sayujā sakhāyā
samānaṃ vṛkṣaṃ pariśaṣvajāte
tayor anyaḥ pippalaṃ svādv atti

anaśnann anyo abhicākaśīti (MU, III.1.1)

Zwei Adler, zusammen angespannte Genossen,
umklammern den gleichen Baum.

Von ihnen ißt der eine die süße Feige,
der andere schaut ohne zu essen zu.7

Für Śaṅkara drückt diese Analogie das Verhältnis zwischen dem indi-
viduierten menschlichen Selbst (jīva) und dem höheren Selbst
(ātman) aus, das dem bewegten Leben des jīva als Zeuge (sākṣin) bei-
wohnt.8 Die Dopplung des Selbst markiert hier allerdings nicht
Strukturmomente entschiedener Reflexion, sondern die durch eine
bestimmte Art von Unwissen (avidyā) generierte Übertragung (ad-
hyāsa) falscher Überlagerungen (upādhi) auf den ātman, die der Ad-
vaita-Vedānta zu identifizieren und zu beseitigen sucht.

In einem zweiten Schritt sollen die historischen und systemati-
schen Elemente der entsprechenden Bewusstseinskonzeption Śaṅ-
karas so entwickelt werden, dass der Begriff des ātman und seine
methodische Konkretion als sākṣin bzw. die Vorstellung einer den
Bewusstseinsbewegungen (vṛtti) zugrunde liegenden Dimension des
Bewusstseins als Kernbegriff einer phänomenologischen Theorie des

21

Einleitung

chende Brückenschläge zwischen Phänomenologie und der Philosophy of Mind fin-
den sich bei Zahavi/Gallgher (2008) und Zahavi (2013). Seit den Siebzigern verteidigt
Frank die Vorstellung eines nicht-relationalen und nicht-reflexiven Selbstbewusst-
seins. Siehe zuletzt Frank (2012) und Frank (2015). Auch am vedāntischen Begriff
eines selbstleuchtenden Bewusstseins hat sich eine Debatte um den theoretischen
Status präreflexiven Bewusstseins entwickelt. Für eine systematische Unterscheidung
von präreflexivem, also selbstleuchtendem Bewusstsein (svayprakāśa) und reflexi-
vem, also fremdbeleuchtetem (paraprakāśa) siehe MacKenzie (2007).
6 Für eine kulturkritische Interpretation des in diesem Bild angelegten quasi schizo-
phrenen Verständnisses des menschlichen Selbst für die indische Kultur siehe Mathur
(1972).
7 Vgl. Slaje (2009), 361.
8 MUBh, III.1.1, 138f.



Alber 48996 / p. 22 /10.10.2019

Selbstbewusstseins zur Geltung kommen. Die leitende Intuition der
vorliegenden Untersuchung besagt, dass die in diesem Bild ausge-
drückte Dichotomie zwischen bewegtem Leben und stillem Zeugen
als Heuristik zur Freilegung einer fundamentalen Bewusstseinsstruk-
tur ernst genommen werden soll. Das Pathos der Distanz, das in dem
Bild des Zeugen zum Ausdruck kommt, wird also nicht als Disposi-
tion geistiger Vermögen zu Introspektion und Autoobservation
verstanden. In ihm drückt sich auch nicht die hypnotische Gesamt-
dämpfung eines asketischen Ideals9, das Desengagement kultivierter
Rationalität10 oder die substanzialistische Hypostasierung eines Ho-
munkulus11 aus. Hier geht es darum, ein phänomenologisch ausweis-
bares Strukturmoment von Bewusstsein, eine Dimension von Sub-
jektivität überhaupt zur Geltung zu bringen. Eine Dimension, die es

22

Einleitung

9 Nietzsche hatte den Advaita-Vedānta neben dem Platonismus bereits in der Vorrede
zu Jenseits von Gut und Böse zu einer Fratze der dogmatischen Philosophie erklärt. In
seiner Streitschrift Zur Genealogie der Moral wird er Śaṅkaras Vedānta dann zum
Vertreter eines lebensverneinenden asketischen Ideals und Nihilismus machen. Vgl.
Nietzsche (2013b), 118 und 135 f. Für einige historische Voraussetzungen des
Vedāntaverständnisses Nietzsches, die diese kurzsichtige Auffassung erhellen, siehe
Rollmann (1978) und Smith (2004).
10 Eine Entfaltung der geistesgeschichtlichen Entwicklung eines Ideals wissenschaft-
licher und ethischer Selbstbeherrschung und einer entsprechenden »desengagierten
Vernunft« bietet Taylor. Die Wendung zum Subjekt, die der neuzeitlichen Philoso-
phie seit Descartes attestiert wird, geht demnach mit einer Selbstbestimmung einher,
die, sich vorrangig von ihrer erkenntnistheoretischen Motivation her legitimierend,
einer gewissen präferierten Kultur abendländischer Selbstwahrnehmung Kontur ge-
geben hat: der rationalen Selbstbeherrschung. Taylors Historiographie der »Verinner-
lichung« verfolgt das abendländische Thema der Selbstbeherrschung von der Vorherr-
schaft der Vernunft als Anschauung kosmischer Ordnung bei Platon, über die
Selbstbesinnung Descartes zu der Locke’schen Vorstellung eines zu radikalem Des-
engagement fähigen Subjekts, das vermöge dieser Distanzierungsleistung eine um-
fassende, instrumentelle Kontrollfunktion auszuüben imstande ist. Mit dieser aus
dem Geiste radikaler Subjektivität entstandenen Selbstobjektivierung geht ein Men-
schenbild einher, und hier sieht Taylor sicher zu Recht eine »der großen Paradoxien
der neuzeitlichen Philosophie«, in dem die letzten Reste von Subjektivität der natur-
wissenschaftlichen Sicht aus der Perspektive der dritten Person gewichen sind. Vgl.
Taylor (1994), 310–319.
11 Es ist weder das Anliegen dieser Arbeit, dem stillen Zeugen einen Platz im »Carte-
sischen Theater« zu sichern, noch mit ihm den Geist aus der Maschine zu vertreiben.
Die phänomenologische Fragerichtung erlaubt, sich der kategorialen Verlegenheit,
etwas Zutreffendes über das Körper-Geist-Problem sagen zu wollen, zu enthalten.
Etwaige ontologische Verpflichtungen der hier behandelten Denker werden aber da
herauszustellen sein, wo sie Gang und Explikation entsprechender Selbsterfahrung
betreffen.



Alber 48996 / p. 23 /10.10.2019

zu gewinnen, nicht zu erzeugen gilt. Sie entgleitet den phänomeno-
logischen Reflexionen stets dort, wo sie nicht berücksichtigen, dass
sich philosophische Selbsterfahrung im Allgemeinen und phänome-
nologische Selbsterfahrung im Besonderen nicht in vorsätzlicher Dis-
tanz entfalten kann. Da schon Selbsterfahrung unter phänomeno-
logischer Epoché die Ordnung der natürlichen Einstellung brüchig
werden lässt, muss man berücksichtigen, dass eine Ausweitung ihres
Zugriffs auf das basale Selbstverständnis personaler Wirklichkeit die
prinzipiell nicht antizipierbare Anstrengung intimer Wandlung evo-
ziert und ihre gemeinsame Kultivierung einfordert.

Für die Philosophie des Advaita-Vedānta ist es der zentrale Be-
griff des Zeugen (sākṣin), der in diesem Zusammenhang Aufmerk-
samkeit verdient. Versuche, diesen Begriff etwa mit der Konzeption
des uninteressierten Zuschauers Husserls oder mit Sartres Vorstel-
lung eines transparenten Bewusstseins in Verbindung zu bringen,
beschränken sich bisher auf den Aufweis der Möglichkeiten und
Grenzen begrifflicher Äquivalenz. (Vgl. Gupta 1992, Chartterjee
1982) Die vorliegende Arbeit ist hingegen nicht auf einen äußeren
Vergleich hin angelegt, fragt also nicht nach möglichen begrifflichen
Äquivalenzen. Vielmehr wird die in entschiedener Selbsterfahrung
sich aufdrängende Grenze reflexiven und personalen Selbstbezugs in
verschiedenen theoretischen Facetten so zu fassen sein, dass sie auf
eine Dimension verweist, für die ich den Ausdruck impersonale Sub-
jektivität12 verwende. Zwar wird sich in den drei Phänomenologien,
deren Erörterung im ersten Teil der vorliegenden Arbeit zu unter-
nehmen ist, beiläufig nicht nur der Begriff, sondern im Falle Sartres
und Merleau-Pontys der Ausdruck eines »Zeugen« nachweisen las-
sen und die antisubstanzialistischen Bemühungen, die die drei Phi-
losophien in unterschiedlicher Gewichtung kennzeichnen, geben da-

23

Einleitung

12 Unter dem »Personalen« kann mit Husserl und mit der Vorläufigkeit einleitender
Bestimmung eine »vorstellende, fühlende, bewertende, strebende, handelnde« Sub-
jektivität verstanden werden, die in diesen »personalen Akten in Beziehung zu etwas«
(Hua IV, 185) steht. Es muss hier nicht entschieden werden, ob und in welchem Maße
eine entsprechende psychosoziale Struktur, mithin eine Persönlichkeit, oder ein Per-
son-Sein im engeren Sinne, d.h. eine entsprechende Subjektivität unter dem Ge-
sichtspunkt ihrer Vernunftbegabung und individuellen Autonomie verhandelt wird.
»Impersonale Subjektivität« soll zunächst nur zum Ausdruck bringen, dass es sich
um eine genuine Erfahrungsdimension, nicht um einen abstrakt zu erörternden Be-
reich vorbewussten Daseins handelt. In diesem Sinne ist »Subjektivität« eine Kate-
gorie des Erlebens und zeigt nicht die Frage nach einem »Subjekt« an. Siehe auch den
Interkulturellen Horizont dieser Arbeit.

→

Kapitel 0.3



Alber 48996 / p. 24 /10.10.2019

bei Gelegenheit, für ein differenziertes Verständnis eines Zeugen-
bewusstseins zu sensibilisieren. Die Vorstellung einer der reflexiv
strukturierten und personal engagierten Subjektivität gegenüber ur-
sprünglichen Dimension von Bewusstsein, die der Begriff des Zeugen
evoziert, führt aber allzu leicht in die theoretische Engführung, bei
dieser Dimension handle es sich um theoretische Abstraktion oder
unzulässige Hypostasierung eines uneinnehmbaren view from no-
where. Dieser Ansicht kann nicht durch Konfrontation, sondern nur
durch fortschreitende Freilegung von theoretischen Inkonsistenzen
begegnet werden, die daraus entstehen, dass eine impersonale Di-
mension in der phänomenologischen Selbsterfahrung angenommen
und ausgedrückt, aber nicht theoretisch anerkannt wird.

Im Folgenden kann es somit nicht genügen, die expliziten theo-
retischen Entwürfe so darzustellen, dass sie als mögliche Lösung für
überkommene erkenntnistheoretische Probleme wie etwa der reflexi-
onstheoretisch orientierten Vorstellung von Selbstbewusstsein zur
Geltung kommen. Philosophische Architektur und methodische Ord-
nung der entsprechenden Positionen werden in solchem Umfang zu
berücksichtigen sein, wie sie Einfluss auf den theoretischen Status
eines phänomenologischen Faktums haben, das sich nachdrücklich
einer gegenstandsorientierten Form der Erkenntnis entzieht. Da die-
ses Faktum nur an den Rändern phänomenologischer Erörterungen
auffällig und letztlich ärgerlich wird, ist nicht nur auf das zu sehen,
was die Philosophen sagen, sondern vor allem auf das, was sie tun.

0.1 Gang der Arbeit

Aus diesem Grund wurde darauf verzichtet, die Arbeit vordergründig
nach systematischen Gesichtspunkten zu organisieren. Die Schwelle
der Theoriebildung, an der die Frage nach Selbstbewusstsein phäno-
menologisch prekär wird, weil sie auf den Null- und Quellpunkt ge-
genständlicher Orientierung verweist, wird sich nur entlang der Be-
wegung phänomenologischer Arbeit, nicht quer zu ihr identifizieren
lassen.

Die beiden Abschnitte des ersten Kapitels sind deshalb zwei
zentralen Punkten der reifen Transzendentalphilosophie Edmund
Husserls gewidmet, an denen sich die phänomenologische Problem-
sphäre von Subjektivität und Selbstbewusstsein als solche abzeichnen
lässt.

24

Einleitung



Alber 48996 / p. 25 /10.10.2019

Im ersten Abschnitt wird die »Paradoxie der Subjektivität«, mit
der sich Husserl nach seiner transzendentalen Wende konfrontiert
sieht, zum Ausgangspunkt genommen, um einerseits sein Ver-
ständnis der Reichweite phänomenologischer Methode und ander-
seits den Weg zur Freilegung des phänomenologischen Datums des
Ur-Ichs zu beleuchten. Eine Diskussion der entsprechenden Vorstel-
lungen Eugen Finks wird es hiernach erlauben, die durch den Aufweis
urichlichen Erlebens angezeigte Problematik sowohl hinsichtlich phä-
nomenologischer Methodologie als auch hinsichtlich der Frage nach
dem Begriff eines phänomenologischen Absoluten zu vertiefen und
zugleich ein Desiderat des Husserl’schen Erfahrungsbegriffs auf-
zuweisen.

Der zweite Abschnitt wird Husserls frühe Analysen zum Zeitbe-
wusstsein zum Anlass nehmen, in die Problematik vorreflexiven
Selbstbewusstseins einzuführen. Der im ersten Kapitel skizzierte Be-
griff des Ur-Ichs wird hier als lebendige Gegenwart wieder begegnen
und Gelegenheit geben, eine Kritik dieses Begriffes sowie Husserls
Haltung zu Begriff und Methode der Reflexion zu diskutieren. Wäh-
rend die Kritik am Begriff lebendiger Gegenwart nicht zu seiner Auf-
gabe, sondern vielmehr seiner Schärfung führt, wird zu verfolgen
sein, dass der Phänomenologie Husserls das Phänomen lebendiger
Gegenwart und die impersonale Subjektivität, die sich hier zu er-
kennen gibt, zu einem Ärgernis werden müssen.

Eine Variation und Vertiefung dieses Ärgernisses wird in den
beiden Abschnitten des zweiten Kapitels an der frühen Philosophie
Sartres entfaltet. In demMaße, wie Sartres frühe phänomenologische
Bewusstseinsphilosophie von einem Begriff unpersönlichen Bewusst-
seins geprägt ist, den er in der phänomenologischen Ontologie von
Das Sein und das Nichts aufgibt, lässt sich ein konzeptueller Raum
abstecken, in dem einerseits das Verhältnis des personalen Egos zum
unpersönlichen Bewusstsein, anderseits der Begriff eines präreflexi-
ven Cogito und der entsprechende Begriff von Selbstbewusstsein
erörtern lässt.

Das dritte Kapitel widmet sich der Leibphänomenologie Mer-
leau-Pontys und der dort entwickelten Kritik intellektualistischer
Interpretationen bewusstseinsphilosophisch orientierter Phänome-
nologie. Die dabei entfaltete Absage an den Primat gegenständlicher
Erkenntnis führt ihn zu einer Neubestimmung des cartesianischen
Cogito und eines entsprechenden Begriffs von Subjektivität. Dabei
stößt er zwar auf eine Dimension von Subjektivität, die er mit den

25

Gang der Arbeit



Alber 48996 / p. 26 /10.10.2019

Begriffen eines stillschweigenden Cogito und eines notwendigen Zeu-
gen anzeigen kann. Ihre impersonale Implikation bleibt innerhalb sei-
nes phänomenologischen Horizontes aber ebenfalls unterbestimmt.

Hier versagt sich die vorliegende Arbeit zunächst die Diskussion
um den Begriff des Zeugenbewusstseins in der vedāntischen Tradi-
tion. Da ein Vorverständnis historischer und systematischer Grund-
züge dieser Philosophie nicht vorausgesetzt werden kann, ist
zunächst eine entsprechende Orientierung anzubieten. Im ersten Ab-
schnitt des vierten Kapitels werden dazu einige wirkungsgeschicht-
liche Hintergründe des Advaita-Vedānta diskutiert und die Philo-
sophie Śaṅkaras vor allem hinsichtlich ihrer methodischen Ausrich-
tung und ihrer Auffassung von Selbst und Selbstbewusstsein in
einem ersten Anlauf entwickelt. Im Anschluss ist eine allgemeine
methodische Orientierung nachzuholen, die diesen ersten Anlauf
ihrerseits voraussetzt und deshalb nicht Gegenstand der einleitenden
Erwägungen ist. Der zweite Abschnitt widmet sich abschließend Ele-
menten einer Phänomenologie des Selbstbewusstseins im Advaita-
Vedānta. Im Horizont ihrer erkenntnistheoretischen und phänome-
nologischen Grundzüge wird dabei einerseits der systematische und
methodische Begriff von Selbstbewusstsein und eines entsprechen-
den Zeugenbewusstseins, andererseits das Verhältnis zwischen per-
sonaler und impersonaler Subjektivität zu entfalten sein.

0.2 Phänomenologischer Horizont

Es wäre vergeblich, phänomenologisches Philosophieren von einem
bestimmten Gegenstandsbereich oder einerMenge vorgegebener me-
thodischer Verfahren her bestimmen zu wollen. Auf der einen Seite
wird man im Kosmos solcher Denker, die ihr Philosophieren als phä-
nomenologisch verstehen, kaum einen gemeinsamen methodischen
Nenner finden, wenn das hieße, ein bestimmtes Denkverfahren an-
zugeben, mit dem man sich einer philosophischen Aufgabe widmet.
Auf der anderen Seite findet außerhalb dieses Kosmos die auf einen
ersten Blick verständliche Ansicht Verbreitung, dass die »Phänome-
nologie keine einzelne etablierte Methode gefunden [hat], die jeder-
mann anwenden und bestätigen könnte«. (Dennett 1994, 66) Daher
trifft Scheler den richtigen Ton, wenn er Phänomenologie bestimmt
als das, was »weder der Name für eine neue Wissenschaft oder ein
Ersatzwort für Philosophie, sondern der Name für eine Einstellung

26

Einleitung


