
 



 

11 

1 Einleitung 
Dem Mündigkeitsbegriff wurde schon vor vielen Jahren dasselbe Schicksal vor-
ausgesagt, das alle Schlagwörter trifft – nach einer kurzen Blüte verschwinden 
sie so schnell wieder, wie sie gekommen sind (Ebersold 1980, S. 277). Heute, 
nachdem seit dieser „Prophezeiung“ mehr als dreißig Jahre vergangen sind, ist 
der Begriff allerdings immer noch nicht verschwunden; er lebt nicht nur in gän-
gigen „Floskeln“ wie dem „mündigen Bürger“ oder dem „mündigen Patienten“ 
weiter, sondern er ist ebenso in der erziehungswissenschaftlichen Diskussion 
immer noch als Erziehungsziel gegenwärtig, auch wenn er die herausragende 
Position, die er zeitweise inne hatte, mittlerweile an andere Schlagwörter abtre-
ten musste1. Dass „Mündigkeit“ als Erziehungsziel – sogar häufig als oberstes 
Erziehungsziel – gehandelt wird, scheint, zumindest auf Basis unserer freiheit-
lich demokratischen Grundordnung und soweit eine „auf Moral verpflichtete 
Erziehung“ (Höffe 1996b, S. 19) gemeint ist, naheliegend. Man könnte mit Ot-
fried Höffe sagen, dass sich dieses Erziehungsziel aus dem Umstand, dass wir 
als hilfsbedürftige Säuglinge und nicht als fertige Erwachsene zur Welt kom-
men, so gut wie von selbst ergibt (Höffe 1996b, S. 19). Er ist der Auffassung, 
dass die Interessenkonvergenz, die darin besteht, dass Kinder nicht für immer 
auf fremde Hilfe angewiesen bleiben wollen und Erwachsene nicht ewig helfen 
möchten, zum „Generalziel ‚Selbständigkeit und Selbstverantwortlichkeit‘“ 
führt, wobei hier mit „Selbständigkeit“ insbesondere die Fähigkeit gemeint sei, 
sich nicht nur von seinen „momentan vorherrschenden Impulsen“ leiten zu las-
sen, d. h. „selbstbeherrscht“ bzw. „besonnen“ sein zu können (Höffe 1996b, S. 
19 f.). Diese Verantwortung begründende Fähigkeit, „sich selbst regieren zu 
können“, wird im deutschen als „Mündigkeit“ bezeichnet. Im Rahmen der De-
batte um den Mündigkeitsbegriff wurde eine kaum überschaubare Anzahl an 
Begriffsdefinitionen hervorgebracht. Im Rahmen dieser Arbeit soll keine weitere 
„neue“ Definition entwickelt werden, sondern die Merkmale, die den Begriff 

                                                        
1  In der „FIS-Bildung-Literaturdatenbank“ sind für das Schlagwort „Mündigkeit“ für den 

Zeitraum der letzten zehn Jahre gut 100 Treffer zu finden, während bspw. für das 
Schlagwort „Kompetenz“ im selben Zeitraum mehr als 13.000 Treffer ausgewiesen 
werden. Von diesem in der erziehungswissenschaftlichen Diskussion feststellbaren 
Rückgang der Begriffsverwendung kann aber nicht gleichermaßen auf einen Bedeu-
tungsverlust im Blick auf die alltagssprachliche Verwendung geschlossen werden. Der 
Soziologe Rainer Paris spricht in einem aktuellen Beitrag von der „mittlerweile in allen 
Schichten verbreitete(n) Rhetorik der Mündigkeit“ (Paris 2013). 



 

12 

schon immer gekennzeichnet haben, sollen die Grundlage der Überlegungen bil-
den. 

Da der Mündigkeitsbegriff als Schlagwort über Jahrzehnte hinweg fester 
Bestandteil der erziehungswissenschaftlichen Diskussion war und immer noch 
ist, kommt eine Sichtung und Bewertung der gesamten erziehungswissenschaft-
lichen Literatur, die den Mündigkeitsbegriff an zentraler Stelle oder auch eher 
beiläufig verwendet, einer kaum zu bewältigenden Mammutaufgabe gleich. Be-
sonders erwähnenswert ist darum die im Jahr 1980 erschienene Studie von Gün-
ther Ebersold „Mündigkeit: zur Geschichte eines Begriffs“ (Ebersold 1980). 
Einleitend schreibt Ebersold, dass seine Arbeit ihre Existenzberechtigung in der 
Tatsache habe, dass es eine zusammenfassende Darstellung zum Thema „Mün-
digkeit" bisher noch nicht gebe (Ebersold 1980, S. 16). Im Rahmen seiner Studie 
hat Ebersold die sehr verdienstvolle Arbeit übernommen, eine große Menge an 
Textfragmenten von vielen verschiedenen Autoren zusammenzustellen, die sich 
mit dem Thema „Mündigkeit“ befassen. Ebenfalls besonders hervorzuheben ist 
die Studie von Markus Rieger-Ladich „Mündigkeit als Pathosformel“ (Rieger-
Ladich 2002a). Auch er fügt nicht der fast unüberschaubaren Menge an unter-
schiedlichen Begriffsverwendungen eine neue hinzu, sondern er nähert sich dem 
Begriff systematisch. Rieger-Ladich würdigt die Bemühungen Ebersolds eben-
falls, kritisiert aber zu Recht, dass es sich bei seiner Studie eher um eine „Kom-
pilation“ verschiedener Textstellen handele (Rieger-Ladich 2002a, S. 24). Dar-
über hinaus ist Rieger-Ladich der Auffassung, dass die Leistung Ebersolds da-
durch etwas geschmälert würde „daß der Autor bei seinen einzelnen Textinter-
pretationen teilweise zu abenteuerlichen und völlig abwegigen Resultaten“ 
komme, die den Blick auf das vorgelegte Material verstellen würden (Rieger-
Ladich 2002a, S. 24). Rieger-Ladich beschränkt sich gegenüber der sehr breit 
angelegten Studie von Ebersold auf einige ausgewählte Teilaspekte der Diskus-
sion. Während Ebersold eine geschichtliche Aufarbeitung des Begriffs anstrebt, 
stellt Rieger-Ladich den Mündigkeitsbegriff ins Zentrum einer diskurstheoreti-
schen Analyse und vergleicht hierbei die unterschiedlichen Verwendungsformen 
des Begriffs in Deutschland und Frankreich miteinander. Insgesamt kann im 
Blick auf die Literatur zum Mündigkeitsbegriff festgestellt werden, dass es, trotz 
der Häufigkeit der Begriffsverwendung, nur wenige größere Studien gibt, die 
sich mit dem Begriff und der Begriffsverwendung im Rahmen der erziehungs-
wissenschaftlichen Diskussion systematisch auseinandersetzen. Gleiches gilt 
auch im Blick auf eine systematische, tiefergehende Auseinandersetzung mit 
dem kantischen Freiheitsverständnis vor dem Hintergrund pädagogisch relevan-
ter Fragestellungen. Als Ausnahme ist hier insbesondere das Werk von Peter 
Vogel „Kausalität und Freiheit in der Pädagogik – Studien im Anschluß an die 



 

13 

Freiheitsantinomie bei Kant“ zu nennen (Vogel 1990). Vogel zeigt auf, dass die 
kantische Lösung des Widerspruchs von Naturkausalität und Freiheit bruchlos 
mit den Grundannahmen einer verstehenden empirisch-pädagogischen For-
schung kompatibel ist (Vogel 1990, S. 133). Bei der vorliegenden Arbeit steht 
dagegen die Frage im Mittelpunkt, welches Verständnis von Mündigkeit vor 
dem Hintergrund der Begriffsbedeutung auf Grundlage der kantischen Freiheits-
lehre entwickelt werden kann, um dann zu untersuchen, in welchem Verhältnis 
dieses Verständnis zu einigen ausgewählten Verwendungsformen steht. Wäh-
rend es nicht an Veröffentlichungen mangelt, die ein kantisches Mündigkeits-
verständnis anhand der Aufklärungsschrift erarbeiten wollen, gibt es bislang 
keine Studie, die in diesem Sinne versucht den Begriff mit seinen zentralen 
Merkmalen auf Grundlage des kantischen Freiheitsverständnisses in einem um-
fassenderen Sinn zu reflektieren. 

Der Mündigkeitsbegriff hat seinen „Siegeszug“ (Ebersold 1980, S. 108) 
nach dem zweiten Weltkrieg begonnen. Bevor diese Debatte näher in den Blick 
genommen wird, müssen zunächst mit den etymologischen Wurzeln des Beg-
riffs, der Begriffsverwendung vor Kant und der Verwendung des Begriffs durch 
Kant in der Aufklärungsschrift drei Themenbereiche angesprochen werden, die 
für das Verständnis der Debatte um den Begriff grundlegend sind. Dass Kant die 
Begriffe „unmündig“ bzw. „Unmündigkeit“ in der Aufklärungsschrift benutzt 
hat, ist insbesondere darum so bedeutend, weil bisher die Meinung vertreten 
wird, dass der Begriff durch diese besondere Verwendung von einem reinen 
Rechtsbegriff in einen philosophischen bzw. einen bildungstheoretischen Begriff 
„transformiert“ (Dörpinghaus 2007, S. 139) worden sei. Eine ausführliche Dis-
kussion der Frage, wie sich Kant den „Ausgang aus selbstverschuldeter Unmün-
digkeit“ konkret vorgestellt hat, soll erst im Rahmen der Auseinandersetzung 
mit der kantischen Freiheitslehre erfolgen, nachdem die hierfür erforderlichen 
theoretischen Grundlagen geschaffen wurden. 

Die nach 1945 beginnende erziehungswissenschaftliche Diskussion um den 
Mündigkeitsbegriff wird nur in einigen Auszügen wieder gegeben – es wird kein 
Anspruch auf Vollständigkeit erhoben. Zunächst werden mit der Darstellung der 
Begriffsverwendung nach Ende des zweiten Weltkrieges und in der Zeit um die 
Schüler- und Studentenrevolte von 1968 zwei Zeiträume gewählt, die historisch 
die beiden bedeutsamsten Einschnitte der Debatte um den Mündigkeitsbegriff 
markieren. Nach dem Untergang der Hitlerdiktatur wurde erkannt, dass Indivi-
dualität und menschliche Würde im Dritten Reich systematisch durch den natio-
nalsozialistischen Volk- und Führergedanken ersetzt worden waren. Aus diesem 
Reflexionsprozess, der sich zwischen Vergangenheitsbewältigung und Zu-
kunftsgestaltung bewegte, ging der Mündigkeitsbegriff nicht nur deshalb als Er-



 

14 

ziehungsziel der neuen Schule hervor, weil er für die neue demokratische Her-
ausforderung geeignet schien, sondern auch, weil erkannt wurde, dass die Wür-
de des Menschen „eine solche Pädagogik“ erfordert (Fruhmann 1947a, S. 212). 
Zwanzig Jahre später wurden die Ergebnisse, zu denen dieser erste leidenschaft-
liche Einsatz für eine Erziehung zur Mündigkeit geführt hat, entweder überwie-
gend kritisch beurteilt oder der Begriff scheint teilweise sogar ganz in Verges-
senheit geraten zu sein. In dieser Zeit um 1968 erlebte der Mündigkeitsbegriff – 
zusammen mit dem Emanzipationsbegriff, der häufig synonym verwendet wur-
de – einen unvergleichlichen Aufschwung. Auch wenn nicht pauschal von der 
„68er-Bewegung“ gesprochen werden kann, wird dennoch der Standpunkt ver-
treten, dass es sich beim Mündigkeitsbegriff und den Begriffen, die gleichbedeu-
tend verwendet wurden, um einen gemeinsamen theoretischen Bezugspunkt die-
ser Bewegung gehandelt haben soll (Steffens 2009, S. 243). Aus dieser Zeit sol-
len die Positionen von Adorno und von einigen marxistisch argumentierenden 
Erziehungswissenschaftlern beispielhaft vorgestellt werden. Adornos Rede von 
Mündigkeit und sein berühmter Aufsatz „Erziehung nach Auschwitz“ sind bis 
heute viel beachtet. Die Positionen der marxistisch argumentierenden Erzie-
hungswissenschaftler wurden gewählt, um zu verdeutlichen, wie stark sich die 
Begriffsverwendung in dieser Zeit unterschieden hat: Während Adorno von ei-
ner Wendung aufs Subjekt spricht, soll Mündigkeit nach deren Auffassung nur 
im Kollektiv möglich sein. 

Viele Aspekte, die in den Debatten nach 1945 und um 1968 aufgebracht 
wurden, prägen die Diskussion um den Mündigkeitsbegriff bis heute. Der Blick 
soll anschließend aber nicht auf diese Gemeinsamkeiten, sondern auf einige 
„Randbereiche“ gerichtet werden. Der Mündigkeitsbegriff taucht auch im Rah-
men einiger Konzepte auf, bei denen er nur als ein Schlagwort unter anderen 
vorkommt; er ist bspw. im Rahmen von Ansätzen zur Werteerziehung oder der 
Kompetenz- bzw. Schlüsselqualifikationsdebatte zu finden, obwohl diese Kon-
zepte sonst in weiten Teilen auch gut ohne ihn auskommen. Es kommt dabei 
zum einen zu einer Bedeutungsverschiebung, weil der Mündigkeitsbegriff hier 
als „zentrale erzieherische Leitkategorie“ teilweise ausgedient hat; zum anderen 
führt die „Integration“ des Begriffs in andere Konzepte nicht unbedingt zu mehr 
Klarheit. Die inhaltliche „Unbestimmtheit“, die dem Begriff häufig zum Vor-
wurf gemacht wird, scheint der Grund dafür zu sein, dass er sich „reibungslos“ 
in die verschiedensten Konzepte integrieren lässt. Markus Rieger-Ladich stellt in 
seiner Studie „Mündigkeit als Pathosformel“ zutreffend fest, dass genau diese 
„Flexibilität“, also letztlich die völlige Beliebigkeit in der Verwendung, zu einer 
Entwertung des Begriffs führt (Rieger-Ladich 2002a, S. 253). Er macht der bis-
herigen Rede von Mündigkeit zum Vorwurf, dass sie mit ihrem binären Schema 



 

15 

„Mündigkeit/Unmündigkeit“ zu stark vereinfache (Rieger-Ladich 2002a, S. 27), 
und ist der Auffassung, dass sich das Leben jenseits dieser trennscharfen Unter-
scheidung vollzieht – während auf der einen Seite noch in den entmündigends-
ten gesellschaftlichen Strukturen Spielräume für mündiges Verhalten vorhanden 
seien, seien wir auf der anderen Seite selbst in Situationen, in denen wir meinen, 
dass wir völlig selbstbestimmt handeln würden, dennoch nie ganz frei von Prä-
gungen und gesellschaftlichen Zwängen (Rieger-Ladich 2002a, S. 440 f.). Diese 
Feststellung scheint naheliegend und unmittelbar einleuchtend. Wer von uns, der 
sich zwar prinzipiell für in der Lage hält, sich selbst regieren zu können, meint 
denn wirklich, dass er sich in völliger Freiheit selbst bestimmen kann? Wir brin-
gen immer uns und unsere Lebensgeschichte mit, weshalb uns vermutlich auch 
jeder Soziologe erklären könnte, warum wir, aufgrund der verschiedensten ge-
sellschaftlichen und sozialen Abhängigkeitsverhältnisse, in keiner Situation völ-
lig frei sein können. Ein Psychologe wüsste aus dem Blickwinkel seiner Wissen-
schaft ähnliches zu berichten. Wenn wir demnach gar nicht, oder nur sehr einge-
schränkt, über das Vermögen der „Selbstregierung“ verfügen können, dann kann 
„uns“ dieses Unvermögen aber auch nicht uneingeschränkt zugerechnet werden.  

Während Rieger-Ladich, trotz der Unmöglichkeit völliger Selbstbestim-
mung, dennoch Spielräume für mündiges Verhalten sieht, ist die Kritik der mo-
dernen Hirnforschung hier viel fundamentaler. Glaubt man den von Neurowis-
senschaftlern vorgestellten Ergebnissen, dann bleibt für Freiheit nicht einmal der 
allerkleinste Spielraum übrig, unser Verhalten ist vollständig neuronal determi-
niert. Aus Sicht der Hirnforschung erweist sich unsere Vorstellung von einem 
freien Willen nur als eine Konstruktion unseres Gehirns, mit der wir uns unsere 
Entscheidungsprozesse scheinbar plausibel erklären können (Cruse 2004, S. 
226). Die kaum bestreitbare neurophysiologische Determiniertheit lässt für Frei-
heit keinerlei Spielraum. Der Mündigkeitsbegriff fordert aber, soweit er zurück-
verfolgt werden kann, ein Vernunftvermögen, das es uns erlaubt, uns unabhän-
gig von Zwängen und Bedürfnissen – in Freiheit – selbst regieren zu können; 
erst dieses Freiheitsvermögen ermöglicht überhaupt die Zurechenbarkeit von 
Verantwortung. Wenn dieses begriffslogisch erforderliche Freiheitsvermögen 
aber nicht gegeben ist, muss mit der Unmöglichkeit von Freiheit und Verantwor-
tung zwangsläufig auch der Mündigkeitsbegriff gleichermaßen unter einen fun-
damentalen Vorbehalt gestellt werden. 

Die von der Hirnforschung aufgestellten Thesen erscheinen insbesondere 
deshalb ganz besonders bedrohlich, weil sie den Anschein erwecken, dass mit 
naturwissenschaftlicher Exaktheit nachgewiesen werden kann, dass unser Ver-
ständnis von Freiheit eine Illusion ist. Mit für Laien nur schwer verständlichen 
Detailinformationen, die die Komplexität unseres Gehirns beschreiben, wird der 



 

16 

durch erstaunliche Versuche auch nachweislich belegte Eindruck vermittelt, 
dass nicht „wir“, sondern dezentral organisierte Hirnprozesse, die größtenteils 
unterbewusst ablaufen, eine Entscheidung herbeiführen. Im Anschluss sollen 
einige Argumente vorgestellt werden, die aktuell von philosophischer Seite ge-
gen diese „Unfreiheitslehre“ der Neurobiologie angeführt werden. Darauf folgt 
eine Erwiderung, die zeigen wird, dass die gegen die Positionen der Hirnfor-
schung vorgetragenen Argumente alle eklatante Schwächen aufweisen und nicht 
dazu geeignet sind, den Freiheitsbegriff vor seiner „Zerstörung“ zu bewahren. 
Nach diesem gescheiterten „Rettungsversuch“, soll im Anschluss geprüft wer-
den, ob nicht die Freiheitslehre Immanuel Kants dazu in der Lage ist, Freiheit 
„retten“ zu können. 

Die Auseinandersetzung mit der kantischen Freiheitslehre muss in einer ge-
wissen Tiefe erfolgen, weil die Antwort auf die schwierige Frage der Möglich-
keit von Freiheit nicht an der „Oberfläche“ (Kant 1974a, S. 221) gefunden wer-
den kann. Mit starken Verkürzungen ist immer ein Informationsverlust verbun-
den, das gilt auch für eine Auseinandersetzung mit der kantischen Philosophie – 
auf einer entsprechenden Abstraktionsebene kann kaum mehr beurteilt werden, 
was sich hinter einer Aussage genau verbirgt. Wenn wichtige Details eine unter-
geordnete Rolle spielen, sind pauschale Urteile schnell gefasst. Spart man sich 
eine intensivere Auseinandersetzung mit der kantischen Vernunftkritik, kann 
bspw. ohne Weiteres behauptet werden, dass Kants Aussagen „zum Menschsein 
in ihrer Allgemeinheit“ als problematisch erscheinen, weil Vernunft sich heute 
„nicht mehr transzendental, sondern kontextgebunden und als Resultat eines 
konfliktreichen, intersubjektiven Aushandelns betrachten“ lasse (Sting 1996, S. 
102). Oder man kann die Position vertreten, dass der kategorische Imperativ 
heute überholt und Kants „Idee der praktischen Vernunft“ historisch bedingt und 
veraltet sei (Langer 1995, S. 362). Im Rahmen dieser Arbeit soll es vermieden 
werden, auf einem solchen „Abstraktionsgrad“ Urteile über Kants Werk fassen 
zu wollen, was eine Auseinandersetzung mit seiner Freiheitslehre erfordert, die 
auch vor wichtigen Details nicht Halt macht. 

Im ersten Schritt ist eine Beschäftigung mit Kants „Erkenntnistheorie“ er-
forderlich. Er unterscheidet unser Erkenntnisvermögen in „Sinnlichkeit“ und 
„Verstand“ und ermittelt mit Raum und Zeit die beiden Vorstellungen, die all 
unseren Erfahrungen notwendig vorausgehen. So wie unsere Sinnlichkeit uns 
hier eine „Vorstrukturierung“ liefert, schaffen auch die Begriffe des Verstandes 
eine Ordnung, die es ohne uns nicht geben würde. Das Kausalitätsprinzip stellt 
Kant als das Verstandesprinzip vor, unter dem uns Erfahrung überhaupt erst 
möglich ist. Eben weil das Kausalitätsprinzip der Grund der Möglichkeit von 
Erfahrung ist, kann ein Verstoß gegen dieses in unserer Welt unmöglich beo-



 

17 

bachtet werden. Den Widerspruch zwischen Freiheit und Naturkausalität ent-
larvt Kant als einen Schein, der darauf beruht, dass wir die Idee der Vollständig-
keit, die in unserer Welt nicht angetroffen werden kann, auf Gegenstände über-
tragen, die uns in dieser Welt gegeben sind. Nachdem er erläutert hat, weshalb 
sich unsere Vernunft deshalb in Widersprüche verstrickt, kann er zeigen, dass 
die Idee der Freiheit, auch wenn sie nicht beweisbar ist, dennoch widerspruchs-
frei gedacht werden kann. In der zweiten Kritik hat Kant mit der von empiri-
schen Bedingungen unabhängigen Willensbestimmung durch reine praktische 
Vernunft verdeutlicht, wie Freiheit handlungsleitend sein kann. Diese Autono-
mie des Willens bezeichnet Kant als das „alleinige Prinzip aller moralischen Ge-
setze und der ihnen gemäßen Pflichten“ (Kant 1974a, S. 144). Um für diese Ge-
setze ein Bewusstsein zu entwickeln, ist weder eine spezielle Schulung, noch 
eine besondere intellektuelle Begabung erforderlich. Kant ist der Auffassung, 
dass uns Menschen das Bewusstsein der Existenz des Sittengesetzes von Anfang 
an „mit der größten und leserlichsten Schrift“ in die Seele geschrieben sei (Kant 
1977b, S. 141) – er nennt das ein „Faktum der Vernunft“ (Kant 1974a, S. 141). 
Es ist dieses Bewusstsein zu „Sollen“, das uns im kantischen Verständnis zum 
„Können“ und zum in der Natur nicht beobachtbaren Begriff der „Freiheit“ 
führt.  

Die gesamte kantischen Ethik gründet auf der in den ersten beiden Kritiken 
entwickelten Freiheitslehre. Den populärsten Baustein seiner Moralphilosophie, 
die auch häufig als „Maximenethik“ bezeichnet wird, bildet mit Sicherheit der 
„Kategorische Imperativ“, der in seiner Grundform lautet: Handle „nur nach 
derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemei-
nes Gesetz werde“ (Kant 1974a, S. 51). Im Rahmen der Auseinandersetzung mit 
Kants Ethik soll einem gewichtigen Problem nicht aus dem Weg gegangen wer-
den. Der Maximenethik wird häufig vorgeworfen, dass sie nicht mit moralischen 
Dilemmata umgehen könne. Davon abgesehen, dass Kant die Bedeutung von 
moralischen Dilemmata scheinbar nicht angemessen gewürdigt hat, fordert er in 
bestimmten moralischen Konfliktfällen völlig absurde Konsequenzen. So ist er 
bekanntermaßen der Auffassung, dass jemandem, der nach dem Aufenthaltsort 
eines Freundes fragt, um diesen umbringen zu können, wahrheitsgemäß geant-
wortet werden müsse, weil kategorisch nicht gelogen werden dürfe. Hierbei 
handelt es sich um einen derart abwegigen Standpunkt, dass es tatsächlich prob-
lematisch wäre, wenn es sich um eine zwangsläufige Folge des kantischen Frei-
heitsverständnisses handeln würde. Was taugt eine ethische Theorie für die Pra-
xis, die zwar möglicherweise eine schlüssige Lösung für das „Freiheitsproblem“ 
liefern kann, wenn sie dafür untrennbar mit derart widersinnigen praktischen 
Konsequenzen verbunden wäre? In diesem Fall würden sicher selbst bei denje-



 

18 

nigen gewisse Zweifel an Kants Freiheitsverständnis geweckt werden, die die-
sem bis dahin uneingeschränkt gefolgt sind. Eine intensivere Beschäftigung mit 
der kantischen Pflichteinteilung macht aber deutlich, dass die von Kant behaup-
teten radikalen Konsequenzen nicht aus seiner eigenen Freiheitslehre abgeleitet 
werden können. Die kantische Freiheitslehre muss durch diese, aus ihrer Sicht 
nicht zu begründende, rigorose Forderung Kants nicht unter einen Vorbehalt ge-
stellt werden. Es bleibt dabei, dass die kantische Freiheitslehre auf sehr über-
zeugende Weise zeigt, dass freie Selbstbestimmung möglich ist – wir sind, trotz 
einer uneingeschränkten Geltung des Kausalitätsprinzips, für unser Handeln 
verantwortlich. Kant hat somit dem Mündigkeitsbegriff mit seiner Freiheitslehre 
ein solides philosophisches Fundament verschafft. Diese grundlegende Leistung 
ist davon unabhängig, dass Kant den Mündigkeitsbegriff auch stellenweise 
selbst verwendet hat. Eine eingehendere Beschäftigung mit der Frage, wie sich 
Kant den „Ausgang aus selbstverschuldeter Unmündigkeit“ vorgestellt hat, führt 
interessanterweise über die kantische Rechtsphilosophie zu einem „äußeren“ 
Begriff von Freiheit als einem angeborenen Menschenrecht, das durch einen 
demokratischen Rechtsstaat vor Übergriffen geschützt werden muss. 

In der erziehungswissenschaftlichen Diskussion wird die kantische Lösung 
des „Freiheitsproblems“ häufig deshalb kritisiert, weil sie speziell im Blick auf 
die Möglichkeit von Erziehung mit einer theorieimmanenten Schwierigkeit ver-
bunden zu sein scheint. Weil es sich bei Freiheit um ein nicht empirisches Ver-
mögen handelt, ist nicht klar, wie mit Hilfe von erzieherischen Mitteln, also mit 
empirischen Methoden, zu Freiheit erzogen werden kann. Der erste, der diese 
bis heute immer wieder geäußerte Kritik aufgebracht hat, war Johann Friedrich 
Herbart, Kants Lehrstuhlnachfolger in Königsberg. Bei dem nicht vorstellbaren 
„Zugriff“ auf dieses nicht empirische Freiheitsvermögen handelt es sich aber 
nicht um einen „pädagogischen Spezialfall“, sondern um eine sehr grundsätzli-
che Fragestellung, die von Kant nicht übersehen wurde und die auch keine 
Schwächen in seiner Philosophie offenbart. Wenn die häufig als „paradox“ be-
zeichnete Vorstellung diskutiert wird, dass Freiheit hergestellt werden könne, 
wird in der Regel die viel zitierte Formulierung „Wie kultiviere ich die Freiheit 
bei dem Zwange?“ (Kant 1977c, S. 711) bemüht. Dieser scheinbare Wider-
spruch löst sich auf, wenn mit der Unterscheidung in Willensfreiheit, als einem 
Begriff der „Moralvernunft“, und in Handlungsfreiheit, als einem Begriff der 
„Rechtsvernunft“, „Freiheit“ und „Zwang“ innerhalb der oben zitierten Formu-
lierung nicht weiter für komplementäre Begriffe gehalten werden. 

Der kantischen Theorie gelingt, was den vorgestellten „moderneren“ philo-
sophischen Ansätzen nicht gelungen ist. Sie zeigt, dass die Hirnforschung mit 
ihren, im Detail ohne Zweifel sehr interessanten Ergebnissen, niemals dazu in 



 

19 

der Lage sein wird, uns die Idee der Freiheit nehmen zu können. Diese „Frei-
heitsrettung“ stellt den Mündigkeitsbegriff, mit der Erklärung der Möglichkeit 
von Mündigkeit, auf ein festes Fundament. Hiermit ist aber nicht jede beliebige 
Vorstellung von Mündigkeit gerettet – die „Flexibilität“ (Rieger-Ladich 2002a, 
S. 253), die der Rede von Mündigkeit sonst bescheinigt wird, geht mit dieser 
Fundierung verloren. Abschließend sollen vor diesem Hintergrund einige aus-
gewählte Aspekte der Debatte um den Mündigkeitsbegriff daraufhin überprüft 
werden, ob diese auf dem kantischen Fundament Platz finden können, oder 
nicht. Hierbei wird deutlich, dass sich die mit den Ansätzen zur Werteerziehung 
und der Kompetenz- bzw. Qualifikationsdebatte vorgestellten „Randbereiche“ 
der Diskussion als problematisch erweisen. Die „Idee der Freiheit“ liefert nicht 
nur eine philosophische Begründung der Möglichkeit von Mündigkeit, sie 
nimmt auch Beliebigkeit.  


