Markus Speidel

Erziehung zur Muindigkeit
und Kants Idee der Freiheit

PETER LANG

ERDITION




1 Einleitung

Dem Miindigkeitsbegriff wurde schon vor vielen Jahren dasselbe Schicksal vor-
ausgesagt, das alle Schlagworter trifft — nach einer kurzen Bliite verschwinden
sie so schnell wieder, wie sie gekommen sind (Ebersold 1980, S. 277). Heute,
nachdem seit dieser ,,Prophezeiung™ mehr als dreilig Jahre vergangen sind, ist
der Begriff allerdings immer noch nicht verschwunden; er lebt nicht nur in gén-
gigen ,,Floskeln™ wie dem ,,miindigen Biirger” oder dem ,,miindigen Patienten‘
weiter, sondern er ist ebenso in der erzichungswissenschaftlichen Diskussion
immer noch als Erziehungsziel gegenwirtig, auch wenn er die herausragende
Position, die er zeitweise inne hatte, mittlerweile an andere Schlagworter abtre-
ten musste'. Dass ,Miindigkeit“ als Erziehungsziel — sogar hiufig als oberstes
Erziehungsziel — gehandelt wird, scheint, zumindest auf Basis unserer freiheit-
lich demokratischen Grundordnung und soweit eine ,,auf Moral verpflichtete
Erziehung® (Hoffe 1996b, S. 19) gemeint ist, naheliegend. Man koénnte mit Ot-
fried Hoffe sagen, dass sich dieses Erziehungsziel aus dem Umstand, dass wir
als hilfsbediirftige Sduglinge und nicht als fertige Erwachsene zur Welt kom-
men, so gut wie von selbst ergibt (Hoffe 1996b, S. 19). Er ist der Auffassung,
dass die Interessenkonvergenz, die darin besteht, dass Kinder nicht fiir immer
auf fremde Hilfe angewiesen bleiben wollen und Erwachsene nicht ewig helfen
mochten, zum ,Generalziel ,Selbstindigkeit und Selbstverantwortlichkeit®*
fithrt, wobei hier mit ,,Selbsténdigkeit” insbesondere die Fahigkeit gemeint sei,
sich nicht nur von seinen ,,momentan vorherrschenden Impulsen leiten zu las-
sen, d. h. ,,selbstbeherrscht” bzw. ,,besonnen® sein zu kénnen (Hoffe 1996b, S.
19 f.). Diese Verantwortung begriindende Fiahigkeit, ,,sich selbst regieren zu
konnen®, wird im deutschen als ,,Miindigkeit™ bezeichnet. Im Rahmen der De-
batte um den Miindigkeitsbegriff wurde eine kaum iiberschaubare Anzahl an
Begriffsdefinitionen hervorgebracht. Im Rahmen dieser Arbeit soll keine weitere
»heue“ Definition entwickelt werden, sondern die Merkmale, die den Begriff

1 In der ,,FIS-Bildung-Literaturdatenbank® sind fiir das Schlagwort ,,Miindigkeit* fiir den
Zeitraum der letzten zehn Jahre gut 100 Treffer zu finden, wihrend bspw. fiir das
Schlagwort ,,Kompetenz* im selben Zeitraum mehr als 13.000 Treffer ausgewiesen
werden. Von diesem in der erziehungswissenschaftlichen Diskussion feststellbaren
Riickgang der Begriffsverwendung kann aber nicht gleichermaflen auf einen Bedeu-
tungsverlust im Blick auf die alltagssprachliche Verwendung geschlossen werden. Der
Soziologe Rainer Paris spricht in einem aktuellen Beitrag von der ,,mittlerweile in allen
Schichten verbreitete(n) Rhetorik der Miindigkeit* (Paris 2013).

11



schon immer gekennzeichnet haben, sollen die Grundlage der Uberlegungen bil-
den.

Da der Miindigkeitsbegriff als Schlagwort iiber Jahrzehnte hinweg fester
Bestandteil der erziehungswissenschaftlichen Diskussion war und immer noch
ist, kommt eine Sichtung und Bewertung der gesamten erziechungswissenschaft-
lichen Literatur, die den Miindigkeitsbegriff an zentraler Stelle oder auch eher
beildufig verwendet, einer kaum zu bewiltigenden Mammutaufgabe gleich. Be-
sonders erwihnenswert ist darum die im Jahr 1980 erschienene Studie von Giin-
ther Ebersold ,,Miindigkeit: zur Geschichte eines Begriffs“ (Ebersold 1980).
Einleitend schreibt Ebersold, dass seine Arbeit ihre Existenzberechtigung in der
Tatsache habe, dass es eine zusammenfassende Darstellung zum Thema ,,Miin-
digkeit" bisher noch nicht gebe (Ebersold 1980, S. 16). Im Rahmen seiner Studie
hat Ebersold die sehr verdienstvolle Arbeit {ibernommen, eine grole Menge an
Textfragmenten von vielen verschiedenen Autoren zusammenzustellen, die sich
mit dem Thema , Miindigkeit™ befassen. Ebenfalls besonders hervorzuheben ist
die Studie von Markus Rieger-Ladich ,,Miindigkeit als Pathosformel*“ (Rieger-
Ladich 2002a). Auch er fiigt nicht der fast uniiberschaubaren Menge an unter-
schiedlichen Begriffsverwendungen eine neue hinzu, sondern er nihert sich dem
Begriff systematisch. Rieger-Ladich wiirdigt die Bemiithungen Ebersolds eben-
falls, kritisiert aber zu Recht, dass es sich bei seiner Studie eher um eine ,,Kom-
pilation* verschiedener Textstellen handele (Rieger-Ladich 2002a, S. 24). Dar-
iiber hinaus ist Rieger-Ladich der Auffassung, dass die Leistung Ebersolds da-
durch etwas geschmilert wiirde ,,dal der Autor bei seinen einzelnen Textinter-
pretationen teilweise zu abenteuerlichen und vollig abwegigen Resultaten*
komme, die den Blick auf das vorgelegte Material verstellen wiirden (Rieger-
Ladich 2002a, S. 24). Rieger-Ladich beschréinkt sich gegeniiber der sehr breit
angelegten Studie von Ebersold auf einige ausgewdhlte Teilaspekte der Diskus-
sion. Wahrend Ebersold eine geschichtliche Aufarbeitung des Begriffs anstrebt,
stellt Rieger-Ladich den Miindigkeitsbegriff ins Zentrum einer diskurstheoreti-
schen Analyse und vergleicht hierbei die unterschiedlichen Verwendungsformen
des Begriffs in Deutschland und Frankreich miteinander. Insgesamt kann im
Blick auf die Literatur zum Miindigkeitsbegriff festgestellt werden, dass es, trotz
der Haufigkeit der Begriffsverwendung, nur wenige grofere Studien gibt, die
sich mit dem Begriff und der Begriffsverwendung im Rahmen der erziehungs-
wissenschaftlichen Diskussion systematisch auseinandersetzen. Gleiches gilt
auch im Blick auf eine systematische, tiefergehende Auseinandersetzung mit
dem kantischen Freiheitsverstdndnis vor dem Hintergrund padagogisch relevan-
ter Fragestellungen. Als Ausnahme ist hier insbesondere das Werk von Peter
Vogel ,,Kausalitit und Freiheit in der Pddagogik — Studien im Anschlufl an die

12



Freiheitsantinomie bei Kant* zu nennen (Vogel 1990). Vogel zeigt auf, dass die
kantische Losung des Widerspruchs von Naturkausalitit und Freiheit bruchlos
mit den Grundannahmen einer verstehenden empirisch-padagogischen For-
schung kompatibel ist (Vogel 1990, S. 133). Bei der vorliegenden Arbeit steht
dagegen die Frage im Mittelpunkt, welches Verstdndnis von Miindigkeit vor
dem Hintergrund der Begriffsbedeutung auf Grundlage der kantischen Freiheits-
lehre entwickelt werden kann, um dann zu untersuchen, in welchem Verhaltnis
dieses Verstindnis zu einigen ausgewihlten Verwendungsformen steht. Wah-
rend es nicht an Verdffentlichungen mangelt, die ein kantisches Miindigkeits-
verstdndnis anhand der Aufklarungsschrift erarbeiten wollen, gibt es bislang
keine Studie, die in diesem Sinne versucht den Begriff mit seinen zentralen
Merkmalen auf Grundlage des kantischen Freiheitsverstdndnisses in einem um-
fassenderen Sinn zu reflektieren.

Der Miindigkeitsbegriff hat seinen ,,Siegeszug® (Ebersold 1980, S. 108)
nach dem zweiten Weltkrieg begonnen. Bevor diese Debatte niher in den Blick
genommen wird, miissen zundchst mit den etymologischen Wurzeln des Beg-
riffs, der Begriffsverwendung vor Kant und der Verwendung des Begriffs durch
Kant in der Aufklarungsschrift drei Themenbereiche angesprochen werden, die
fiir das Verstidndnis der Debatte um den Begriff grundlegend sind. Dass Kant die
Begriffe ,,unmiindig® bzw. ,,Unmiindigkeit in der Aufklarungsschrift benutzt
hat, ist insbesondere darum so bedeutend, weil bisher die Meinung vertreten
wird, dass der Begriff durch diese besondere Verwendung von einem reinen
Rechtsbegriff in einen philosophischen bzw. einen bildungstheoretischen Begriff
Htransformiert™ (Dorpinghaus 2007, S. 139) worden sei. Eine ausfiihrliche Dis-
kussion der Frage, wie sich Kant den ,,Ausgang aus selbstverschuldeter Unmiin-
digkeit* konkret vorgestellt hat, soll erst im Rahmen der Auseinandersetzung
mit der kantischen Freiheitslehre erfolgen, nachdem die hierfiir erforderlichen
theoretischen Grundlagen geschaffen wurden.

Die nach 1945 beginnende erziechungswissenschaftliche Diskussion um den
Miindigkeitsbegriff wird nur in einigen Ausziigen wieder gegeben — es wird kein
Anspruch auf Vollstdndigkeit erhoben. Zunichst werden mit der Darstellung der
Begriffsverwendung nach Ende des zweiten Weltkrieges und in der Zeit um die
Schiiler- und Studentenrevolte von 1968 zwei Zeitrdume gewéhlt, die historisch
die beiden bedeutsamsten Einschnitte der Debatte um den Miindigkeitsbegriff
markieren. Nach dem Untergang der Hitlerdiktatur wurde erkannt, dass Indivi-
dualitét und menschliche Wiirde im Dritten Reich systematisch durch den natio-
nalsozialistischen Volk- und Fiihrergedanken ersetzt worden waren. Aus diesem
Reflexionsprozess, der sich zwischen Vergangenheitsbewiltigung und Zu-
kunftsgestaltung bewegte, ging der Miindigkeitsbegriff nicht nur deshalb als Er-

13



ziehungsziel der neuen Schule hervor, weil er fiir die neue demokratische Her-
ausforderung geeignet schien, sondern auch, weil erkannt wurde, dass die Wiir-
de des Menschen ,,eine solche Pddagogik* erfordert (Fruhmann 1947a, S. 212).
Zwanzig Jahre spiter wurden die Ergebnisse, zu denen dieser erste leidenschaft-
liche Einsatz fiir eine Erziehung zur Miindigkeit gefiihrt hat, entweder iiberwie-
gend kritisch beurteilt oder der Begriff scheint teilweise sogar ganz in Verges-
senheit geraten zu sein. In dieser Zeit um 1968 erlebte der Miindigkeitsbegriff —
zusammen mit dem Emanzipationsbegriff, der hdufig synonym verwendet wur-
de — einen unvergleichlichen Aufschwung. Auch wenn nicht pauschal von der
,»08er-Bewegung® gesprochen werden kann, wird dennoch der Standpunkt ver-
treten, dass es sich beim Miindigkeitsbegriff und den Begriffen, die gleichbedeu-
tend verwendet wurden, um einen gemeinsamen theoretischen Bezugspunkt die-
ser Bewegung gehandelt haben soll (Steffens 2009, S. 243). Aus dieser Zeit sol-
len die Positionen von Adorno und von einigen marxistisch argumentierenden
Erziehungswissenschaftlern beispielhaft vorgestellt werden. Adornos Rede von
Miindigkeit und sein beriihmter Aufsatz ,,Erziechung nach Auschwitz® sind bis
heute viel beachtet. Die Positionen der marxistisch argumentierenden Erzie-
hungswissenschaftler wurden gewéhlt, um zu verdeutlichen, wie stark sich die
Begriffsverwendung in dieser Zeit unterschieden hat: Wihrend Adorno von ei-
ner Wendung aufs Subjekt spricht, soll Miindigkeit nach deren Auffassung nur
im Kollektiv moglich sein.

Viele Aspekte, die in den Debatten nach 1945 und um 1968 aufgebracht
wurden, priagen die Diskussion um den Miindigkeitsbegriff bis heute. Der Blick
soll anschlieBend aber nicht auf diese Gemeinsamkeiten, sondern auf einige
»Randbereiche* gerichtet werden. Der Miindigkeitsbegriff taucht auch im Rah-
men einiger Konzepte auf, bei denen er nur als ein Schlagwort unter anderen
vorkommt; er ist bspw. im Rahmen von Ansétzen zur Werteerziehung oder der
Kompetenz- bzw. Schliisselqualifikationsdebatte zu finden, obwohl diese Kon-
zepte sonst in weiten Teilen auch gut ohne ihn auskommen. Es kommt dabei
zum einen zu einer Bedeutungsverschiebung, weil der Miindigkeitsbegriff hier
als ,,zentrale erzieherische Leitkategorie® teilweise ausgedient hat; zum anderen
fiihrt die ,,Integration* des Begriffs in andere Konzepte nicht unbedingt zu mehr
Klarheit. Die inhaltliche ,,Unbestimmtheit®, die dem Begriff hdufig zum Vor-
wurf gemacht wird, scheint der Grund dafiir zu sein, dass er sich ,,reibungslos®
in die verschiedensten Konzepte integrieren lasst. Markus Rieger-Ladich stellt in
seiner Studie ,,Miindigkeit als Pathosformel* zutreffend fest, dass genau diese
»Flexibilitdt, also letztlich die vollige Beliebigkeit in der Verwendung, zu einer
Entwertung des Begriffs fiihrt (Rieger-Ladich 2002a, S. 253). Er macht der bis-
herigen Rede von Miindigkeit zum Vorwurf, dass sie mit ihrem bindren Schema

14



,Miindigkeit/Unmiindigkeit* zu stark vereinfache (Rieger-Ladich 2002a, S. 27),
und ist der Auffassung, dass sich das Leben jenseits dieser trennscharfen Unter-
scheidung vollzieht — wéihrend auf der einen Seite noch in den entmiindigends-
ten gesellschaftlichen Strukturen Spielrdume fiir miindiges Verhalten vorhanden
seien, seien wir auf der anderen Seite selbst in Situationen, in denen wir meinen,
dass wir vollig selbstbestimmt handeln wiirden, dennoch nie ganz frei von Pré-
gungen und gesellschaftlichen Zwingen (Rieger-Ladich 2002a, S. 440 f.). Diese
Feststellung scheint naheliegend und unmittelbar einleuchtend. Wer von uns, der
sich zwar prinzipiell fiir in der Lage hélt, sich selbst regieren zu kdnnen, meint
denn wirklich, dass er sich in vélliger Freiheit selbst bestimmen kann? Wir brin-
gen immer uns und unsere Lebensgeschichte mit, weshalb uns vermutlich auch
jeder Soziologe erkldren kdnnte, warum wir, aufgrund der verschiedensten ge-
sellschaftlichen und sozialen Abhdngigkeitsverhéltnisse, in keiner Situation vél-
lig frei sein konnen. Ein Psychologe wiisste aus dem Blickwinkel seiner Wissen-
schaft dhnliches zu berichten. Wenn wir demnach gar nicht, oder nur sehr einge-
schrénkt, {iber das Vermdgen der ,,Selbstregierung™ verfiigen konnen, dann kann
,»uns“ dieses Unvermogen aber auch nicht uneingeschrinkt zugerechnet werden.

Wihrend Rieger-Ladich, trotz der Unmdglichkeit volliger Selbstbestim-
mung, dennoch Spielrdume fiir miindiges Verhalten sieht, ist die Kritik der mo-
dernen Hirnforschung hier viel fundamentaler. Glaubt man den von Neurowis-
senschaftlern vorgestellten Ergebnissen, dann bleibt fiir Freiheit nicht einmal der
allerkleinste Spielraum {ibrig, unser Verhalten ist vollstindig neuronal determi-
niert. Aus Sicht der Hirnforschung erweist sich unsere Vorstellung von einem
freien Willen nur als eine Konstruktion unseres Gehirns, mit der wir uns unsere
Entscheidungsprozesse scheinbar plausibel erkldren koénnen (Cruse 2004, S.
226). Die kaum bestreitbare neurophysiologische Determiniertheit 1dsst fiir Frei-
heit keinerlei Spielraum. Der Miindigkeitsbegriff fordert aber, soweit er zuriick-
verfolgt werden kann, ein Vernunftvermdgen, das es uns erlaubt, uns unabhén-
gig von Zwéngen und Bediirfnissen — in Freiheit — selbst regieren zu kdnnen;
erst dieses Freiheitsvermdgen ermdglicht iiberhaupt die Zurechenbarkeit von
Verantwortung. Wenn dieses begriffslogisch erforderliche Freiheitsvermdgen
aber nicht gegeben ist, muss mit der Unmdoglichkeit von Freiheit und Verantwor-
tung zwangsldufig auch der Miindigkeitsbegriff gleichermaflen unter einen fun-
damentalen Vorbehalt gestellt werden.

Die von der Hirnforschung aufgestellten Thesen erscheinen insbesondere
deshalb ganz besonders bedrohlich, weil sie den Anschein erwecken, dass mit
naturwissenschaftlicher Exaktheit nachgewiesen werden kann, dass unser Ver-
stdndnis von Freiheit eine Illusion ist. Mit fiir Laien nur schwer verstdndlichen
Detailinformationen, die die Komplexitdt unseres Gehirns beschreiben, wird der

15



durch erstaunliche Versuche auch nachweislich belegte Eindruck vermittelt,
dass nicht ,,wir“, sondern dezentral organisierte Hirnprozesse, die groftenteils
unterbewusst ablaufen, eine Entscheidung herbeifiihren. Im Anschluss sollen
einige Argumente vorgestellt werden, die aktuell von philosophischer Seite ge-
gen diese ,,Unfreiheitslehre® der Neurobiologie angefiihrt werden. Darauf folgt
eine Erwiderung, die zeigen wird, dass die gegen die Positionen der Hirnfor-
schung vorgetragenen Argumente alle eklatante Schwichen aufweisen und nicht
dazu geeignet sind, den Freiheitsbegriff vor seiner ,,Zerstérung™ zu bewahren.
Nach diesem gescheiterten ,,Rettungsversuch®, soll im Anschluss gepriift wer-
den, ob nicht die Freiheitslehre Immanuel Kants dazu in der Lage ist, Freiheit
,retten” zu konnen.

Die Auseinandersetzung mit der kantischen Freiheitslehre muss in einer ge-
wissen Tiefe erfolgen, weil die Antwort auf die schwierige Frage der Moglich-
keit von Freiheit nicht an der ,,Oberfliche” (Kant 1974a, S. 221) gefunden wer-
den kann. Mit starken Verkiirzungen ist immer ein Informationsverlust verbun-
den, das gilt auch fiir eine Auseinandersetzung mit der kantischen Philosophie —
auf einer entsprechenden Abstraktionsebene kann kaum mehr beurteilt werden,
was sich hinter einer Aussage genau verbirgt. Wenn wichtige Details eine unter-
geordnete Rolle spielen, sind pauschale Urteile schnell gefasst. Spart man sich
eine intensivere Auseinandersetzung mit der kantischen Vernunftkritik, kann
bspw. ohne Weiteres behauptet werden, dass Kants Aussagen ,,zum Menschsein
in ihrer Allgemeinheit™ als problematisch erscheinen, weil Vernunft sich heute
,hicht mehr transzendental, sondern kontextgebunden und als Resultat eines
konfliktreichen, intersubjektiven Aushandelns betrachten lasse (Sting 1996, S.
102). Oder man kann die Position vertreten, dass der kategorische Imperativ
heute iiberholt und Kants ,,Idee der praktischen Vernunft™ historisch bedingt und
veraltet sei (Langer 1995, S. 362). Im Rahmen dieser Arbeit soll es vermieden
werden, auf einem solchen ,,Abstraktionsgrad™ Urteile iiber Kants Werk fassen
zu wollen, was eine Auseinandersetzung mit seiner Freiheitslehre erfordert, die
auch vor wichtigen Details nicht Halt macht.

Im ersten Schritt ist eine Beschéftigung mit Kants ,,Erkenntnistheorie® er-
forderlich. Er unterscheidet unser Erkenntnisvermégen in ,,Sinnlichkeit und
»Verstand und ermittelt mit Raum und Zeit die beiden Vorstellungen, die all
unseren Erfahrungen notwendig vorausgehen. So wie unsere Sinnlichkeit uns
hier eine ,,Vorstrukturierung* liefert, schaffen auch die Begriffe des Verstandes
eine Ordnung, die es ohne uns nicht geben wiirde. Das Kausalititsprinzip stellt
Kant als das Verstandesprinzip vor, unter dem uns Erfahrung iiberhaupt erst
moglich ist. Eben weil das Kausalitétsprinzip der Grund der Mdglichkeit von
Erfahrung ist, kann ein Versto3 gegen dieses in unserer Welt unmdglich beo-

16



bachtet werden. Den Widerspruch zwischen Freiheit und Naturkausalitit ent-
larvt Kant als einen Schein, der darauf beruht, dass wir die Idee der Vollstindig-
keit, die in unserer Welt nicht angetroffen werden kann, auf Gegensténde iiber-
tragen, die uns in dieser Welt gegeben sind. Nachdem er erldutert hat, weshalb
sich unsere Vernunft deshalb in Widerspriiche verstrickt, kann er zeigen, dass
die Idee der Freiheit, auch wenn sie nicht beweisbar ist, dennoch widerspruchs-
frei gedacht werden kann. In der zweiten Kritik hat Kant mit der von empiri-
schen Bedingungen unabhingigen Willensbestimmung durch reine praktische
Vernunft verdeutlicht, wie Freiheit handlungsleitend sein kann. Diese Autono-
mie des Willens bezeichnet Kant als das ,,alleinige Prinzip aller moralischen Ge-
setze und der ihnen geméBen Pflichten” (Kant 1974a, S. 144). Um fiir diese Ge-
setze ein Bewusstsein zu entwickeln, ist weder eine spezielle Schulung, noch
eine besondere intellektuelle Begabung erforderlich. Kant ist der Auffassung,
dass uns Menschen das Bewusstsein der Existenz des Sittengesetzes von Anfang
an ,,mit der grofBten und leserlichsten Schrift” in die Seele geschrieben sei (Kant
19770, S. 141) — er nennt das ein ,,Faktum der Vernunft“ (Kant 1974a, S. 141).
Es ist dieses Bewusstsein zu ,,Sollen®, das uns im kantischen Verstindnis zum
,»Konnen“ und zum in der Natur nicht beobachtbaren Begriff der ,,Freiheit”
fiihrt.

Die gesamte kantischen Ethik griindet auf der in den ersten beiden Kritiken
entwickelten Freiheitslehre. Den populérsten Baustein seiner Moralphilosophie,
die auch hiufig als ,,Maximenethik* bezeichnet wird, bildet mit Sicherheit der
»Kategorische Imperativ®, der in seiner Grundform lautet: Handle ,,nur nach
derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daf sie ein allgemei-
nes Gesetz werde (Kant 1974a, S. 51). Im Rahmen der Auseinandersetzung mit
Kants Ethik soll einem gewichtigen Problem nicht aus dem Weg gegangen wer-
den. Der Maximenethik wird hiufig vorgeworfen, dass sie nicht mit moralischen
Dilemmata umgehen konne. Davon abgesehen, dass Kant die Bedeutung von
moralischen Dilemmata scheinbar nicht angemessen gewtirdigt hat, fordert er in
bestimmten moralischen Konfliktfdllen vollig absurde Konsequenzen. So ist er
bekanntermaflen der Auffassung, dass jemandem, der nach dem Aufenthaltsort
eines Freundes fragt, um diesen umbringen zu konnen, wahrheitsgeméB geant-
wortet werden miisse, weil kategorisch nicht gelogen werden diirfe. Hierbei
handelt es sich um einen derart abwegigen Standpunkt, dass es tatséchlich prob-
lematisch wire, wenn es sich um eine zwangslaufige Folge des kantischen Frei-
heitsverstindnisses handeln wiirde. Was taugt eine ethische Theorie fiir die Pra-
xis, die zwar mdglicherweise eine schliissige Losung fiir das ,,Freiheitsproblem™
liefern kann, wenn sie dafiir untrennbar mit derart widersinnigen praktischen
Konsequenzen verbunden wiére? In diesem Fall wiirden sicher selbst bei denje-

17



nigen gewisse Zweifel an Kants Freiheitsverstdndnis geweckt werden, die die-
sem bis dahin uneingeschriankt gefolgt sind. Eine intensivere Beschiftigung mit
der kantischen Pflichteinteilung macht aber deutlich, dass die von Kant behaup-
teten radikalen Konsequenzen nicht aus seiner eigenen Freiheitslehre abgeleitet
werden konnen. Die kantische Freiheitslehre muss durch diese, aus ihrer Sicht
nicht zu begriindende, rigorose Forderung Kants nicht unter einen Vorbehalt ge-
stellt werden. Es bleibt dabei, dass die kantische Freiheitslehre auf sehr iiber-
zeugende Weise zeigt, dass freie Selbstbestimmung mdglich ist — wir sind, trotz
einer uneingeschrinkten Geltung des Kausalititsprinzips, fiir unser Handeln
verantwortlich. Kant hat somit dem Miindigkeitsbegriff mit seiner Freiheitslehre
ein solides philosophisches Fundament verschafft. Diese grundlegende Leistung
ist davon unabhingig, dass Kant den Miindigkeitsbegriff auch stellenweise
selbst verwendet hat. Eine eingehendere Beschiftigung mit der Frage, wie sich
Kant den ,,Ausgang aus selbstverschuldeter Unmiindigkeit* vorgestellt hat, fiihrt
interessanterweise liber die kantische Rechtsphilosophie zu einem ,dufleren
Begriff von Freiheit als einem angeborenen Menschenrecht, das durch einen
demokratischen Rechtsstaat vor Ubergriffen geschiitzt werden muss.

In der erziehungswissenschaftlichen Diskussion wird die kantische Losung
des ,,Freiheitsproblems® hdufig deshalb kritisiert, weil sie speziell im Blick auf
die Moglichkeit von Erziehung mit einer theorieimmanenten Schwierigkeit ver-
bunden zu sein scheint. Weil es sich bei Freiheit um ein nicht empirisches Ver-
mogen handelt, ist nicht klar, wie mit Hilfe von erzieherischen Mitteln, also mit
empirischen Methoden, zu Freiheit erzogen werden kann. Der erste, der diese
bis heute immer wieder gedullerte Kritik aufgebracht hat, war Johann Friedrich
Herbart, Kants Lehrstuhlnachfolger in Konigsberg. Bei dem nicht vorstellbaren
»Zugriff auf dieses nicht empirische Freiheitsvermogen handelt es sich aber
nicht um einen ,,pddagogischen Spezialfall®, sondern um eine sehr grundsitzli-
che Fragestellung, die von Kant nicht iibersehen wurde und die auch keine
Schwéchen in seiner Philosophie offenbart. Wenn die héufig als ,,paradox‘ be-
zeichnete Vorstellung diskutiert wird, dass Freiheit hergestellt werden konne,
wird in der Regel die viel zitierte Formulierung ,,Wie kultiviere ich die Freiheit
bei dem Zwange?“ (Kant 1977c, S. 711) bemiiht. Dieser scheinbare Wider-
spruch 16st sich auf, wenn mit der Unterscheidung in Willensfreiheit, als einem
Begriff der ,,Moralvernunft”, und in Handlungsfreiheit, als einem Begriff der
»~Rechtsvernunft”, , Freiheit und ,,Zwang® innerhalb der oben zitierten Formu-
lierung nicht weiter fiir komplementére Begriffe gehalten werden.

Der kantischen Theorie gelingt, was den vorgestellten ,,moderneren philo-
sophischen Ansdtzen nicht gelungen ist. Sie zeigt, dass die Hirnforschung mit
ihren, im Detail ohne Zweifel sehr interessanten Ergebnissen, niemals dazu in

18



der Lage sein wird, uns die Idee der Freiheit nehmen zu konnen. Diese ,,Frei-
heitsrettung® stellt den Miindigkeitsbegriff, mit der Erkldrung der Mdoglichkeit
von Miindigkeit, auf ein festes Fundament. Hiermit ist aber nicht jede beliebige
Vorstellung von Miindigkeit gerettet — die ,,Flexibilitdt (Rieger-Ladich 2002a,
S. 253), die der Rede von Miindigkeit sonst bescheinigt wird, geht mit dieser
Fundierung verloren. AbschlieBend sollen vor diesem Hintergrund einige aus-
gewdhlte Aspekte der Debatte um den Miindigkeitsbegriff daraufthin tiberpriift
werden, ob diese auf dem kantischen Fundament Platz finden kénnen, oder
nicht. Hierbei wird deutlich, dass sich die mit den Ansdtzen zur Werteerzichung
und der Kompetenz- bzw. Qualifikationsdebatte vorgestellten ,,Randbereiche*
der Diskussion als problematisch erweisen. Die ,,Idee der Freiheit” liefert nicht
nur eine philosophische Begriindung der Moglichkeit von Miindigkeit, sie
nimmt auch Beliebigkeit.

19



