
Jes (26834) p. 1 / 9.4.2024

Willem A. M. Beuken
Jesaja 1–12



Jes (26834) p. 2 / 9.4.2024

Herders Theologischer Kommentar
zum Alten Testament

Herausgegeben von

Erich Zenger

Herder Freiburg · Basel · Wien



Jes (26834) p. 3 / 9.4.2024

Jesaja 1–12
�bersetzt und ausgelegt von

Willem A. M. Beuken

Unter Mitwirkung und in
�bersetzung aus dem Niederl�ndischen
von Ulrich Berges

Herder Freiburg · Basel · Wien



Jes (26834) p. 4 / 9.4.2024

2. Auflage 2011

Alle Rechte vorbehalten – Printed in Germany
� Verlag Herder, Freiburg im Breisgau 2003
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satzherstellung: SatzWeise, F�hren
Gesetzt in der Gill Sans und Aldus
Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Gedruckt auf umweltfreundlichem, chlorfrei gebleichtem Papier
ISBN 978-3-451-26834-2



Jes (26834) p. 5 / 9.4.2024

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Allgemeines Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

Abk�rzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 13

1. Textausgaben und Nachschlagewerke . . . . . . . . . . . . . . . . 13

2. Kommentare zum Buch Jesaja . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

3. Einzelstudien zum Buch Jesaja . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

4. Weitere Einzelstudien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

5. Bibel�bersetzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 23

Einleitung

1. Der Prophet Jesaja ben Amoz: Sein Zeitalter und seine Lebenswelt. 24

2. Das Jesajabuch: Entstehungsgeschichte und Aufbau . . . . . . . . 26

3. Jesaja 1–12: Entstehungsgeschichte und Aufbau . . . . . . . . . . 30
3.1 Die Immanuelschrift (6, 1–8,18*) . . . . . . . . . . . . . . . . 30
3.2 Die erweiterte Immanuelschrift (5,1–9,6*) . . . . . . . . . . . 31
3.3 Von der Immanuelschrift zur Grundschrift (Kap. 1–12*) . . . 32
3.4 Von der Grundschrift zum Erst-Jesajabuch

(Kap. 1–12*; 28–32*) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
3.5 Versuch einer Datierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

4. Jesaja 1–12: Der massoretische Text, die Texte vom Toten Meer und
die alten Versionen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36

5. Jesaja 1–12: Der literarische Charakter . . . . . . . . . . . . . . . . 39
5.1 Erz�hlungen und Spr�che/Prosa und Poesie . . . . . . . . . . 40
5.2 Parallelismus, Kolometrie, Satzbau und �bergreifende Text-

struktur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
5.3 Stilistik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 43

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 5



Jes (26834) p. 6 / 9.4.2024

6. Jesaja 1–12 und die Traditionen Israels . . . . . . . . . . . . . . . . 45

7. Jesaja 1–12: Der offene Schluss ihrer geschlossenen Komposition . 50

Kommentierung

Die �berschrift: Jesaja 1, 1 . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 56

Teil I – Jesaja 1, 2–4,6: Zwei Ouvert�ren zum Buch Jesaja . . . . . 60

1. Jesaja 1,2–2,5: Die erste Ouvert�re . . . . . . . . . . . . . . . . . 60
1.1 Jesaja 1,2–31: Von Sodom zur Stadt des Rechts . . . . . . . . 61
1.2 Jesaja 2,1–5: Die Pilgerfahrt der V�lker nach Zion . . . . . . . 87

2. Jesaja 2,6–4,6: Die zweite Ouvert�re . . . . . . . . . . . . . . . . 97
2.1 Jesaja 2,6–22: JHWH allein ist erhaben . . . . . . . . . . . . . 97
2.2 Jesaja 3,1–15: Das Gericht �ber die Amtstr�ger Jerusalems . . 107
2.3 Jesaja 3,16–4,1: Das Gericht �ber die T�chter Zions . . . . . . 116
2.4 Jesaja 4,2–6: Die Reinigung Zions . . . . . . . . . . . . . . . . 122

Teil II – Jesaja 5, 1–9,6(10,4): Die Immanuelschrift in einem
mehrfachen Rahmen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130

1. Der Prolog – Jesaja 5,1–7: Der Weinberg des Freundes . . . . . . . 131

2. Jesaja 5,8–30: Wehe und Zorn von der Vergangenheit bis in die
Gegenwart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 141

3. Jesaja 6: JHWHs Heiligkeit und Jesajas Sendung in ihrer
Auswirkung auf Israel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 158

Exkurs: Das Problem der Verstockung und die Stellung des
Kapitels im Buch . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 164

4. Jesaja 7: »Gott mit uns« zum Heil oder Unheil . . . . . . . . . . . 182

Exkurs: Der syrisch-ephraimitische Krieg . . . . . . . . . . . . . . . . 192

Exkurs: Das Immanuelzeichen in Jes 7,14 . . . . . . . . . . . . . . . . 203

5. Jesaja 8,1–18: Der verh�llte und doch erwartete Gott . . . . . . . 211

6. Der Epilog – Jesaja 8,19–9,6:
Ein großes Licht f�r das Volk in D�sternis . . . . . . . . . . . . . . 233

6 HThKAT

Inhalt



Jes (26834) p. 7 / 9.4.2024

Teil III – Jesaja 9, 7–11,16: Drei Nachkl�nge zur Immanuelschrift . 258

1. Jesaja 9,7–10,4: JHWHs Hand ist �ber Efraim ausgestreckt . . . . 258

2. Jesaja 10,5–34: Assur – Ist die Axt stolz gegen den, der damit haut? 271

3. Jesaja 11,1–16: Das Reis Isais unter JHWHs Geist wird zum
Feldzeichen f�r Israels Sammlung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 299

Das Finale – Jesaja 12: Das Danklied der in Hoffnung Erl�sten . . 327

Anhang: Das Textkorpus Jes 1–12 und seine Nachwirkungen . . . 339

1. Im Neuen Testament . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 340

2. In den Schriften aus dem Zeitalter des Zweiten Tempels . . . . . . 344

3. Im Midrasch Rabba . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345

Bibelstellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 7

Inhalt



Jes (26834) p. 8 / 9.4.2024



Jes (26834) p. 9 / 9.4.2024

Vorwort

Ber�cksichtigte ich meine eigene Armut, ginge ich bei anderen um
Nahrung betteln. Viele Bed�rftige, wie ich weiß, teilen aber noch das,
was sie besitzen. Dar�ber hinaus macht der gerechte Richter seine Bil-
ligung von einer solchen Gesinnung abh�ngig und bemisst seinen Lohn
dementsprechend. Darum nehme ich es f�r meinen Teil auf mich, die
Grenzen meiner Armut zu �berschreiten und die Brotkr�mel, die ich
gefunden habe, mit meinen Glaubensbr�dern zu teilen (�n ˛labon vi-
cfflwn metado‰nai to…@ ¡mopfflstoi@).
Theodoretos von Kyros, Kommentar zum Propheten Jesaja (Prolog)1

Es w�re ein ungl�cklicher Bruch mit der Tradition, diesem Kommentar zu
Jesaja 1–12 kein Vorwort voraus zu schicken. Das obige Zitat, mit dem ein
großer, leider in Vergessenheit geratener Kommentator des gesamten Jesa-
jabuches seine Auslegung beginnt und sein Werk rechtfertigt, gibt im
Grunde genommen auch die Perspektive wieder, in der der Autor den vor-
liegenden Kommentarband angesichts der vielf�ltigen Bem�hungen seiner
Kolleginnen und Kollegen in der Jesajaforschung verstanden wissen m�chte.

Aber LeserInnen des 21. Jahrhunderts werden sich mit einer Rechtfer-
tigung aus l�ngst vergangenen Zeiten mit Recht nicht mehr zufrieden ge-
ben. Theodoretos von Kyros (393 – ca. 460) wandte sich an ein Publikum, f�r
das der Streit zwischen der antiochenischen und alexandrinischen Schrift-
auslegung im Rahmen der christologischen Debatten zwischen den Kon-
zilien von Ephesus und Chalkedon den wichtigsten Lesehorizont bildete.
Ein heutiger Kommentator muss seine Auslegung innerhalb des hermeneu-
tischen Paradigmas seiner eigenen Zeit verantworten. Die Leitlinien dazu
hat der Herausgeber dieser Reihe in der Dokumentation zum HThKAT be-
schrieben. Der Autor des vorliegenden Kommentars preist sich gl�cklich,
seine Anschauungen �ber Jes 1–12 in diesem durchdachten methodischen
Rahmen ungehindert eingebracht haben zu k�nnen. Dennoch ist es sinnvoll,
als Kommentator einige Erkl�rungen anzuf�gen.

Die Forschung des letzten halben Jahrhunderts hat viel Licht in das Ver-
h�ltnis von Autor(en), Redaktor(en), schriftlichem Werk und Leser gebracht.

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 9

1 Theodoret de Cyr (J.-N. Guinot Hg.), Commentaire sur Isa�e I, (SC 276), Paris 1980, 137–
138.



Jes (26834) p. 10 / 9.4.2024

In diesem dynamischen Geflecht muss der Ausleger seinen eigenen Platz
finden. Dabei geht es nicht um die klassische dogmatische Frage, ob und auf
welche Weise das in der Schrift bezeugte Gotteswort der menschlichen Ver-
mittlung bedarf, sondern darum, welche Aufgaben und Verpflichtungen dem
Ausleger aus dem geschichtlichen Wachstums- und �berlieferungsprozess
(der K�rze halber »Redaktion« genannt) des zu kommentierenden Werkes
erwachsen, und zwar auf dem Hintergrund eines allm�hlichen Kanonisie-
rungsprozesses, der schließlich weitere Um- und �berarbeitungen nicht
mehr zuließ.

Es steht außer Zweifel, dass die Redaktion ihre Aufgabe, den Nachlass des
Propheten zu aktualisieren, als Fortf�hrung seines Auftretens verstand.
Wenn man in groben Z�gen von einer vorexilischen, exilischen und nach-
exilischen Redaktion der jesajanischen Orakel ausgehen darf, dann bedeutet
das zugleich, dass man sich in Israel, von Anbeginn der prophetischen �ber-
lieferung und �ber den Bruch des Exils hinweg, f�r diesen Prozess des krea-
tiven Umgangs mit der Tradition legitimiert wusste. Gilt dies allgemein f�r
die gesamte prophetische Literatur, so f�r das Jesajabuch im besonderen Ma-
ße, denn hier st�tzt sich der Wachstumsprozess auf eine Aussage des Pro-
pheten selbst: »Einwickeln (will ich) die Bezeugung, versiegeln die Weisung
unter meinen Sch�lern! Ich will auf JHWH warten, der sein Angesicht vor
dem Haus Jakob verh�llt, auf ihn will ich hoffen« (8,16–17). Wenn es zu-
trifft, dass die Aktualisierung den wesentlichen Motor zur Entstehung des
prophetischen Buches darstellt, dann hat der Kommentator das gute Recht
und selbst die Pflicht, sich dieser Bewegung anzuschließen.

Dabei darf man nat�rlich einen wichtigen Unterschied nicht �bersehen.
Im Rahmen der erworbenen Autorit�t des Prophetenbuches und durch die
Fixierung des (Konsonanten)textes rund 200 v.Chr. bleibt der Leserkreis,
den die Redaktion vor Augen hatte, auf die j�dische Gemeinschaft des Zwei-
ten Tempels in Jerusalem und die Judenschaft in der Diaspora begrenzt. Das
kulturelle und religi�se Ambiente des Hellenismus wird im hebr�ischen
Buch Jesaja nur am Rande gestreift, die r�mische Okkupation kommt �ber-
haupt noch nicht in den Blick (f�r Jes LXX ergeben sich Unterschiede). Ob-
wohl die Redaktion ihrer Leserschaft grunds�tzlich keinen terminus ad
quem vorlegte, geschah dies faktisch durch den kanonischen Status, den sich
das Buch im Laufe seiner Entstehung erwarb. Kurzum: Der Nachlass des
Propheten Jesaja entwickelte sich �ber einige Jahrhunderte hinweg in enger
Verbindung zur Geschichte Israels, ein Prozess, der in dem Augenblick zum
Stillstand kam, als das Jesajabuch seine Endgestalt erreicht hatte, wie sie in
der hebr�ischen Texttradition �berliefert ist. Nach der j�dischen erfasste
auch die christliche Tradition, dass damit die Zeit der Kommentierungen
gekommen war. Zwar haben beide Traditionen unterschiedliche Formen der
Bibelauslegung entwickelt, aber beide ließen den Text des Prophetenbuches

10 HThKAT

Vorwort



Jes (26834) p. 11 / 9.4.2024

so wie er war und flochten ihre Aktualisierungen nicht ein, sondern legten
diese um ihn herum oder f�gten sie ihm an.

Der zeitgen�ssische Ausleger hat die Aufgabe, den Abstand zwischen der
Leserschaft von damals und heute zu �berbr�cken. Diesen Abstand in einer
Art »radikaler Synchronie« nicht zu ber�cksichtigen, hieße, die geschicht-
liche Dimension des Jesajatextes zu missachten, und w�rde zu gravierenden
Fehlinterpretationen f�hren, wie sie in der Geschichte der biblischen Aus-
legung so h�ufig waren, man denke nur an die Vorstellung vom g�ttlichen
Gericht �ber die S�nden des Volkes Israel. Bis zu einem gewissen Grad ist es
m�glich, den garstigen Graben der Geschichte zu �berwinden, aber ein un-
kritischer Optimismus ist fehl am Platz und wirkt nur kontraproduktiv.
Auch darf man die Komplexit�t der Materie nicht untersch�tzen. Einerseits
erm�glichen es der zeitliche Abstand und die �bersicht �ber sp�tere Ent-
wicklungen, die Welt der einstigen Leserschaft objektiver zu beschreiben
als dies auf zeitgleicher Ebene m�glich w�re. Die historische Forschung des
Antiken Vorderen Orients hat zu einem enormen Erkenntnisgewinn bei-
getragen. Andererseits bedeutet die Tatschache, dass wir das Leben der in-
tendierten einstigen Leser nicht teilen, ein großes Hindernis, ihre Vorstel-
lungen von Gott, Mensch und Kosmos in authentischer Weise zu erfassen.
So bleibt es ein heikles Unternehmen, zwischen den radikal anderen Welt-
anschauungen und Sprachsystemen von damals und heute zu vermitteln,
obwohl eine gemeinsame Grundlage vorhanden ist: die bei aller Differenz
verwandte Erfahrung des Menschseins und der Glaube an den einen Gott,
Sch�pfer und Herrn der Geschichte, als Antwort darauf.

Die geschichtliche Perspektive bringt noch einen weiteren Aspekt mit
sich. Die hebr�ische Bibel ist nicht nur als Endgestalt geschichtlich be-
stimmt, sondern auch in Folge ihres inneren Entstehungsprozesses. Auch
wer das Jesajabuch in seiner uns �berkommenen Form als ein Produkt des
3. Jahrhunderts v.Chr. ansieht, darf seine vorherige Jahrhunderte lange Ent-
wicklung nicht leugnen. Die Rekonstruktion dieses Werdeprozesses steht im
vorliegenden Kommentar nicht im Mittelpunkt und ist keineswegs die nor-
ma normans f�r eine stimmige und sinnstiftende Auslegung des biblischen
Textes. Dies umso weniger, als die große Vielfalt an Rekonstruktionsver-
suchen zur gesunden Skepsis – auch dem eigenen Versuch gegen�ber – An-
lass bietet. Dieser Kommentar rechnet mit einem historischen Wachstum
des Jesajabuches und versucht die in der Redaktion einm�ndenden Haupt-
linien, ihr �ber die Schulter sehend, in den Blick zu bekommen. So nimmt
der methodologische Leitfaden der gesamten Reihe von einer »diachron re-
flektierten Synchronie« auch in diesem Kommentar Gestalt an.

Dem allgemeinen Literaturverzeichnis seien noch zwei Bemerkungen vo-
rausgeschickt.

Die vorgelegte �bersetzung von Jes 1–12 st�tzt sich haupts�chlich, die
anderer Bibeltexte zur G�nze auf die »Elberfelder �bersetzung. Revidierte

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 11

Vorwort



Jes (26834) p. 12 / 9.4.2024

Fassung« (8. Auflage der Standardausgabe), Wuppertal 2000. Da sich diese
�bersetzung eng an den massoretischen Text h�lt, ist sie f�r die Kommen-
tierung von großem Nutzen.

Was die Chronologie, sowohl der K�nigreiche Israel und Juda als auch die
des Alten Vorderen Orients insgesamt, angeht, folgt dieser Kommentar der
Monographie von K. R. Veenhof, Geschichte des Alten Orients bis zur Zeit
Alexanders des Großen (ATD.E 11), G�ttingen 2001.

Zufriedenheit mit dem Werk seiner H�nde ziemt sich f�r einen Autor
nicht, aber zum Gl�ck darf er sich zumindest denen erkenntlich zeigen, die
ihm in seinem Abenteuer aus n�chster N�he oder auch mit einigem Abstand
beigestanden haben.

Professor Erich Zenger in M�nster vertraute mir die Kommentierung von
Jesaja 1–12 an und ließ damit f�r mich einen Lebenstraum in Erf�llung ge-
hen. Zur erfahrenen Gastfreundschaft gesellten sich seine von mir geteilte
Auffassung eines modernen biblischen Kommentars sowie seine allzeit mit
Humor gespickten Ermutigungen. Gen�gt auch dieser Kommentarband in
seiner Ausgestaltung dem hohen Standard des HThKAT, so ist dies Ariane
Cordes, Johanna Erzberger, Zuzana Hra�ov	, Resi Koslowski, Sandra Syben
und Regina Wildgruber, dem M�nsteraner Team am Seminar f�r Zeit- und
Religionsgeschichte des Alten Testaments, zu danken.

An der heimatlichen Front war mir der Mitarbeiterstab der Bibliotheek
Godgeleerdheid an der Katholischen Universit�t Leuven eine große und zu-
gleich unabdingbare Hilfe. Bart de Bakker (Liz. Theologie und Orientalistik
der K. U. Leuven) erstellte mit viel Engagement und Wissen die digitalisier-
te Manuskriptfassung und hat sich damit in der Zunft zum Studium der
Schrift und des Alten Vorderen Orients einen Platz erworben.

Auf halbem Wege zwischen M�nster und Leuven liegt Nimwegen: Pro-
fessor Ulrich Berges hat diesen Kommentar nicht nur �bersetzt, sondern es
sind auch viele Anregungen von ihm darin verarbeitet worden. Wenn man
sich des Vorrechtes erfreuen kann, dass ein Kollege und Freund sich als
�bersetzer bereit stellt, straft das alte Adagium »traduttore traditore« sich
L�gen und geht das Ideal in Erf�llung, das sich nach Hieronymus auf diese
Weise zusammenfassen l�sst: »veritatem in interpretatione, decorem et ele-
gantiam in translatione conservare« (Epistulae [ad Pammachium de optimo
genere interpretandi], LVII, 5; CSEL, LIV 510).

Leuven, am 1. Januar 2003 – ehemals Fest der Beschneidung des Herrn,

Willem A. M. Beuken

12 HThKAT

Vorwort





Jes (26834) p. 24 / 9.4.2024

Einleitung

Zu 4. – D. Brown, Vir Trilinguis. A Study in the Biblical Exegesis of Saint Jerome,
Kampen 1992. – B. D. Chilton, The Glory of Israel. The Theology and Provience of
the Isaiah Targum (JSOT.S 23), Sheffield 1983. – J. Forget, Saint Jer�me. Oeuvres:
DThC VIII, 909–927. – A. Guigni, Isa�e � la lumi�re du Targum Jonathan ben Ouziel,
in: P.-M. Bogaert (Hg.), (Lectures bibliques), Bruxelles 1984, 55–68. – J. Koenig,
L’herm
neutique analogique du Juda�sme antique d’apr�s les t
moins textuels d’Isa�e
(VT.S 33), Leiden 1982. – A. van der Kooij, The Old Greek of Isaiah in Relation to
the Qumran Texts of Isaiah: Some General Comments, in: G. J. Brooke/B. Lindars
(Hg.), Septuagint, Scrolls, and Cognate Writings (SBL.SCSS 33), Atlanta GA 1991,
195–213. – F. Raurell, Isa�as – LXX Isa�as – Qumran: RCT 22, 1997, 395–407. – J. M.
Scott, Exile: Old Testament, Jewish and Christian Conceptions (JSJ.S 56), Leiden
1997. – L. Venard, La Vulgate, DThC XV/2, 3474–3485.
Zu 5. – A. Berlin, The Dynamics of Biblical Parallelism, Indianapolis 1985. – R. de
Hoop, The Colometry of Hebrew Verse and the Masoretic Accents: Evaluation of a
Recent Approach I–II: JNSL 26, 2000, 47–73; 27, 2001, 65–100. – J. Jeremias, Pro-
phetenwort und Prophetenbuch. Zur Rekonstruktion m�ndlicher Verk�ndigung der
Propheten: JBTh 14, 1999, 19–35. – J. L. Kugel, The Idea of Biblical Poetry. Paralle-
lism and Its History, London 1981. – A. Niccacci, Analysing Biblical Hebrew Poetry:
JSOT 74, 1997, 77–93.
Zu 6. – E. Otto, xfjr: ThWAT VI, 994–1028 P. Sanders, The Provenance of Deutero-
nomy 32 (OTS XXXVII), Leiden 1996. – O. H. Steck, Zion als Gel�nde und Gestalt.
�berlegungen zur Wahrnehmung Jerusalems als Stadt und Frau im Alten Testa-
ment: ZThK 86, 1989, 261–281. – H. Wildberger, Jesajas Verst�ndnis der Geschichte,
in: Congress Volume Bonn 1962 (VT.S IX), Leiden 1963, 83–117.
Zu 7. – W. A. M. Beuken, The Unity of The Book of Isaiah. Another Attempt at
Bridging the Gorge Between Its Two Main Parts, in: FS D. J. A. Clines (JSOT.S ?),
Sheffield 2003 (im Druck). – Ph. E. Satterthwaite/R. S. Hess/G. J. Wenham (Hg.),
The Lord’s Anointed. Interpretation of Old Testament Messianic Texts, Grand Ra-
pids MI 1995, mit folgenden Aufs�tzen: D. Schibler, Messianism and Messianic Pro-
phecy in Isaiah 1–12 and 28–33, 87–104; R. Schultz, The King in the Book of Isaiah,
141–166.

1. Der Prophet Jesaja ben Amoz: Sein Zeitalter und seine Lebenswelt

»Seine Schriften f�hren f�r ihn das Wort« (Duhm 16). Diese n�chterne Be-
merkung des Mannes, der die Grundlage f�r die moderne Jesaja-Forschung
legte, warnt die Leser vor der Erwartung, ihr Wunsch nach pr�zisen Infor-

24 HThKAT

Literatur



Jes (26834) p. 25 / 9.4.2024

mationen �ber den Verfasser eines Werkes, f�r unsere Zeit normal und le-
gitim, werde im Falle dieses alten prophetischen Buches Befriedigung fin-
den. So hat Jesaja ben Amoz, nach dem diese Schrift benannt ist, das Buch
auch nicht »geschrieben«. Was er selbst aufzeichnete und einer Gruppe von
Sch�lern anvertraute (8,16), ist durch die Umw�lzungen der Jahrhunderte
und vielleicht gerade deswegen zu einem Buch angewachsen. Es ist freilich
mehr als ein Buch, es ist »die Vision Jesajas, die er �ber Juda und Jerusalem
schaute« (1,1). Nat�rlich lebt ein charismatischer Vision�r stark verbunden
mit einer bestimmten Zeitepoche und einem bestimmten sozialen Milieu.
So verbarg sich der Mensch Jesaja bereits seit der fr�hesten Phase der �ber-
lieferung hinter dem Propheten, sodass wir Jesaja als Person nur im Spiegel
seiner Orakel wahrnehmen. Zudem vergr�ßert die Art und Weise, wie die
Tradition diese Orakel aufbereitete, den Wahrnehmungsabstand zwischen
uns und dem Propheten.

Was Jesajas Personalien betrifft, so hat die Nennung seines Vaters
»Amoz« (1,1: Zfma; nicht zu verwechseln mit dem Propheten Amos [ofmp])
keine andere Funktion, als dem Propheten einen unverwechselbaren Platz
unter den Familien von Jerusalem und Juda anzuweisen. Die j�dische Tradi-
tion kennt die Auslegung, der Vater eines Propheten werde nur dann ge-
nannt, wenn dieser auch selbst ein Prophet war (Megilla 15a; LevR 6,16).
Sie h�lt Jesajas Vater auch f�r einen Bruder des K�nigs Amazja (801–773)
und damit ihn selbst f�r einen Neffen des K�nigs Usija (773–735?), in des-
sen Sterbejahr der Prophet seine Sendung durch JHWH erfuhr (6, 1; Megilla
10b).

Diese Traditionen speisen sich aus den Daten des Textes. Die Tatsache,
dass Jesaja seine Frau »Prophetin« (8,3) und sich selbst mit seinen Kindern
»Zeichen und Mahnm�ler in Israel« (8,18) nennt, f�hrte die �berlieferung
dazu, der ganzen Familie prophetisches Charisma zuzusprechen. Auch hatte
Jesaja anscheinend leichten Zugang zum k�niglichen Hof und zum Tempel
(7,3–17; 8,2 [Sacharja war der Schwiegervater von K�nig Ahas]; 22,15–25;
37–39 [unter Ber�cksichtigung der legendenhaften Einf�rbung dieser Kapi-
tel]). Er richtete scharfe Anklagen gegen die Jerusalemer Oberschicht (1–3;
5; 10,1–4; 28, 7–22; 29,9–16; 30,8–17), ohne daf�r verfolgt zu werden, an-
ders als dies beim Propheten Jeremia der Fall war (Jer 20, 1–3; 38). Zudem
hatte Jesaja Einsicht in die Außenpolitik und gab seine Meinung dar�ber
unverbl�mt bekannt (7,1–17; 8,1–4; 14,28–32; 17,1–3; 18,1–2; 19,11–17;
20; 23; 30,1–7; 31, 1–3). Auch war er bestens mit dem Gedankengut und den
Sprachformen »der Weisheit« vertraut (Jes 5; 10; 13–14; 28,23–29), d.h. er
bewegte sich in den kulturellen Zirkeln seiner Zeit.

Die Zeitspanne des �ffentlichen Auftretens Jesajas, wie sie uns vor Augen
gestellt ist, bel�uft sich auf etwas weniger als vierzig Jahre. Zur Zeit des
Feldzugs von Aram und Israel gegen Juda (734–732) war er bereits verhei-
ratet und Vater zweier S�hne (7,3; 8,3). Kurz davor lag die Vision JHWHs

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 25

Der Prophet Jesaja ben Amoz: Sein Zeitalter und seine Lebenswelt

Biographische
Daten

Zeitspanne
seines Wirkens



Jes (26834) p. 26 / 9.4.2024

mit seiner Sendung (6,1: »Im Todesjahr des K�nigs Usija«, vermutlich um
das Jahr 735). Die großen politischen Ereignisse der Jahre 734 bis 701, die
alle mit der assyrischen Expansion in Verbindung stehen, kommen in seinen
Orakeln zur Sprache. In Jes 7–9 ist es der bereits genannte Kriegszug der
n�rdlichen Nachbarstaaten, der zum Untergang von Damaskus und zur Un-
terwerfung Israels als Vasall Assurs f�hrte (der sogenannte syrisch-ephrai-
mitische Krieg der Jahre 734–732). In Jes 10,9–11 und 28,1–4 steht der Fall
von Samaria und die Umwandlung des Nordreichs in eine assyrische Pro-
vinz (722) im Hintergrund. In Jes 14,28–32 und 20,1–6 geht es um die as-
syrischen Feldz�ge gegen die K�stenregion (720 und 713–711). In Jes 22;
29,1–8; 30,1–7; 36–37 handelt es sich um den verheerenden Feldzug Assurs
gegen Juda, wobei Jerusalem aber noch einmal das Schlimmste erspart blieb
(701). In groben Z�gen formen der syrisch-ephraimitische Krieg den Hin-
tergrund f�r die erste Sammlung der jesajanischen Orakel (Kap. 1–11) und
die assyrische Expedition des Jahres 701 den der zweiten Sammlung (Kap.
28–32; 36–39), obwohl auch Echos des letztgenannten Ereignisses in der
ersten Sammlung widerhallen. �ber die weitere geschichtliche Entwicklung
h�ren wir bei Jesaja nichts mehr. Nach dem Martyrium Jesajas, einer in
�thiopisch �berlieferten j�dischen Legende aus dem ersten Jahrhundert
n. Chr., starb er unter K�nig Manasse (697–642) den M�rtyrertod. Darauf
spielt das Lob der V�ter von Hebr 11,37 an: »Sie wurden zers�gt«.

Aus alledem ergibt sich das Bild eines gebildeten Mannes, der in Jerusa-
lem lebte und am �ffentlichen Leben des kleinen K�nigreichs Juda sehr aktiv
teilnahm, und zwar in einer Zeit, als die beiden Br�derv�lker Juda und Israel
durch den Expansionsdrang des assyrischen Weltreichs ihrem politischen
Ende immer n�her r�ckten (740–700). Indem Jesaja diese Bedrohung als
das Gericht des eigenen und einzigen Gottes, des »Heiligen Israels«, �ber
die zerst�rerische Wirkung der gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten in sei-
nem Volk ansah, weitete sich sein geistiger Horizont �ber das Weltgesche-
hen aus. Einst nur eine einsame Stimme, wuchs er zu einer prophetischen
Figur heran, der die Geschichte schließlich Recht gab und die so dem all-
gemeinen Vergessen entkam, denn »mit großer Geisteskraft schaute er die
Zukunft und tr�stete die Trauernden in Zion. F�r fernste Zeit verk�ndete er
das Kommende und das Verborgene, bevor es geschah« (Sir 48, 25).

2. Das Jesajabuch: Entstehungsgeschichte und Aufbau

Nach dem obigen Zitat aus dem Lob der V�ter in Jesus Sirach zu urteilen,
kannte dieser Schreiber, der sein Werk in der urspr�nglich hebr�ischen Ver-
sion wahrscheinlich um 175 v.Chr. verfasste, das Buch Jesaja mehr oder we-
niger in seinem heutigen Umfang, denn der Satz »er tr�stete die Trauernden

26 HThKAT

Einleitung

Profil



Jes (26834) p. 27 / 9.4.2024

Zions« verweist zweifelsfrei auf Jes 40–66.1 Dies passt zur Tatsache, dass
man als Entstehungszeit der alten griechischen �bersetzung des Buches Je-
saja, der Septuaginta (LXX), die Mitte des 2. Jahrhunderts v.Chr. annimmt
(Van der Kooij, Textzeugen 1981, 71f.). Von den ersten Anf�ngen der
schriftlichen Fixierung seiner Orakel durch Jesaja ben Amoz, in welcher
Form und mit welchem Ziel auch immer (Jes 8,1.16; 30,8), bis zur Voll-
endung des nach ihm genannten Buchs liegen also fast f�nf Jahrhunderte.
Als Vergleich: von Martin Luther bis heute! Zu Recht ist das Jesajabuch als
literarische Kathedrale bezeichnet worden, an der fast ein halbes Jahrtau-
send unterschiedliche Verfasserschulen weiterbauten und die prophetische
Schrift fortschrieben.

Diese Zeitspanne f�llt mit einem tief greifenden und heute nur schwer
nachzuzeichnenden Redaktionsprozess von Auslegung und Hinzuf�gung
zusammen, der dem Jesajabuch seinen ganz eigenen Stempel aufdr�ckte.
Das Ziel der �berlieferung bestand sicherlich nicht darin, die urspr�ng-
lichen Orakel des Propheten aus antiquarischer Sorge und Sorgfalt zu be-
wahren. Das prophetische Erbe Jesajas sollte das Volk Juda und sp�ter die
Gemeinde des Zweiten Tempels darin unterst�tzen, die eigene Identit�t zu
begreifen, zu bewahren und zu entwickeln. Dies war auch notwendig, denn
die damalige Welt sah eine Großmacht nach der anderen kommen und ge-
hen (Assur, Babel, Persien und die hellenistischen K�nigreiche). Bei solch
st�rmischen Entwicklungen der Weltgeschichte liefen kleinere V�lker Ge-
fahr, ihre ethnischen und religi�sen Eigenheiten zu verlieren.

Der traditions- und redaktionsgeschichtliche Entstehungsprozess des Je-
sajabuches ist schon seit zwei Jahrhunderten Gegenstand exegetischer For-
schung, die hier nur in groben Z�gen nachgezeichnet werden kann.
Grundlage daf�r bot die langsam gewachsene Erkenntnis, dass die drei gro-
ßen Buchteile, die von verschiedenen Zeitepochen handeln, von drei unter-
schiedlichen Propheten bzw. Schreiber(-»Schulen«) stammen. Bereits der
mittelalterliche j�dische Kommentator Ibn Ezra (Friedl�nder [Hg.] 170)
vermutete, dass die Orakel �ber das Ende des babylonischen Exils (Jes 40–
66) aus eben der Zeit datierten. Erst mit den Kommentaren von J. G. Eich-
horn (1783) und J. C. D�derlein (1789) begann diese Auffassung langsam
Fuß zu fassen. Aber es blieb B. Duhm (1892, 7–15) vorbehalten, die These
von der Dreiteilung des Jesajabuches in seinem Kommentar ausgearbeitet
vorzulegen. Der Kern des ersten Teils, Jes 1–39, stammt danach aus der
Zeit des jud�ischen K�nigtums (n�herhin aus dem 8. und 7. Jahrhundert
v.Chr.). Der zweite Teil, Jes 40–55, soll gegen Ende des Exils (ab 538) und
der dritte, Jes 56–66, in der Periode der Restauration von Stadt und Tempel
(520–515) entstanden sein. Kurzum, es gab, noch immer nach B. Duhm,

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 27

Das Jesajabuch: Entstehungsgeschichte und Aufbau

1 Dagegen bleibt es fraglich, ob man aus 2 Chr 32,32 (Mitte des 4. Jahrhunderts v.Chr.) ablei-
ten darf, dass bereits der Chronist das Jesajabuch in seiner heutigen Form kannte.

F�nfhundert-
j�hriger
Enststehungs-
prozess

Dreiteilung des
Jesajabuches



Jes (26834) p. 28 / 9.4.2024

drei Schriften – Protojesaja, Deuterojesaja und Tritojesaja genannt – aus
den Epochen der assyrischen, babylonischen und persischen Dominanz,
die unabh�ngig voneinander entstanden und schließlich miteinander ver-
bunden wurden.

Diese Auffassung, die die Forschung des 20. Jahrhunderts gr�ßtenteils be-
herrschte, hat in neuerer Zeit viel von ihrer einstigen �berzeugungskraft
eingeb�ßt. Das gilt besonders f�r die These, die drei Buchteile h�tten v�llig
isoliert voneinander ihre heutige Form erreicht. Es herrscht derzeit ein brei-
ter Konsens dar�ber, dass nicht nur jeder Teil f�r sich einen komplizierten
Entwicklungsprozess mitgemacht hat, sondern dass man zudem mit einem
nicht weniger bedeutsamen Redaktionsprozess rechnen muss, der die Teile
aufeinander abstimmte.2 Diese Auffassung st�tzt sich auf Ergebnisse einer
Vielfalt an exegetischen Methoden, die seit 1970 entwickelt wurden. Was
die Redaktionskritik zum Jesajabuch betrifft, so geben zwei Modelle den
Ton an (Feuerstein, Deuterojesaja 1998).

Das erste ist die alte »Vereinigungshypothese«, aber in gr�ndlich �ber-
arbeiteter Form. Die drei Teile des Jesajabuches stammen danach aus einem
einzigen Milieu, das �ber Jahrhunderte hinweg und mit Hilfe eigener theo-
logischer und literarischer Erkenntnisse die Botschaft von Jesaja ben Amoz
weiter entwickelte und zugleich neue Schriften produzierte. Diese wieder-
um wurden mit der urspr�nglichen Sammlung jesajanischer Orakel in
einem Buch vereint, wobei das Buch regelm�ßig an die wechselnden histori-
schen Zeitumst�nde angepasst wurde.

Diesem Denkansatz steht die »Fortschreibungshypothese« gegen�ber.
Danach h�tten gr�ßere Texteinheiten des Buches niemals unabh�ngig von-
einander bestanden, sondern sie seien von Anfang an als Fortsetzung und
Auslegung �lterer, bereits bestehender Texte entstanden. Man wandte dieses
Erkl�rungsmodell zuerst nur auf die internen Wachstumsstufen innerhalb
von Jes 40–66 an: Kap. 49–55 als Fortschreibung von Kap. 40–48 und Teile
von Kap. 56–66, besonders Kap. 60–62, als Fortschreibung von Kap. 40–48 +
Kap. 49–55. Sp�ter wurde aber auch die Anf�gung von Jes 40–55 an Jes 1–39
so zu erkl�ren versucht. Bei diesem Modell kann »Fortschreibung« auch
eine Art »Zur�ckschreibung« bedeuten: Jes 1–33* w�re gr�ndlich bearbeitet
worden, um danach als Einleitung f�r Jes 40–55* zu fungieren.

Beide Modelle wollen bestimmte Ph�nomene im Jesajabuch erkl�ren. Das
gilt zun�chst f�r den charakteristischen Gottestitel »der Heilige Israels«, der
in den vermutlich urspr�nglichen Texten Protojesajas den anklagenden, in
den Texten Deuterojesajas dagegen den tr�stenden Gott meint. Gleiches gilt
f�r den Begriff »Gerechtigkeit«, der besonders in Verbindung mit »Recht«
in Protojesaja das menschliche Verhalten anzeigt, w�hrend er in Deuteroje-

28 HThKAT

Einleitung

2 Gute �bersichten bei Sweeney 41–62; Berges, Buch 1998, 1–49; vgl. die verschiedenen Auf-
s�tze in Melugin/Sweeney, Visions 1996.

Neuans�tze

»Vereinigungs-
hypothese«

»Fortschreibungs-
hypothese«



Jes (26834) p. 29 / 9.4.2024

saja in Verbindung mit »Friede« oder »Rettung« Gottes Handeln betrifft.
Beide Modelle helfen auch, die Verwandtschaft zwischen den Sendungs-
erz�hlungen von Jes 6 und Jes 40 zu kl�ren. Beide tragen etwas bei zu der
Frage nach dem Verh�ltnis vom Motiv »das Fr�here und das K�nftige« in
Deuterojesaja und der Er�ffnung der Prophetie �ber den Friedensf�rsten in
Protojesaja: »Wie die fr�here Zeit (oder: »der Fr�here«) Schmach gebracht
hat �ber das Land Sebulon und das Land Naftali, so bringt die k�nftige
(oder: »der K�nftige«) den Weg am Meer zu Ehren« (8,23).

Da beide Modelle die gleichen Ph�nomene zu erkl�ren vorgeben, w�chst
die Vermutung, dass beide nicht hinreichend verfeinert sind, um als alleini-
ge Erkl�rungshypothesen gelten zu k�nnen. Beide geben ihre Schw�che be-
sonders in der Erkl�rung des sch�rfsten Bruchs zu erkennen, den das Jesaja-
buch aufweist: den �bergang von Kap. 39 zu Kap. 40. Die Vereinigungsthese
sieht diese Kluft und h�lt daher Jes 33 und 34(–35) f�r Br�ckentexte zwi-
schen Proto- und Deuterojesaja. Doch bleibt im Rahmen des Vereinigungs-
modells die Verbindung zwischen diesen Br�ckentexten und den Kap. 36–39
problematisch. Die Fortschreibungsthese dagegen beurteilt Kap. 39 als Zu-
f�gung, die die assyrische Großmacht der Kap. 36–37 durch den Erzfeind
Jerusalems, Babel, ersetzt, und zwar als Vorbereitung f�r die Babeltexte in
Deuterojesaja. Aber im Sinne einer buchinternen Fortschreibung ist es be-
fremdlich, dass in Kap. 39 nicht von der Verw�stung Jerusalems im Jahre
586 die Rede ist, sehr wohl aber von der Pl�nderung des Palastes des Hiskija
und der Deportation seiner Nachkommen im Jahre 597.

Diesem Kommentar liegt die �berzeugung zu Grunde, dass die »Vereini-
gungsthese« trotz aller M�ngel den besseren Ausgangspunkt bietet, um das
Zusammenwachsen der Großteile plausibel zu machen. »Das dem Text des
(Jesaja)Buches angemessene Paradigma ist nicht das einer Endredaktion
oder Endkomposition, sondern das von Teilkompositionen, die aufeinander
aufbauen, sich erg�nzen, wobei die sp�teren die bereits vorliegenden Samm-
lungen respektierten« (Berges, Buch 1998, 48). Das schließt nat�rlich nicht
aus, dass es innerhalb der Großteile zu umfangreichen Fortschreibungen ge-
kommen ist (bes. im tritojesajanischen Bestand).

Ein biblischer Kommentar ist nicht der geeignete Ort, um sich an der ak-
tuell noch heftig gef�hrten wissenschaftlichen Diskussion �ber das sukzes-
sive Anwachsen des Jesajabuches mit einer eigenen ausgefeilten Hypothese
zu beteiligen. Das w�rde die Auslegung des biblischen Textes unn�tig belas-
ten und dem Ganzen ein nur sehr begrenztes Haltbarkeitsdatum bescheren.
Wer einen Kommentar zur Hand nimmt, hat ein Anrecht auf gediegene In-
formationen und Meinungen, die sub imbecillitate humana fest stehen. Zu-
dem ist der fortlaufenden Lekt�re des Jesajabuches am besten gedient, wenn
sich eine Theorie zur Verschmelzung des ersten und zweiten Großteils (Jes
1–39. 40–66) an der vorausgegangenen Auslegung zu Kap. 1–12, 13–27 und
28–39 orientiert, zumal an den zahlreichen Verbindungen zwischen diesen

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 29

Das Jesajabuch: Entstehungsgeschichte und Aufbau

Probleme
der neuen
Hypothesen

Position dieses
Kommentars



Jes (26834) p. 30 / 9.4.2024

Teilkompositionen. Nat�rlich muss die antizipierende Funktion einiger Pas-
sagen in Jes 1–12 zur Sprache kommen, durch die die Redaktion die Leser in
Spannung h�lt und sie auf den zweiten Teil des Buches vorbereitet; dies ist
besonders in der »ersten Ouvert�re« von 1,2–2,6 der Fall.

3. Jesaja 1–12: Entstehungsgeschichte und Aufbau

Die Entstehungsgeschichte von Jes 1–12 (vgl. das Schaubild »Aufbau von
Jesaja 1–12« S. 33) h�ngt zwar mit der Entwicklung von Jes 1–39 zusam-
men, ist aber auch stark autonom verlaufen. Selbst �ber die großen Linien
dieser Prozesse ist sich die Forschung nicht einig, mit Ausnahme der Tatsa-
che, dass die Orakel Jesajas ben Amoz haupts�chlich in Jes 1–12 und 28–32,
und zwar in Gruppen angeordnet, zu finden sind. In Jes 13–23 erkennt man
einige isolierte jesajanische Orakel; �ber Jes 24–27 sind die Meinungen sehr
geteilt. Was Jes 1–12 und 28–32 betrifft, so stehen sich zwei Extrem-Posi-
tionen gegen�ber: Die eine geht davon aus, dass diese Kapitel zum aller-
gr�ßten Teil auf den Propheten selbst zur�ckgehen, w�hrend die andere
das nur f�r einen verschwindend kleinen Teil zugesteht, weil der gesamte
Komplex nach Inhalt, Umfang und Ziel erst zur Zeit der babylonischen Ge-
fangenschaft entstanden sei. Der vorliegende Kommentar rechnet mit meh-
reren Phasen der �berlieferung und Redaktion, h�lt es aber nicht f�r m�g-
lich, sie in jedem Fall f�r die einzelnen Verse, Versh�lften oder Wortgruppen
exakt nachzuweisen. – F�r Jes 1–12 scheint folgendes Entwicklungsmodell
vertretbar zu sein.

3.1 Die Immanuelschrift (6, 1–8,18*)

An der literar-historischen Basis der durchdachten Komposition von Jes 1–
12 steht die sogenannte »Denkschrift«, besser »Immanuelschrift«, in 6,1–
8,18. Sie besteht aus zwei Ich-Erz�hlungen (6, 1–13 und 8,1–18) und einem
Er-Bericht (7, 1–25) in der Mitte. Sie handeln von der Sendung des Prophe-
ten (6,1–13), dem Zeichen des Immanuel (7, 1–25) und vom Zeichen
»Schnelle Beute – Rascher Raub«, das zu einer ersten Verschriftung f�r
den Sch�lerkreis f�hrt (8,1–18). Dieses Triptychon bildet eine Komposition
aus urspr�nglichen Einzel�berlieferungen. Der Schluss weist darauf hin,
dass der Prophet die schriftliche Fixierung seiner Orakel selbst in Gang setz-
te (8, 16–18), und die Aufnahme des Er-Berichts (Jes 7) deutet auf die Arbeit
eines Sch�lerkreises hin. Somit steht am Beginn des �ltesten �berliefe-
rungskerns des Jesajabuches die Zusammenarbeit des Propheten mit seinem
Sch�lerkreis. Diese drei Kapitel sind von sp�teren Redaktionen in unter-

30 HThKAT

Einleitung

Jes 1–12
im Kontext von

Jes 1–39

Drei Teile

Datierung



Jes (26834) p. 31 / 9.4.2024

schiedlichen Phasen �berarbeitet worden, wodurch die einmal gelegte
Grundstruktur jedoch nicht mehr ver�ndert wurde.

3.2 Die erweiterte Immanuelschrift (5, 1–9,6*)

Die urspr�ngliche Immanuelschrift (6,1–8,18) erfuhr eine Erweiterung,
teils mit Material, das vom Propheten selbst stammte, teils mit redaktionel-
len Zuf�gungen. Diese Erweiterungen geschahen in kompositioneller Hin-
sicht sowohl geradlinig als auch ringf�rmig, aber in literar-historischer Hin-
sicht sind sie nur sehr schwer voneinander zu unterscheiden:

(a) Die geradlinige Erweiterung betrifft das Weinberglied als »Prolog«
(5,1–7) und die Ank�ndigung eines Davidsohnes, der Gerechtigkeit bringt,
als »Epilog« (8, 19–9,6). Die letztgenannte Passage wurde redaktionell stark
�berarbeitet, hat aber im Kern, ebenso wie 7,1–8,18, den syrisch-ephrai-
mitischen Krieg als Hintergrund.

(b) Die ringf�rmige Ausweitung betrifft haupts�chlich die Wehespr�che
in 5,8–24 (mit dem Anhang in 5,25–30) vor der (durch 5,1–7 linear erwei-
terten) Immanuelschrift und das Kehrversgedicht �ber »JHWHs Zorn und
seine ausgestreckte Hand« in 9,7–20 (mit dem Anhang in 10,1–4) nach der
(durch 8,19–9,6 linear erweiterten) Immanuelschrift. Die Anh�nge sind f�r
die Ringkomposition verantwortlich. Die Wehespr�che (5, 8–24) werden so
von der Passage �ber »JHWHs Zorn und seine ausgestreckte Hand« (5,25–
30; vgl. den Refrain von 9,11.16.20; 10, 4) abgeschlossen und das Kehrvers-
gedicht �ber »JHWHs Zorn/seine ausgestreckte Hand« (9,7–20) wird mit
einem Wehespruch beendet (10,1–4; vgl. 5, 8–24). Dadurch ist auch die
Klammer von 5,30 und 8,22 (Dunkel/Finsternis) entstanden.

(c) Die Ringkomposition ist nicht v�llig symmetrisch gestaltet: Die Reihe
der Wehespr�che (5,8–30) steht unmittelbar vor der eigentlichen Immanu-
elschrift (6,1–8,18), aber das Kehrversgedicht �ber JHWHs ausgestreckte
Hand (9,7–10,4) steht nicht unmittelbar danach, sondern erst hinter dem
angef�gten Epilog (8,19–9,6). Aber diese Platzierung ist mehr als verst�nd-
lich, denn die Wehespr�che verdeutlichen die Anklage des Weinbergliedes,
die auf das Fehlen von »Recht und Gerechtigkeit« hinausl�uft, und m�ssen
ihm daher folgen (5,7). Das Kehrversgedicht von JHWHs Zorn aber durfte
die Verbindung zwischen 8,16 (»Bezeugung/Weisung«) und 8,20 (»Wei-
sung/Bezeugung«) nicht durchbrechen.

(d) Die Tatsache, dass die ringf�rmige Erweiterung der geradlinigen un-
tergeordnet ist, scheint darauf hinzudeuten, dass letztere die �ltere ist. Sie
ist in die zweite H�lfte des siebten Jahrhunderts zu datieren, da »der Epi-
log«, die Prophetie �ber den Davidssohn (8,19–9,6), die Regierungszeit des
K�nigs Joschija (639–609) als Hintergrund aufweist. Dann wird f�r die ring-
f�rmige Erweiterung die Periode der babylonischen Gefangenschaft (nach

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 31

Jesaja 1–12: Entstehungsgeschichte und Aufbau

Prolog und Epilog

Wehespr�che
und Kehrvers-
gedicht

Auff�lligkeit der
Ringkomposition



Jes (26834) p. 32 / 9.4.2024

586) wahrscheinlich. Die Weherufe sprechen �brigens von der Verw�stung
des Landes und von Exilierung (5, 9–10.13–14). Zudem darf man anneh-
men, dass derart durchdachte literarische Kompositionen das Ergebnis nach-
exilischer Schreiberschulen waren.

3.3 Von der Immanuelschrift zur Grundschrift (Kap. 1–12*)

W�hrend des weiteren redaktionellen Ausbaus der bereits erweiterten Im-
manuelschrift (5,1–9,6) zur umfangreichen Textgestalt von Jes 1–12 waren
einige Tendenzen wirksam, die man diachron nur schwer, wohl aber syn-
chron vom Endergebnis her unterscheiden kann. Durch eine eingreifende
literarische Bearbeitung wurde die Immanuelschrift zu einem selbstst�ndi-
gen Opus ausgebaut. Das geschah durch das Hinzuf�gen zweier »Ouver-
t�ren« in 1,2–2,5 und 2,6–4,6, des Diptychons der Kap. 10–11 und des
Schlussliedes von Kap. 12. Man darf sich diese Bearbeitung nicht als eine
zusammenh�ngende Initiative eines einzigen Schreiberzirkels und schon
gar nicht als die einer singul�ren Schreiberpers�nlichkeit zu einer ganz be-
stimmten Zeit vorstellen, denn daf�r ist das literar-historische Bild der Ein-
zelpassagen viel zu pluriform und kompliziert. Es ist vielmehr an eine Ent-
wicklung zu denken, die ihre Absicht erst anhand des Endproduktes
preisgibt. Es geht um das Modell einer Heilsgeschichte, oder, um es mit Je-
saja selbst zu sagen, um den Verlauf des g�ttlichen »Plans« (s. zu 5,19; 8,10;
11,2). Dieser nimmt seinen Ausgangspunkt bei Anklage und Gericht (1, 1–
31; 2,6–4,1), nicht jedoch ohne in der Ferne die Aussicht auf Heil anzubie-
ten (2,1–5; 4,2–6). Doch zuvor muss Assur fallen, die unterdr�ckende
Großmacht, die JHWH herausforderte (10,5–34); erst dann kommt es zur
Herrschaft des Spr�sslings Isais, der Israels Zerstreute sammelt (Kap. 11),
worauf sich das Danklied der Erl�sten anschließt (Kap. 12).

3.4 Von der Grundschrift zum Erst-Jesajabuch (Kap. 1–12. 28–32*)

Eine andere Entwicklung betrifft die Abstimmung der Kap. 1–12 auf Kap.
28–32 und das Zusammenf�gen der beiden Sammlungen jesajanischer Ora-
kel zum Kern von Jes 1–39. Diese Entwicklung war weniger tief greifend als
die letztgenannte Phase, denn die Grundstruktur der Kap. 28–32 (f�nf aus-
gebreitete Weherufe mit einem Aufruf zur Trauerklage) ist das Ergebnis
einer selbstst�ndigen, vorexilischen Entwicklung (dazu Beuken, Isaiah II/2
2000, 2–5). Dieser Textbestand wurde dadurch erweitert, dass an den f�nf-
ten Weheruf (Jes 31) die Verheißung einer gerechten Regierung (32,1–8)
und an den Aufruf zur Trauerklage (32,9–14) die Verheißung vom »Geist
aus der H�he« (32,15–20) angef�gt wurden.

32 HThKAT

Einleitung

Ein selbstst�n-
diges Opus

Kern von
Jes 1–39



Jes (26834) p. 33 / 9.4.2024

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 33

Jesaja 1–12: Entstehungsgeschichte und Aufbau



Jes (26834) p. 34 / 9.4.2024

Diese Erweiterungen sind f�r mehrere �bereinstimmungen zwischen Jes
28–32 und Jes 1–12 verantwortlich. Der an die Frauen gerichtete Aufruf zur
Totenklage (32,9–14), zusammen mit der Verheißung vom »Geist aus der
H�he« (32,15–19), entspricht der Prophetie gegen die Frauen Zions (3,16–
4,1), verbunden mit der Verheißung von Jerusalems Reinigung »durch den
Geist des Rechts und den Geist der S�uberung« (4,2–6). Ebenso weist der
Makarismus bez�glich »Ochs und Esel« (32,20) auf die Beschuldigung zu-
r�ck, mit der das Jesajabuch einsetzt: »Der Ochse kennt seinen Besitzer, der
Esel die Krippe seines Herrn« (1,3). Diese Erweiterungen schaffen somit
zwei Ringstrukturen (mit unterschiedlicher Gewichtung!), die vom Beginn
von Jes 1–12 bis ans Ende von Jes 28–32 (im Grundbestand) reichen.

Dar�ber hinaus sind diese zwei Sammlungen von Prophetien auch redak-
tionell durch das sehr wichtige Wortpaar »Recht/Gerechtigkeit« aufeinander
bezogen worden. Die Verheißung eines K�nigs, der »Recht/Gerechtigkeit«
schafft (32,1–8), verweist klar auf die erweiterte Immanuelschrift (5, 1–9,6),
die durch dasselbe Wortpaar gerahmt ist (vgl. 32, 1 mit 5,7 und 9,6) sowie
auf den Anfang des Jesajabuches (1,21.26) und auf »das Reis Isais« (11,3–5
mit teilweise anderen Begriffen), das �brigens selbst in besonderer Weise
Tr�ger des »Geistes JHWHs« ist (11,1–2). All diese semantischen Parallelen
lassen die literarische Komposition der Kap. 28–32 intakt und f�gen das klei-
ne Textkorpus an die andere urspr�ngliche Sammlung jesajanischer Orakel
(Jes 1–12) an, sodass nun beide Korpora zusammen (Kap. 1–12*; 28–32*) die
Grundlage f�r den protojesajanischen Textbestand (Kap. 1–39*) bilden.

Man kann mit Sicherheit davon ausgehen, dass auch noch in anderen Tei-
len Protojesajas Texte verborgen liegen, die auf den Propheten selbst oder
den Kreis seiner Anh�nger zur�ckgehen, aber diese sind schwer nachzu-
weisen. In Jes 36–39 hat der legendenhafte Rahmen den urspr�nglichen
Er-Bericht stark beeinflusst. Bei Jes 24–27 ist mit einem unabh�ngigen �ber-
lieferungs- und redaktionsgeschichtlichen Prozess zu rechnen, dessen Moti-
vation außerhalb des Jesajabuches liegt. Diese kleine Schrift zeichnet sich
durch eine universal-eschatologische Tendenz ohne spezifische historische
Hinweise aus; auch ist sie an Kap. 13–23 als deren neue, theologische Per-
spektive hinzugef�gt worden.

In der V�lkerspruchsammlung der Kap. 13–23 lassen sich Orakel aus-
machen, die auf Jesaja ben Amoz zur�ckgehen (14,28–32: �ber Philist�a;
17: �ber Damaskus/Efraim; 18: �ber Kusch; 19: �ber �gypten; 20; 22: �ber
Jerusalem). Man kann sie in die Periode mehrerer Aufst�nde gegen Assur
situieren, zwischen dem syrisch-ephraimitischen Krieg (734–732) als dem
Hintergrund von Jes 1–12 und dem Feldzug Sanheribs (701) als dem Hinter-
grund von Jes 28–32. Aber die Kap. Jes 13–23 insgesamt haben ein anderes
�bergreifendes Thema als Jes 1–12 und 28–32: nicht die Herrschaft und den
Untergang Assurs, sondern den Fall Babels (13,1–14,23; 21, 1–10). Der Ent-
stehungsprozess dieser Kapitel ist somit in anderen �berlieferungs-

34 HThKAT

Einleitung

�berein-
stimmungen

zwischen 28–32
und 1–12

Weitere Orakel
des historischen

Jesaja?



Jes (26834) p. 35 / 9.4.2024

geschichtlichen Bahnen verlaufen und ist auch erst viel sp�ter, in persischer
Zeit, zum Abschluss gekommen. So ist die Verbindung zwischen Kap. 1–12
und 28–32 sowohl �lter als auch enger als die zwischen den anderen Teil-
kompositionen in Protojesaja. Mit Blick auf das gesamte Jesajabuch ist fest-
zuhalten, dass das Buch am l�ngsten und intensivsten nicht etwa am tritoje-
sajanischen Buchende, sondern innerhalb des ersten Großteils (Jes 1–39)
fortgeschrieben wurde (s. Berges, Buch 1998, zu diesen Sammlungen).

3.5 Versuch einer Datierung

Es ist ein schwieriges Unterfangen, den gerade skizzierten Wachstumspro-
zess zu datieren, zumal er auf kompositionellen und nicht auf chronologi-
schen Argumenten beruht.

(a) Allgemein wird die erste Erweiterung der Immanuelschrift in das sieb-
te Jahrhundert datiert. Da aus dem zweiten Baustein der geradlinigen Erwei-
terung, der Prophetie �ber den Davidssohn (8,19–9,6), die Erwartung einer
nationalen Restauration mit einem neuen Elan f�r das Haus Davids spricht,
spricht vieles f�r die zweite H�lfte des siebten Jahrhunderts, die Zeit des
K�nigs Joschija (639–609). Damals begann die �bermacht Assurs zu ver-
blassen, die Vasallenstaaten eroberten ihre Unabh�ngigkeit zur�ck (Fall Ni-
nives 612), aber Babel hatte die Weltherrschaft von Assur noch nicht �ber-
nommen; dazu kam es erst unter Nebukadnezzar II (605–562). Doch die
zeitliche Ansetzung dieser Entwicklungsstufe bedarf einer Nuancierung,
denn auch das Ende der Regierungszeit des K�nigs Hiskija (728–700) und
die erste H�lfte des siebten Jahrhunderts, die Amtsperiode Manasses (697–
642), bilden einen passenden Hintergrund. Die schwere Unterdr�ckung
durch Assur dauerte damals zwar noch an (2 K�n 21; 2 Chr 33), aber die
unerwartete Rettung Jerusalems im Jahre 701 nach dem verheerenden Feld-
zug des assyrischen Großk�nigs Sanherib gegen Juda hatte eine Heilserwar-
tung und Heilstheologie entstehen lassen, die um den Zion und das davi-
dische K�nigshaus kreisten, beide von alters her Garanten f�r den sicheren
Schutz JHWHs. Davon geben die Kap. 36–39 Zeugnis (vgl. mit signifikanten
Unterschieden 2 K�n 18–20).

So steht, was die vorexilische Phase betrifft, die Jesaja-�berlieferung des
siebten Jahrhunderts in ihrer Gesamtheit an der Wiege dieser Bearbeitun-
gen. »Die aktuellen Hoffnungen (n�mlich des endg�ltigen Untergangs der
Assyrer in Josianischer Zeit) konzentrieren sich in einer heilstheologischen
Neuinterpretation der geschichtlichen Ereignisse des Jahres 701, die nun-
mehr als Erweis des rettenden Eingreifens Jahwes zugunsten der Gottesstadt
gedeutet werden« (Barthel, Prophetenwort 1997, 367).3 Die Forschung

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 35

Jesaja 1–12: Entstehungsgeschichte und Aufbau

3 Die Untersuchungen von Barthel (Prophetenwort 1997, s. Sachregister, »Assur-Redaktion«)

Vorexilische
Kompositionen
(Schwerpunkt:
7. Jahrhundert)



Jes (26834) p. 36 / 9.4.2024

spricht daher auch von der »assyrischen« oder »joschijanischen« Redaktion.
Es ist deutlich, dass sie den umfassenden Rahmen f�r die zwei Orakel-
Sammlungen der Kap. 1–12 und 28–32 schuf.

(b) Insofern die Makrostruktur der Kap. 1–12; 28–32* die Form eines Bu-
ches bzw. einer Buchrolle annimmt, geht sie auf das Konto eines nachexili-
schen Schreibermilieus, das die Zionstheologie zum �berw�lbenden Para-
digma der Kap. 1–66 machte. Was Kap. 1–12 betrifft, so geht besonders die
»erste Ouvert�re« (1,2–2,5), st�rker als »die zweite Ouvert�re« (2,6–4,6),
auf eine Bearbeitung zur�ck, die den Beginn des Jesajabuchs auf sein Ende in
Kap. 65–66 abstimmt.4 Diese Redaktion schuf den folgenden Spannungs-
bogen: Gegen�ber einem Gottesdienst im Jerusalemer Tempel, der JHWH
nicht wohlgef�llig war, weil er kein Auge f�r die sozialen Ungerechtigkeiten
hatte bzw. diese sogar noch f�rderte (Kap. 1), steht die Verheißung einer
Liturgie im Hause Gottes auf seinem heiligen Berg, an der nur die Knechte
JHWHs sowohl aus Israel als auch aus den V�lkern teilnehmen (Kap. 66 als
Reprise von 2,1–5; 4,2–6). Die »Zion-Zentrierung« der Jesaja-�berliefe-
rung wird im weiteren Verlauf des Buches, besonders in Kap. 40–66, immer
dominanter. Aber diese Entwicklung entspricht der urspr�nglichen Vision
der Immanuelschrift, in der es heißt: »Wir sind zu Zeichen und Mahnm�-
lern in Israel von JHWH Zebaot, der auf dem Berg Zion wohnt« (8,18; vgl.
10,12; zum Ganzen s. Berges, Buch 1998, 535–546).

4. Jesaja 1–12: Der massoretische Text, die Texte vom Toten Meer und
die alten Versionen

Der massoretische Text (MT), auf den sich dieser Kommentar wie auch
HThKAT insgesamt st�tzt, steht f�r das Jesajabuch im Prinzip nach der
Ausgabe des Aleppokodex aus dem Jahre 895 n. Chr. (fr�her Cairokodex ge-
nannt) und der des Leningradkodex aus dem Jahre 1008/1009 n.Chr. zur
Verf�gung.5 Sie stammen beide aus dem Haus des Gelehrtengeschlechts

36 HThKAT

Einleitung

und Berges (Buch 1998) pr�sentieren in dieser Frage eine ausgereifte Synthese der Forschung,
wozu Barth (Jesaja-Worte 1977) die Grundlage lieferte und die in den Arbeiten von Clements
(Deliverance 1980), Gon�alvez (L’exp
dition 1986), Hardmeier (Prophetie 1990) und Sweeney
(Isaiah 1–39) ihre Fortsetzung fand.
4 Sweeney, Isaiah 1–4 1988; Beuken, Closure 1991; Holman, Kernboodschap 1996 (und die
dort angezeigte Literatur).
5 Der erste ist im Rahmen der Hebrew University Bible herausgegeben (M. H. Goshen-Gott-
stein Hg.), der zweite im Rahmen der Biblia Hebraica Stuttgartensia (D. W. Thomas praep.); s.
das Allgemeine Literaturverzeichnis. Der wissenschaftliche Apparat der Ausgabe des Aleppo-
codex �bertrifft den des Leningradcodex in jeder Hinsicht (vgl. die Rezension von A. van der
Kooij: BiOr 56, 1999, 716–722). Vom Codex Leningradensis ist eine neue wissenschaftliche
Ausgabe in Vorbereitung (Biblia Hebraica Quinta. Liber Jesaiae, A. van der Kooij praep.). –

Nachexilische
Redaktionen

Textgrundlage:
der Aleppokodex

und der Lenin-
gradkodex



Jes (26834) p. 37 / 9.4.2024

Ben Ascher aus dem galil�ischen Tiberias. Die geringen Unterschiede betref-
fen nur die �berlieferung des vokalisierten Textes.

Die zwei in Qumran gefundenen Jesajarollen umfassen den noch unvoka-
lisierten hebr�ischen Text. Die erste Rolle (1QJesa), die auf rund 140 v.Chr.
datiert wird, bietet ihn vollst�ndig.6 Die zweite Rolle (1QJesb) vom Beginn
der 1. Jahrhunderts n. Chr. umfasst vor allem den zweiten Teil des Jesaja-
buchs; sie beginnt erst mit 7,22 und in ihr fehlen u. a. die Kap. 9 und 11.7

Obschon diese Rolle wesentlich j�nger ist als die erste, bietet sie einen ar-
chaisierenden Text (Pal�ographie, Beibehaltung von schwierigen Lesearten)
und steht dem MT n�her. Die Bedeutung dieser Rollen liegt besonders im
den Gebieten der Epigraphie, der komparativen Hebraistik und der Ge-
schichte der Text�berlieferung. In Einzelf�llen tragen sie zur Textkritik
und Auslegung bei.

Außerdem ist in der vierten H�hle von Qumran (4Q) und an einigen
anderen Stellen eine große Anzahl von Jesajafragmenten (Datierung zwi-
schen 100 v. Chr. und 50 n. Chr.) ans Licht gekommen, die das bestehende
Bild der Text�berlieferung best�rken. Zu Beginn der Zeitenwende gab es
noch keine einheitliche Textgestalt des Jesajabuches. Der Konsonanten-
bestand des mittelalterlichen massoretischen Textes ist in der Gruppe der
»proto-massoretischen Qumrantexte« am st�rksten vertreten. Eine viel
kleinere Gruppe von Texten, u. a. auch 1QJesa, bietet ein teilweise abwei-
chendes System an Orthografie und Morphologie, das anscheinend im
Schreibermilieu von Qumran gebr�uchlich war, w�hrend besonders die
Fragmente von 4Q eine Zwischenstellung einnehmen. Aber man kann diese
Gruppen nicht als separate Rezensionen charakterisieren, denn sie geben
dieselbe Text�berlieferung wieder. Die Jesajazitate in anderen Qumran-
schriften ver�ndern das Textbild nicht, auch funktionieren die Zitate dort
in einer neuen Interpretation.

F�r die Untersuchung des MT des Jesajabuches sind die sogenannten al-
ten �bersetzungen von großer Bedeutung. Die erste ist die alte griechische
�bersetzung, die Septuaginta (LXX). Sie legte die Grundlage einer neuen
einflussreichen Wirkungsgeschichte, besonders wegen ihrer Rezeption im
Neuen Testament. Obschon die hebr�ische Vorlage der LXX Jes nicht we-
sentlich anders lautete als die des MT Jes, stellt die griechische �bersetzung
keine wortw�rtliche Wiedergabe dar. Das ganze System an Varianten, Zu-

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 37

Jesaja 1–12: Der massoretische Text, die Texte vom Toten Meer und die alten Versionen

Die Bezeichnung »Leningradkodex« wird beibehalten, obschon die Stadt, in der dieser Kodex
aufbewahrt wird, nun wieder ihren alten Namen St. Petersburg, tr�gt.
6 Erste Ausgabe: M. Burrows /J. C. Trever/W. H. Brownlee (Hg.), The Dead Sea Scrolls of St.
Mark’s Monastery. I. The Isaiah Manuscript and the Habakkuk Commentary, New Haven
1950. Zweite Ausgabe: D. W. Parry/E. Qimron (Hg.), The Great Isaiah Scroll (1QIsaa). A New
Edition (STDJ XXXII), Leiden 1999. Standardwerke �ber die Textform bleiben Kutscher,
Language 1974 und Pulikottil, Transmission 2001.
7 Die Ausgabe von 1QJesb (zusammen mit 1QJesa) ist f�r DJD XXXIX geplant.

Die Jesajarollen
aus Qumran

Die Septuaginta



Jes (26834) p. 38 / 9.4.2024

f�gungen und Auslassungen verfolgt nicht nur das linguistische Ziel, gutes
Koine-Griechisch zu schreiben und unklare Passagen in der hebr�ischen
Vorlage zu verdeutlichen (zuweilen auch in Unkenntnis der Besonderheiten
des biblischen Hebr�isch), sondern besitzt auch ein aktualisierendes Inte-
resse in historischer, sozial-juridischer und theologischer Hinsicht. Diese
�bersetzerische Freiheit betrifft auf linguistischer Ebene Worte und Satz-
teile, bei aktualisierender Absicht manchmal sogar ganze Passagen, wobei
die �bersetzung dann auf eine Art Neuausgabe hinausl�uft, wie sie in sp�-
terer Zeit die Targumim liefern (z.B. Jes 8,11–15, s. Van der Kooij Textzeu-
gen 1997, 519–528). Man erkennt bereits deutliche Ans�tze einer Schrif-
thermeneutik, die die Regeln der sp�teren j�dischen Tradition, die
sogenannten middot von Hillel dem �lteren und Jischmael, hervorbringen
werden. F�r die Kommentierung des Jesajabuches ist der R�ckgriff auf die
griechische �bersetzung der LXX von großer Bedeutung hinsichtlich der
Wirkungsgeschichte des MT im Milieu des Zweiten Tempels und auch hin-
sichtlich der Textkritik. Was die letztgenannte angeht, so sind besonders
jene Stellen interessant, bei denen LXX und 1QJesa eine gemeinsame, mit
dem MT konkurrierende Lesart vertreten.

Der Targum Jonathan bietet die aram�ische Wiedergabe der Propheten-
b�cher. Targumim wurden im Synagogengottesdienst gebraucht, um den
vorgetragenen hebr�ischen Bibeltext dem gew�hnlichen Volk verst�ndlich
zu machen. Der Targum Jonathan ist in Pal�stina entstanden, wurde aber
w�hrend des vierten oder f�nften Jahrhunderts n. Chr. in Babylon einer
stark vereinheitlichenden Redaktion unterzogen. Die Datierung des Tar-
gums ist schwierig. Man kann das Material zwar zu einem gewissen Grad
der tannaitischen oder amor�ischen Periode (vor oder nach dem Zustan-
dekommen der Mischna ca. 200 n.Chr.) zurechnen – was die erste Periode
betrifft, sogar einer Zeit vor oder nach dem Bar Kochba Aufstand (135
n. Chr.) –, aber es lassen sich keine literar-historischen Schichten eruieren.
»The Targum better represents an interpretative ethos than a single histori-
cal period« (Chilton xxv). Er vergegenw�rtigt die Wirkungsgeschichte Jesa-
jas im fr�hrabbinischen Judentum nach der Verw�stung Jerusalems im Jah-
re 70 n. Chr. Der Leser des Targums sieht, wie Generation um Generation
die jesajanischen Themen wie Gericht und Exil, Tempel und Gesalbter f�r
sich neu interpretierte, um die eigene Geschichte zu erkl�ren und ein Zu-
kunftsbild zu entwerfen (Scott, Exile 1997).

Noch zwei weitere vollst�ndige �bersetzungen werden bei der textkriti-
schen Untersuchung des Jesajabuches zu Rate gezogen. Die syrische �ber-
setzung, die Peschitta, stammt aus der fr�hchristlichen syrischen Kirche und
wird um rund 300 datiert. Ihre Bedeutung liegt in der Tatsache, dass sie auf
einer proto-massoretischen Textform basiert, allerlei Beziehungen zum Tar-
gum aufweist und zum Teil auch rabbinische Erkl�rungen verarbeitet. Be-

38 HThKAT

Einleitung

Targum Jonathan

Peschitta



Jes (26834) p. 39 / 9.4.2024

sonders dort, wo sie zusammen mit einer oder mehreren der alten �berset-
zungen vom MT abweicht, ist sie textkritisch beachtenswert.

In der lateinischen �bersetzung, der Vulgata (zwischen 391 und 405 in
Bethlehem verfasst), folgt Hieronymus grunds�tzlich dem MT gegen LXX,
weicht aber auch in vielen F�llen davon ab. Das hat unterschiedliche Gr�nde:
die teilweise gr�ßere Deutlichkeit der LXX, Probleme in der Kunst des �ber-
setzens, rabbinische Erkl�rungen, christliche Interpretationen und alte
Handschriften, zu denen er Zugang hatte. Man konsultiert diese �berset-
zung des Buches Jesaja (392–393) am besten zusammen mit dem Jesaja-
Kommentar des Hieronymus, den er im Jahre 410 vollendete.

Schlussendlich hat Origenes in seiner Hexapla (ca. 245) aus dem 3. Jahr-
hundert n. Chr. Fragmente aus drei griechischen �bersetzungen bewahrt,
die f�r die Textanalyse des Buchs Jesaja von Bedeutung sind. Sie stammen
von Theodotion (ca. 100; aus der Schule Hillels), Aquila (ca. 125; aus der
Schule Aqibas) und Symmachus (ca. 200; aus der Schule von Jehuda ha-Na-
si). Diese �bersetzer geh�rten also alle drei dem Milieu j�discher Gelehrter
an, wobei bei Symmachus auch ein j�disch-christlicher Einfluss (Ebioniten)
sp�rbar ist. Sie stellten sich auf unterschiedliche Weise die Aufgabe, LXX Jes
besser an MT Jes anzupassen. So versucht Theodotion, der hebr�ischen
Wortfolge m�glichst nahe zu kommen, Aquila arbeitet mit einem ideo-
lekten (konkordanten) Wortschatz und Symmachus ist darauf aus, Treue
gegen�ber dem MT mit gutem Koine-Griechisch zu kombinieren. Diese
�bersetzungen repr�sentieren ein Milieu getreuer Wiedergabe eines proto-
massoretischen Texttyps mit fr�hrabbinischen Erkl�rungen.

5. Jesaja 1–12: Der literarische Charakter

Man hat den literarischen Wert des Jesajabuches von jeher hoch gesch�tzt.
So urteilt Salomon Glassius, wohl der Vater der biblischen Stilkritik, �ber
den Propheten: »Er empfiehlt sich sowohl durch Erhabenheit als auch An-
mut als jemand, der seine Beredsamkeit mit nichts Possenhaftem ver-
mischt«.8 Diese allgemeine Wertsch�tzung h�ngt auch mit dem Inhalt des
Buches zusammen, der die Phantasie anregt: Israels m�hsamer Weg vom
Unheil zum Heil, in den Ursymbolen von Finsternis und Licht, fremdes
Land und Stadt auf dem Berg, W�ste und bl�hende Pflanzung, verlassene
Frau und kinderreiche Mutter zum Ausdruck gebracht. In Jes 1–39 stechen
Passagen wie 2,1–5; 4; 7,10–17; 8,23–9,6; 11, 6–11; 13, 1–14,21; 24; 25, 6–

Willem A. M. Beuken · Jesaja 1–12 39

Jesaja 1–12: Der literarische Charakter

8 »Commendatur styli tum majestate tum venustate, utpote qui nihil in eloquio rusticitatis
admixtum habet«; s. H. P. Heerwartus (Hg.), Salomonis Glassii philologiae sacrae nucleus. Sy-
noptica eaque philologica ad lectionem biblicam introductio, Francofurti ad Moenum 1713, 34.

Vulgata

Theodotion,
Aquila,
Symmachus



Jes (26834) p. 40 / 9.4.2024

12; 28, 23–29; 29, 1–8; 35; 38 besonders hervor und begr�nden den Ruhm
dieses Buches. Die Applikation literaturwissenschaftlicher Methoden der
letzten Jahre macht eine sachgem�ßere Ann�herung an die stilistische Viel-
falt des Buches m�glich und hat sich bereits in einer großen Anzahl von
Untersuchungen zur Kolometrie, Erz�hlkunst, Komposition, Stilistik und
Bildsprache niedergeschlagen. Im Folgenden geht es allein um den literari-
schen Charakter der Kap. 1–12. Da in diesen Kapiteln (anders als in Jes 40–
55) die prophetischen Gattungen keine spezifischen Besonderheiten aufwei-
sen, wird ihnen kein eigener Abschnitt gewidmet.

5.1 Erz�hlungen und Spr�che/Prosa und Poesie

Obwohl die Kapitel Jes 1–12 eine jahrhundertelange Entwicklung durchlau-
fen haben, zeigen sie doch einen sehr durchdachten Aufbau (siehe 3. Jesaja
1–12: Entstehungsgeschichte und Aufbau). Dabei wurden Erz�hlungen und
Spr�che, die beiden Grundformen prophetischer Schriften, miteinander ver-
bunden. Die Propheten sorgten selbst f�r die Verbreitung von Erz�hlungen
�ber ihr Auftreten (Ich-Berichte) oder ihre Umgebung tat dies (Er-Berichte).
Daneben wurden auch Einzelspr�che ohne erz�hlenden Rahmen f�r die
kommenden Generationen aufbewahrt. Es geh�rt zur literarischen Qualit�t
der Kap. 1–12, dass das prophetische Material Jesajas in die wie eine Kuppel
gestaltete Komposition funktional eingebettet wurde, ohne seine Besonder-
heit einzub�ßen. Man sp�rt nur selten eine Spannung zwischen der ur-
spr�nglichen Intention und dem Ziel der nun vorliegenden Komposition.

Auch stehen Prosa und Poesie zusammen, aber nicht etwa so, dass Prosa
nur in Erz�hlungen und Poesie ausschließlich in Spr�chen vork�me. F�r die
westliche Literatur mag das ungew�hnlich sein, f�r die biblisch-hebr�ische
gilt dies nicht. Das wird daran deutlich, dass bereits in der �ltesten Form der
Immanuelschrift drei Erz�hlungen zusammengef�gt wurden, die aus Prosa
und Poesie bestehen (Kap. 6; 7; 8,1–18). Das stimmt mit dem �berein, was
f�r die alttestamentliche Literatur insgesamt gilt: Die Trennlinie zwischen
(Kunst-)Prosa und Poesie ist fließend. Denn die Basis der biblisch-hebr�i-
schen Poesie ist nicht das Metrum oder der Reim, obschon diese auch anwe-
send sind und das Metrum eine wesentliche Rolle spielt, sondern die Grund-
lage bildet der Parallelismus. Der Unterschied zwischen Prosa und Poesie ist
auch f�r gr�ßere Textkomplexe nur schwierig aufrecht zu erhalten, wie im
Fall der zwei Kehrversgedichte mit Refrain (2,6–22; 9,7–10,4), der Serie
von sechs Wehespr�chen (5,8–24) und der konzentrischen Komposition
um die Immanuelschrift (5,1–10,4).

40 HThKAT

Einleitung

Grundformen
prophetischer

Schriften

Kombination von
Poesie und Prosa


