Willem A. M. Beuken
Jesaja 1—12



Herders Theologischer Kommentar
zum Alten Testament

Herausgegeben von

Erich Zenger

Herder Freiburg - Basel - Wien



Jesaja 1—12

Ubersetzt und ausgelegt von
Willem A. M. Beuken

Unter Mitwirkung und in
Ubersetzung aus dem Niederlandischen
von Ulrich Berges

Herder Freiburg - Basel - Wien



2. Auflage 2011

Alle Rechte vorbehalten — Printed in Germany

© Verlag Herder, Freiburg im Breisgau 2003

www.herder.de

Umschlaggestaltung: Finken & Bumiller, Stuttgart
Satzherstellung: SatzWeise, Féhren

Gesetzt in der Gill Sans und Aldus

Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Gedruckt auf umweltfreundlichem, chlorfrei gebleichtem Papier
ISBN 978-3-451-26834-2



Inhalt

Vorwort . . . . ... 9
Allgemeines Literaturverzeichnis . . . . ... ... ... ... .. .. 13
Abkiirzungen . . ... ... 13
1. Textausgaben und Nachschlagewerke . . . . ... ... .. ... . 13
2. Kommentare zum Buch Jesaja . . . . ... ... ... ... ... 16
3. Einzelstudien zum Buch Jesaja . . . . ... ... ... ... .. .. 17
4. Weitere Einzelstudien . . . . . . ... ... ... .. .. .. ..., 21
5. Bibeliibersetzungen . . . . . ... ... ... L 23
Einleitung

1. Der Prophet Jesaja ben Amoz: Sein Zeitalter und seine Lebenswelt. 24

2. Das Jesajabuch: Entstehungsgeschichte und Aufbau . . . . .. .. 26
3. Jesaja 1—12: Entstehungsgeschichte und Aufbau . . . . .. .. .. 30
3.1 Die Immanuelschrift (6,1-8,18%) . . .. ... .. ... .. .. 30
3.2 Die erweiterte Immanuelschrift (5,1—9,6%) . . . . .. ... .. 31
3.3 Von der Immanuelschrift zur Grundschrift (Kap. 1-12%) . .. 32
3.4 Von der Grundschrift zum Erst-Jesajabuch
(Kap. 1—12%;28-32%) . . . . . . ... 32
3.5 Versuch einer Datierung . . . . . ... ... ... . ... .. 35
4. Jesaja 1—12: Der massoretische Text, die Texte vom Toten Meer und
die alten Versionen . . . . ... ... ... ... ... 36
5. Jesaja 1—12: Der literarische Charakter . . . . . . ... ... .. .. 39
5.1 Erzahlungen und Spriiche/Prosa und Poesie . . . . ... ... 40
5.2 Parallelismus, Kolometrie, Satzbau und iibergreifende Text-
struktur . ... L 41
5.3 Stilistik . ... 43

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 5



Inhalt

6. Jesaja 1—12 und die Traditionen Israels . . . . . . ... ... .. .. 45
7. Jesaja 1—12: Der offene Schluss ihrer geschlossenen Komposition . 50
Kommentierung
Die Uberschrift: Jesaja1,1 . . . ... ... .. ... ......... 56
Teil | — Jesaja 1,2—4,6: Zwei Ouvertiiren zum Buch Jesaja . . . . . 60
1. Jesaja 1,2-2,5: Die erste Ouvertiire . . . .. ... ... ...... 60
1.1 Jesaja 1,2—31: Von Sodom zur Stadt des Rechts . . . . . . .. 61
1.2 Jesaja 2,1-5: Die Pilgerfahrt der Volker nach Zion . . . . . .. 87
2. Jesaja 2,6—4,6: Die zweite Ouvertiire . . . . ... ... ...... 97
2.1 Jesaja 2,6—22: JHWH allein ist erhaben . . . . . . .. ... .. 97
2.2 Jesaja 3,1-15: Das Gericht iiber die Amtstriger Jerusalems . . 107
2.3 Jesaja 3,16—4,1: Das Gericht tiber die Tochter Zions . . . . . . 116
2.4 Jesaja 4,2—6: Die Reinigung Zions . . . . . .. . ... ... .. 122
Teil Il — Jesaja 5,1-9,6(10,4): Die Immanuelschrift in einem
mehrfachen Rahmen . . . . . . . . ... ... ... ... ..., 130
1. Der Prolog — Jesaja 5,1—7: Der Weinberg des Freundes . . . . . . . 131
2. Jesaja 5,8—30: Wehe und Zorn von der Vergangenheit bis in die
Gegenwart . . . . .. ... 141
3. Jesaja 6: JHWHs Heiligkeit und Jesajas Sendung in ihrer
Auswirkung auf Israel . . . . .. ... oo 158
Exkurs: Das Problem der Verstockung und die Stellung des
KapitelsimBuch . . . . ... ... ... ... 164
4. Jesaja 7: »Gott mit uns« zum Heil oder Unheil . . . ... ... .. 182
Exkurs: Der syrisch-ephraimitische Krieg . . . . . .. ... ... ... 192
Exkurs: Das ImmanuelzeicheninJes 7,14 . . . . . .. ... ... ... 203
5. Jesaja 8,1—18: Der verhiillte und doch erwartete Gott . . . . . . . 211

6. Der Epilog — Jesaja 8,19-9,6:
Ein grofles Licht fiir das Volk in Diisternis . . . . . ... ... ... 233

6 HThKAT



Inhalt

Teil Il — Jesaja 9,7-11,16: Drei Nachkliange zur Immanuelschrift . 258

1. Jesaja 9, 7-10,4: JHWHSs Hand ist iiber Efraim ausgestreckt . . . . 258
2. Jesaja 10, 5—34: Assur — Ist die Axt stolz gegen den, der damit haut? 271

3. Jesaja 11, 1—16: Das Reis Isais unter JHWHSs Geist wird zum

Feldzeichen fiir Israels Sammlung . . . ... ... ... ..... . 299
Das Finale — Jesaja 12: Das Danklied der in Hoffnung Erlosten . . 327
Anhang: Das Textkorpus Jes 1-12 und seine Nachwirkungen . . . 339
1. Im Neuen Testament . . . . . .. ... ... ... ... ... 340
2. In den Schriften aus dem Zeitalter des Zweiten Tempels . . . . . . 344
3. Im Midrasch Rabba . . . ... ... ... ... . ... .. .. .. 345
Bibelstellenregister . . . . . .. ... ... ... ... ... 347

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 7






Vorwort

Beriicksichtigte ich meine eigene Armut, ginge ich bei anderen um
Nahrung betteln. Viele Bediirftige, wie ich weifs, teilen aber noch das,
was sie besitzen. Dariiber hinaus macht der gerechte Richter seine Bil-
ligung von einer solchen Gesinnung abhingig und bemisst seinen Lohn
dementsprechend. Darum nehme ich es fiir meinen Teil auf mich, die
Grenzen meiner Armut zu iiberschreiten und die Brotkriimel, die ich
gefunden habe, mit meinen Glaubensbriidern zu teilen (v Ehafov Y-
yiwv petadodval Tolg OUOTIOTOLS).

Theodoretos von Kyros, Kommentar zum Propheten Jesaja (Prolog)?

Es wire ein ungliicklicher Bruch mit der Tradition, diesem Kommentar zu
Jesaja 1—12 kein Vorwort voraus zu schicken. Das obige Zitat, mit dem ein
grofer, leider in Vergessenheit geratener Kommentator des gesamten Jesa-
jabuches seine Auslegung beginnt und sein Werk rechtfertigt, gibt im
Grunde genommen auch die Perspektive wieder, in der der Autor den vor-
liegenden Kommentarband angesichts der vielfaltigen Bemiithungen seiner
Kolleginnen und Kollegen in der Jesajaforschung verstanden wissen mochte.

Aber LeserInnen des 21. Jahrhunderts werden sich mit einer Rechtfer-
tigung aus langst vergangenen Zeiten mit Recht nicht mehr zufrieden ge-
ben. Theodoretos von Kyros (393 — ca. 460) wandte sich an ein Publikum, fiir
das der Streit zwischen der antiochenischen und alexandrinischen Schrift-
auslegung im Rahmen der christologischen Debatten zwischen den Kon-
zilien von Ephesus und Chalkedon den wichtigsten Lesehorizont bildete.
Ein heutiger Kommentator muss seine Auslegung innerhalb des hermeneu-
tischen Paradigmas seiner eigenen Zeit verantworten. Die Leitlinien dazu
hat der Herausgeber dieser Reihe in der Dokumentation zum HThKAT be-
schrieben. Der Autor des vorliegenden Kommentars preist sich gliicklich,
seine Anschauungen iiber Jes 1—12 in diesem durchdachten methodischen
Rahmen ungehindert eingebracht haben zu konnen. Dennoch ist es sinnvoll,
als Kommentator einige Erklarungen anzufiigen.

Die Forschung des letzten halben Jahrhunderts hat viel Licht in das Ver-
hiltnis von Autor(en), Redaktor(en), schriftlichem Werk und Leser gebracht.

! Theodoret de Cyr (J.-N. Guinot Hg.), Commentaire sur Isaie I, (SC 276), Paris 1980, 137-
138.

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 9



Vorwort

In diesem dynamischen Geflecht muss der Ausleger seinen eigenen Platz
finden. Dabei geht es nicht um die klassische dogmatische Frage, ob und auf
welche Weise das in der Schrift bezeugte Gotteswort der menschlichen Ver-
mittlung bedarf, sondern darum, welche Aufgaben und Verpflichtungen dem
Ausleger aus dem geschichtlichen Wachstums- und Uberlieferungsprozess
(der Kiirze halber »Redaktion« genannt) des zu kommentierenden Werkes
erwachsen, und zwar auf dem Hintergrund eines allméhlichen Kanonisie-
rungsprozesses, der schliefSlich weitere Um- und Uberarbeitungen nicht
mehr zuliefs.

Es steht aufSer Zweifel, dass die Redaktion ihre Aufgabe, den Nachlass des
Propheten zu aktualisieren, als Fortfithrung seines Auftretens verstand.
Wenn man in groben Ziigen von einer vorexilischen, exilischen und nach-
exilischen Redaktion der jesajanischen Orakel ausgehen darf, dann bedeutet
das zugleich, dass man sich in Israel, von Anbeginn der prophetischen Uber-
lieferung und tiber den Bruch des Exils hinweg, fiir diesen Prozess des krea-
tiven Umgangs mit der Tradition legitimiert wusste. Gilt dies allgemein fiir
die gesamte prophetische Literatur, so fiir das Jesajabuch im besonderen Ma-
e, denn hier stiitzt sich der Wachstumsprozess auf eine Aussage des Pro-
pheten selbst: »Einwickeln (will ich) die Bezeugung, versiegeln die Weisung
unter meinen Schiilern! Ich will auf JHWH warten, der sein Angesicht vor
dem Haus Jakob verhiillt, auf ihn will ich hoffen« (8,16—17). Wenn es zu-
trifft, dass die Aktualisierung den wesentlichen Motor zur Entstehung des
prophetischen Buches darstellt, dann hat der Kommentator das gute Recht
und selbst die Pflicht, sich dieser Bewegung anzuschliefSen.

Dabei darf man natiirlich einen wichtigen Unterschied nicht tibersehen.
Im Rahmen der erworbenen Autoritéit des Prophetenbuches und durch die
Fixierung des (Konsonanten)textes rund 200 v. Chr. bleibt der Leserkreis,
den die Redaktion vor Augen hatte, auf die jiidische Gemeinschaft des Zwei-
ten Tempels in Jerusalem und die Judenschaft in der Diaspora begrenzt. Das
kulturelle und religiose Ambiente des Hellenismus wird im hebraischen
Buch Jesaja nur am Rande gestreift, die romische Okkupation kommt iiber-
haupt noch nicht in den Blick (fiir Jes LXX ergeben sich Unterschiede). Ob-
wohl die Redaktion ihrer Leserschaft grundsitzlich keinen terminus ad
guem vorlegte, geschah dies faktisch durch den kanonischen Status, den sich
das Buch im Laufe seiner Entstehung erwarb. Kurzum: Der Nachlass des
Propheten Jesaja entwickelte sich tiber einige Jahrhunderte hinweg in enger
Verbindung zur Geschichte Israels, ein Prozess, der in dem Augenblick zum
Stillstand kam, als das Jesajabuch seine Endgestalt erreicht hatte, wie sie in
der hebrdischen Texttradition iiberliefert ist. Nach der jiidischen erfasste
auch die christliche Tradition, dass damit die Zeit der Kommentierungen
gekommen war. Zwar haben beide Traditionen unterschiedliche Formen der
Bibelauslegung entwickelt, aber beide liefSen den Text des Prophetenbuches

10 HThKAT



Vorwort

so wie er war und flochten ihre Aktualisierungen nicht ein, sondern legten
diese um ihn herum oder fiigten sie ihm an.

Der zeitgenossische Ausleger hat die Aufgabe, den Abstand zwischen der
Leserschaft von damals und heute zu tiberbriicken. Diesen Abstand in einer
Art »radikaler Synchronie« nicht zu beriicksichtigen, hiefe, die geschicht-
liche Dimension des Jesajatextes zu missachten, und wiirde zu gravierenden
Fehlinterpretationen fiihren, wie sie in der Geschichte der biblischen Aus-
legung so hiufig waren, man denke nur an die Vorstellung vom gottlichen
Gericht tiber die Siinden des Volkes Israel. Bis zu einem gewissen Grad ist es
moglich, den garstigen Graben der Geschichte zu tiberwinden, aber ein un-
kritischer Optimismus ist fehl am Platz und wirkt nur kontraproduktiv.
Auch darf man die Komplexitit der Materie nicht unterschatzen. Einerseits
ermoglichen es der zeitliche Abstand und die Ubersicht iiber spitere Ent-
wicklungen, die Welt der einstigen Leserschaft objektiver zu beschreiben
als dies auf zeitgleicher Ebene moglich wire. Die historische Forschung des
Antiken Vorderen Orients hat zu einem enormen Erkenntnisgewinn bei-
getragen. Andererseits bedeutet die Tatschache, dass wir das Leben der in-
tendierten einstigen Leser nicht teilen, ein grofSes Hindernis, ihre Vorstel-
lungen von Gott, Mensch und Kosmos in authentischer Weise zu erfassen.
So bleibt es ein heikles Unternehmen, zwischen den radikal anderen Welt-
anschauungen und Sprachsystemen von damals und heute zu vermitteln,
obwohl eine gemeinsame Grundlage vorhanden ist: die bei aller Differenz
verwandte Erfahrung des Menschseins und der Glaube an den einen Gott,
Schopfer und Herrn der Geschichte, als Antwort darauf.

Die geschichtliche Perspektive bringt noch einen weiteren Aspekt mit
sich. Die hebridische Bibel ist nicht nur als Endgestalt geschichtlich be-
stimmt, sondern auch in Folge ihres inneren Entstehungsprozesses. Auch
wer das Jesajabuch in seiner uns iiberkommenen Form als ein Produkt des
3. Jahrhunderts v. Chr. ansieht, darf seine vorherige Jahrhunderte lange Ent-
wicklung nicht leugnen. Die Rekonstruktion dieses Werdeprozesses steht im
vorliegenden Kommentar nicht im Mittelpunkt und ist keineswegs die nor-
ma normans fiir eine stimmige und sinnstiftende Auslegung des biblischen
Textes. Dies umso weniger, als die grofle Vielfalt an Rekonstruktionsver-
suchen zur gesunden Skepsis — auch dem eigenen Versuch gegeniiber — An-
lass bietet. Dieser Kommentar rechnet mit einem historischen Wachstum
des Jesajabuches und versucht die in der Redaktion einmiindenden Haupt-
linien, ihr iiber die Schulter sehend, in den Blick zu bekommen. So nimmt
der methodologische Leitfaden der gesamten Reihe von einer »diachron re-
flektierten Synchronie« auch in diesem Kommentar Gestalt an.

Dem allgemeinen Literaturverzeichnis seien noch zwei Bemerkungen vo-
rausgeschickt.

Die vorgelegte Ubersetzung von Jes 112 stiitzt sich hauptsichlich, die
anderer Bibeltexte zur Ginze auf die »Elberfelder Ubersetzung. Revidierte

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 11



Vorwort

Fassung« (8. Auflage der Standardausgabe), Wuppertal 2000. Da sich diese
Ubersetzung eng an den massoretischen Text hilt, ist sie fiir die Kommen-
tierung von grofSem Nutzen.

Was die Chronologie, sowohl der Konigreiche Israel und Juda als auch die
des Alten Vorderen Orients insgesamt, angeht, folgt dieser Kommentar der
Monographie von K. R. Veenhof, Geschichte des Alten Orients bis zur Zeit
Alexanders des Grofsen (ATD.E 11), Géttingen 2001.

Zufriedenheit mit dem Werk seiner Hiande ziemt sich fiir einen Autor
nicht, aber zum Gliick darf er sich zumindest denen erkenntlich zeigen, die
ihm in seinem Abenteuer aus nichster Nahe oder auch mit einigem Abstand
beigestanden haben.

Professor Erich Zenger in Miinster vertraute mir die Kommentierung von
Jesaja 1—12 an und liefs damit fiir mich einen Lebenstraum in Erfillung ge-
hen. Zur erfahrenen Gastfreundschaft gesellten sich seine von mir geteilte
Auffassung eines modernen biblischen Kommentars sowie seine allzeit mit
Humor gespickten Ermutigungen. Gentigt auch dieser Kommentarband in
seiner Ausgestaltung dem hohen Standard des HThKAT, so ist dies Ariane
Cordes, Johanna Erzberger, Zuzana Hrasova, Resi Koslowski, Sandra Syben
und Regina Wildgruber, dem Miinsteraner Team am Seminar fiir Zeit- und
Religionsgeschichte des Alten Testaments, zu danken.

An der heimatlichen Front war mir der Mitarbeiterstab der Bibliotheek
Godgeleerdheid an der Katholischen Universitit Leuven eine grofle und zu-
gleich unabdingbare Hilfe. Bart de Bakker (Liz. Theologie und Orientalistik
der K. U. Leuven) erstellte mit viel Engagement und Wissen die digitalisier-
te Manuskriptfassung und hat sich damit in der Zunft zum Studium der
Schrift und des Alten Vorderen Orients einen Platz erworben.

Auf halbem Wege zwischen Miinster und Leuven liegt Nimwegen: Pro-
fessor Ulrich Berges hat diesen Kommentar nicht nur tibersetzt, sondern es
sind auch viele Anregungen von ihm darin verarbeitet worden. Wenn man
sich des Vorrechtes erfreuen kann, dass ein Kollege und Freund sich als
Ubersetzer bereit stellt, straft das alte Adagium »traduttore traditore« sich
Liigen und geht das Ideal in Erfiillung, das sich nach Hieronymus auf diese
Weise zusammenfassen lisst: »veritatem in interpretatione, decorem et ele-
gantiam in translatione conservare« (Epistulae [ad Pammachium de optimo
genere interpretandi], LVII, 5; CSEL, LIV 510).

Leuven, am 1. Januar 2003 — ehemals Fest der Beschneidung des Herrn,

Willem A. M. Beuken

12 HThKAT






Literatur

Einleitung

Zu 4. — D. Brown, Vir Trilinguis. A Study in the Biblical Exegesis of Saint Jerome,
Kampen 1992. — B. D. Chilton, The Glory of Israel. The Theology and Provience of
the Isaiah Targum (JSOT.S 23), Sheffield 1983. — |. Forget, Saint Jerdme. Oeuvres:
DThC VIII, 909—927. — A. Guigni, Isaie a la lumiére du Targum Jonathan ben Ouziel,
in: P.-M. Bogaert (Hg.), (Lectures bibliques), Bruxelles 1984, 55-68. — J. Koenig,
L'herméneutique analogique du Judaisme antique d’aprés les témoins textuels d'Isaie
(VTS 33), Leiden 1982. — A. van der Kooij, The Old Greek of Isaiah in Relation to
the Qumran Texts of Isaiah: Some General Comments, in: G. J. Brooke/B. Lindars
(Hg.), Septuagint, Scrolls, and Cognate Writings (SBL.SCSS 33), Atlanta GA 1991,
195-213. — F. Raurell, Isatas — LXX Isajas — Qumran: RCT 22, 1997, 395—407.—]. M.
Scott, Exile: Old Testament, Jewish and Christian Conceptions (JSJ.S 56), Leiden
1997. — L. Venard, La Vulgate, DThC XV/2, 3474-3485.

Zu 5. — A. Berlin, The Dynamics of Biblical Parallelism, Indianapolis 1985. — R. de
Hoop, The Colometry of Hebrew Verse and the Masoretic Accents: Evaluation of a
Recent Approach I-II: JNSL 26, 2000, 47-73; 27, 2001, 65—100. — ]. Jeremias, Pro-
phetenwort und Prophetenbuch. Zur Rekonstruktion miindlicher Verkiindigung der
Propheten: JBTh 14, 1999, 19—35. — J. L. Kugel, The Idea of Biblical Poetry. Paralle-
lism and Its History, London 1981. — A. Niccacci, Analysing Biblical Hebrew Poetry:
JSOT 74,1997, 77-93-

Zu 6. — E. Otto, 17"8: TRWAT VI, 994—1028 P. Sanders, The Provenance of Deutero-
nomy 32 (OTS XXXVII), Leiden 1996. — O. H. Steck, Zion als Geliande und Gestalt.
Uberlegungen zur Wahrnehmung Jerusalems als Stadt und Frau im Alten Testa-
ment: ZThK 86, 1989, 261—281. — H. Wildberger, Jesajas Verstdndnis der Geschichte,
in: Congress Volume Bonn 1962 (VT.S IX), Leiden 1963, 83-117.

Zu 7. — W. A. M. Beuken, The Unity of The Book of Isaiah. Another Attempt at
Bridging the Gorge Between Its Two Main Parts, in: FS D. J. A. Clines (JSOT.S ?),
Sheffield 2003 (im Druck). — Ph. E. Satterthwaite/R. S. Hess/G. ]. Wenham (Hg.),
The Lord’s Anointed. Interpretation of Old Testament Messianic Texts, Grand Ra-
pids MI 1995, mit folgenden Aufsétzen: D. Schibler, Messianism and Messianic Pro-
phecy in Isaiah 1-12 and 28-33, 87—104; R. Schultz, The King in the Book of Isaiah,
141-166.

1. Der Prophet Jesaja ben Amoz: Sein Zeitalter und seine Lebenswelt
»Seine Schriften fithren fiir ihn das Wort« (Duhm 16). Diese niichterne Be-
merkung des Mannes, der die Grundlage fiir die moderne Jesaja-Forschung

legte, warnt die Leser vor der Erwartung, ihr Wunsch nach prazisen Infor-

24 HThKAT



Der Prophet Jesaja ben Amoz: Sein Zeitalter und seine Lebenswelt

mationen iiber den Verfasser eines Werkes, fiir unsere Zeit normal und le-
gitim, werde im Falle dieses alten prophetischen Buches Befriedigung fin-
den. So hat Jesaja ben Amoz, nach dem diese Schrift benannt ist, das Buch
auch nicht »geschrieben«. Was er selbst aufzeichnete und einer Gruppe von
Schiilern anvertraute (8,16), ist durch die Umwilzungen der Jahrhunderte
und vielleicht gerade deswegen zu einem Buch angewachsen. Es ist freilich
mehr als ein Buch, es ist »die Vision Jesajas, die er {iber Juda und Jerusalem
schaute« (1,1). Natiirlich lebt ein charismatischer Visionir stark verbunden
mit einer bestimmten Zeitepoche und einem bestimmten sozialen Milieu.
So verbarg sich der Mensch Jesaja bereits seit der frithesten Phase der Uber-
lieferung hinter dem Propheten, sodass wir Jesaja als Person nur im Spiegel
seiner Orakel wahrnehmen. Zudem vergrofert die Art und Weise, wie die
Tradition diese Orakel aufbereitete, den Wahrnehmungsabstand zwischen
uns und dem Propheten.

Was Jesajas Personalien betrifft, so hat die Nennung seines Vaters
»Amoz« (1,1: ¥I8; nicht zu verwechseln mit dem Propheten Amos [01Y])
keine andere Funktion, als dem Propheten einen unverwechselbaren Platz
unter den Familien von Jerusalem und Juda anzuweisen. Die jiidische Tradi-
tion kennt die Auslegung, der Vater eines Propheten werde nur dann ge-
nannt, wenn dieser auch selbst ein Prophet war (Megilla 15a; LevR 6, 16).
Sie hilt Jesajas Vater auch fiir einen Bruder des Konigs Amazja (801-773)
und damit ihn selbst fiir einen Neffen des Konigs Usija (773-7357), in des-
sen Sterbejahr der Prophet seine Sendung durch JHWH erfuhr (6, 1; Megilla
10b).

Diese Traditionen speisen sich aus den Daten des Textes. Die Tatsache,
dass Jesaja seine Frau »Prophetin« (8, 3) und sich selbst mit seinen Kindern
»Zeichen und Mahnmiler in Israel« (8,18) nennt, fiihrte die Uberlieferung
dazu, der ganzen Familie prophetisches Charisma zuzusprechen. Auch hatte
Jesaja anscheinend leichten Zugang zum koniglichen Hof und zum Tempel
(7,3—17; 8, 2 [Sacharja war der Schwiegervater von Konig Ahas]; 22, 15-25;
37-39 [unter Beriicksichtigung der legendenhaften Einfarbung dieser Kapi-
tel]). Er richtete scharfe Anklagen gegen die Jerusalemer Oberschicht (1-3;
5; 10,1—4; 28,7-22; 29,9—16; 30,8—17), ohne dafiir verfolgt zu werden, an-
ders als dies beim Propheten Jeremia der Fall war (Jer 20,1-3; 38). Zudem
hatte Jesaja Einsicht in die AufSenpolitik und gab seine Meinung dariiber
unverbliimt bekannt (7,1-17; 8,1—4; 14,28-32; 17,1-3; 18,1-2; 19,11-17;
20; 23; 30,1-7; 31,1-3). Auch war er bestens mit dem Gedankengut und den
Sprachformen »der Weisheit« vertraut (Jes 5; 10; 13-14; 28,23-29), d.h. er
bewegte sich in den kulturellen Zirkeln seiner Zeit.

Die Zeitspanne des offentlichen Auftretens Jesajas, wie sie uns vor Augen
gestellt ist, belduft sich auf etwas weniger als vierzig Jahre. Zur Zeit des
Feldzugs von Aram und Israel gegen Juda (734—732) war er bereits verhei-
ratet und Vater zweier Séhne (7, 3; 8, 3). Kurz davor lag die Vision JHWHs

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 25

Biographische
Daten

Zeitspanne
seines Wirkens



Profil

Einleitung

mit seiner Sendung (6, 1: »Im Todesjahr des Konigs Usija«, vermutlich um
das Jahr 735). Die grofSen politischen Ereignisse der Jahre 734 bis 701, die
alle mit der assyrischen Expansion in Verbindung stehen, kommen in seinen
Orakeln zur Sprache. In Jes 7—9 ist es der bereits genannte Kriegszug der
nordlichen Nachbarstaaten, der zum Untergang von Damaskus und zur Un-
terwerfung Israels als Vasall Assurs fiihrte (der sogenannte syrisch-ephrai-
mitische Krieg der Jahre 734—732). In Jes 10, 9—11 und 28, 1—4 steht der Fall
von Samaria und die Umwandlung des Nordreichs in eine assyrische Pro-
vinz (722) im Hintergrund. In Jes 14, 28-32 und 20, 1-6 geht es um die as-
syrischen Feldziige gegen die Kiistenregion (720 und 713-711). In Jes 22;
29,1-8; 30,1-7; 36—37 handelt es sich um den verheerenden Feldzug Assurs
gegen Juda, wobei Jerusalem aber noch einmal das Schlimmste erspart blieb
(701). In groben Ziigen formen der syrisch-ephraimitische Krieg den Hin-
tergrund fiir die erste Sammlung der jesajanischen Orakel (Kap. 1-11) und
die assyrische Expedition des Jahres 701 den der zweiten Sammlung (Kap.
28-32; 36—39), obwohl auch Echos des letztgenannten Ereignisses in der
ersten Sammlung widerhallen. Uber die weitere geschichtliche Entwicklung
horen wir bei Jesaja nichts mehr. Nach dem Martyrium Jesajas, einer in
Athiopisch {iberlieferten jiidischen Legende aus dem ersten Jahrhundert
n. Chr, starb er unter Kénig Manasse (697—642) den Mirtyrertod. Darauf
spielt das Lob der Viter von Hebr 11, 37 an: »Sie wurden zersigt«.

Aus alledem ergibt sich das Bild eines gebildeten Mannes, der in Jerusa-
lem lebte und am 6ffentlichen Leben des kleinen Konigreichs Juda sehr aktiv
teilnahm, und zwar in einer Zeit, als die beiden Briidervolker Juda und Israel
durch den Expansionsdrang des assyrischen Weltreichs ihrem politischen
Ende immer naher riickten (740-700). Indem Jesaja diese Bedrohung als
das Gericht des eigenen und einzigen Gottes, des »Heiligen Israels«, tiber
die zerstorerische Wirkung der gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten in sei-
nem Volk ansah, weitete sich sein geistiger Horizont iiber das Weltgesche-
hen aus. Einst nur eine einsame Stimme, wuchs er zu einer prophetischen
Figur heran, der die Geschichte schlieflich Recht gab und die so dem all-
gemeinen Vergessen entkam, denn »mit grofler Geisteskraft schaute er die
Zukunft und trostete die Trauernden in Zion. Fiir fernste Zeit verkiindete er
das Kommende und das Verborgene, bevor es geschah« (Sir 48, 25).

2. Das Jesajabuch: Entstehungsgeschichte und Aufbau

Nach dem obigen Zitat aus dem Lob der Viiter in Jesus Sirach zu urteilen,
kannte dieser Schreiber, der sein Werk in der urspriinglich hebraischen Ver-
sion wahrscheinlich um 175 v. Chr. verfasste, das Buch Jesaja mehr oder we-
niger in seinem heutigen Umfang, denn der Satz »er trostete die Trauernden

26 HThKAT



Das Jesajabuch: Entstehungsgeschichte und Aufbau

Zions« verweist zweifelsfrei auf Jes 40-66.! Dies passt zur Tatsache, dass
man als Entstehungszeit der alten griechischen Ubersetzung des Buches Je-
saja, der Septuaginta (LXX), die Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. annimmt
(Van der Kooij, Textzeugen 1981, 71f.). Von den ersten Anfingen der
schriftlichen Fixierung seiner Orakel durch Jesaja ben Amoz, in welcher
Form und mit welchem Ziel auch immer (Jes 8,1.16; 30,8), bis zur Voll-
endung des nach ihm genannten Buchs liegen also fast fiinf Jahrhunderte.
Als Vergleich: von Martin Luther bis heute! Zu Recht ist das Jesajabuch als
literarische Kathedrale bezeichnet worden, an der fast ein halbes Jahrtau-
send unterschiedliche Verfasserschulen weiterbauten und die prophetische
Schrift fortschrieben.

Diese Zeitspanne fillt mit einem tief greifenden und heute nur schwer
nachzuzeichnenden Redaktionsprozess von Auslegung und Hinzufiigung
zusammen, der dem Jesajabuch seinen ganz eigenen Stempel aufdriickte.
Das Ziel der Uberlieferung bestand sicherlich nicht darin, die urspriing-
lichen Orakel des Propheten aus antiquarischer Sorge und Sorgfalt zu be-
wahren. Das prophetische Erbe Jesajas sollte das Volk Juda und spiter die
Gemeinde des Zweiten Tempels darin unterstiitzen, die eigene Identitit zu
begreifen, zu bewahren und zu entwickeln. Dies war auch notwendig, denn
die damalige Welt sah eine Grofimacht nach der anderen kommen und ge-
hen (Assur, Babel, Persien und die hellenistischen Konigreiche). Bei solch
stiirmischen Entwicklungen der Weltgeschichte liefen kleinere Volker Ge-
fahr, ihre ethnischen und religiosen Eigenheiten zu verlieren.

Der traditions- und redaktionsgeschichtliche Entstehungsprozess des Je-
sajabuches ist schon seit zwei Jahrhunderten Gegenstand exegetischer For-
schung, die hier nur in groben Ziigen nachgezeichnet werden kann.
Grundlage dafiir bot die langsam gewachsene Erkenntnis, dass die drei gro-
3en Buchteile, die von verschiedenen Zeitepochen handeln, von drei unter-
schiedlichen Propheten bzw. Schreiber(-»Schulen«) stammen. Bereits der
mittelalterliche jiidische Kommentator Ibn Ezra (Friedlinder [Hg.] 170)
vermutete, dass die Orakel tiber das Ende des babylonischen Exils (Jes 40—
66) aus eben der Zeit datierten. Erst mit den Kommentaren von J. G. Eich-
horn (1783) und J. C. Déderlein (1789) begann diese Auffassung langsam
Fuf zu fassen. Aber es blieb B. Duhm (1892, 7—15) vorbehalten, die These
von der Dreiteilung des Jesajabuches in seinem Kommentar ausgearbeitet
vorzulegen. Der Kern des ersten Teils, Jes 1-39, stammt danach aus der
Zeit des judiischen Konigtums (niherhin aus dem 8. und 7. Jahrhundert
v.Chr.). Der zweite Teil, Jes 4055, soll gegen Ende des Exils (ab 538) und
der dritte, Jes 56—66, in der Periode der Restauration von Stadt und Tempel
(520-515) entstanden sein. Kurzum, es gab, noch immer nach B. Duhm,

! Dagegen bleibt es fraglich, ob man aus 2 Chr 32,32 (Mitte des 4. Jahrhunderts v. Chr.) ablei-
ten darf, dass bereits der Chronist das Jesajabuch in seiner heutigen Form kannte.

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 27

Fiinfhundert-
jahriger
Enststehungs-
prozess

Dreiteilung des
Jesajabuches



Neuansitze

»Vereinigungs-
hypothese«

»Fortschreibungs-
hypothese«

Einleitung

drei Schriften — Protojesaja, Deuterojesaja und Tritojesaja genannt — aus
den Epochen der assyrischen, babylonischen und persischen Dominanz,
die unabhingig voneinander entstanden und schliefSlich miteinander ver-
bunden wurden.

Diese Auffassung, die die Forschung des 20. Jahrhunderts grofitenteils be-
herrschte, hat in neuerer Zeit viel von ihrer einstigen Uberzeugungskraft
eingebiifdt. Das gilt besonders fiir die These, die drei Buchteile hitten vollig
isoliert voneinander ihre heutige Form erreicht. Es herrscht derzeit ein brei-
ter Konsens dariiber, dass nicht nur jeder Teil fiir sich einen komplizierten
Entwicklungsprozess mitgemacht hat, sondern dass man zudem mit einem
nicht weniger bedeutsamen Redaktionsprozess rechnen muss, der die Teile
aufeinander abstimmte.? Diese Auffassung stiitzt sich auf Ergebnisse einer
Vielfalt an exegetischen Methoden, die seit 1970 entwickelt wurden. Was
die Redaktionskritik zum Jesajabuch betrifft, so geben zwei Modelle den
Ton an (Feuerstein, Deuterojesaja 1998).

Das erste ist die alte » Vereinigungshypothese, aber in griindlich tiber-
arbeiteter Form. Die drei Teile des Jesajabuches stammen danach aus einem
einzigen Milieu, das iiber Jahrhunderte hinweg und mit Hilfe eigener theo-
logischer und literarischer Erkenntnisse die Botschaft von Jesaja ben Amoz
weiter entwickelte und zugleich neue Schriften produzierte. Diese wieder-
um wurden mit der urspriinglichen Sammlung jesajanischer Orakel in
einem Buch vereint, wobei das Buch regelmif3ig an die wechselnden histori-
schen Zeitumstande angepasst wurde.

Diesem Denkansatz steht die »Fortschreibungshypothese« gegeniiber.
Danach hitten grofere Texteinheiten des Buches niemals unabhéngig von-
einander bestanden, sondern sie seien von Anfang an als Fortsetzung und
Auslegung alterer, bereits bestehender Texte entstanden. Man wandte dieses
Erklarungsmodell zuerst nur auf die internen Wachstumsstufen innerhalb
von Jes 40—66 an: Kap. 49-55 als Fortschreibung von Kap. 40—48 und Teile
von Kap. 56—66, besonders Kap. 60—62, als Fortschreibung von Kap. 40—48 +
Kap. 49-55. Spiter wurde aber auch die Anfiigung von Jes 40-55 an Jes 1—39
so zu erklaren versucht. Bei diesem Modell kann »Fortschreibung« auch
eine Art »Zurtickschreibung« bedeuten: Jes 1—33* wire griindlich bearbeitet
worden, um danach als Einleitung fiir Jes 40-55* zu fungieren.

Beide Modelle wollen bestimmte Phianomene im Jesajabuch erklaren. Das
gilt zundchst fiir den charakteristischen Gottestitel »der Heilige Israels«, der
in den vermutlich urspriinglichen Texten Protojesajas den anklagenden, in
den Texten Deuterojesajas dagegen den trostenden Gott meint. Gleiches gilt
fiir den Begriff »Gerechtigkeit«, der besonders in Verbindung mit »Recht«
in Protojesaja das menschliche Verhalten anzeigt, wihrend er in Deuteroje-

2 Gute Ubersichten bei Sweeney 41-62; Berges, Buch 1998, 1—49; vgl. die verschiedenen Auf-
sitze in Melugin/Sweeney, Visions 1996.

28 HThKAT



Das Jesajabuch: Entstehungsgeschichte und Aufbau

saja in Verbindung mit »Friede« oder »Rettung« Gottes Handeln betrifft.
Beide Modelle helfen auch, die Verwandtschaft zwischen den Sendungs-
erzahlungen von Jes 6 und Jes 40 zu klaren. Beide tragen etwas bei zu der
Frage nach dem Verhiltnis vom Motiv »das Frithere und das Kiinftige« in
Deuterojesaja und der Er6ffnung der Prophetie iiber den Friedensfiirsten in
Protojesaja: »Wie die frithere Zeit (oder: »der Frithere«) Schmach gebracht
hat iiber das Land Sebulon und das Land Naftali, so bringt die kiinftige
(oder: »der Kiinftige«) den Weg am Meer zu Ehren« (8, 23).

Da beide Modelle die gleichen Phinomene zu erkliren vorgeben, wichst
die Vermutung, dass beide nicht hinreichend verfeinert sind, um als alleini-
ge Erklarungshypothesen gelten zu konnen. Beide geben ihre Schwiche be-
sonders in der Erklarung des schirfsten Bruchs zu erkennen, den das Jesaja-
buch aufweist: den Ubergang von Kap. 39 zu Kap. 40. Die Vereinigungsthese
sieht diese Kluft und halt daher Jes 33 und 34(-35) fiir Briickentexte zwi-
schen Proto- und Deuterojesaja. Doch bleibt im Rahmen des Vereinigungs-
modells die Verbindung zwischen diesen Briickentexten und den Kap. 36-39
problematisch. Die Fortschreibungsthese dagegen beurteilt Kap. 39 als Zu-
fiigung, die die assyrische Grofimacht der Kap. 36—37 durch den Erzfeind
Jerusalems, Babel, ersetzt, und zwar als Vorbereitung fiir die Babeltexte in
Deuterojesaja. Aber im Sinne einer buchinternen Fortschreibung ist es be-
fremdlich, dass in Kap. 39 nicht von der Verwiistung Jerusalems im Jahre
586 die Rede ist, sehr wohl aber von der Pliinderung des Palastes des Hiskija
und der Deportation seiner Nachkommen im Jahre 597.

Diesem Kommentar liegt die Uberzeugung zu Grunde, dass die » Vereini-
gungsthese« trotz aller Médngel den besseren Ausgangspunkt bietet, um das
Zusammenwachsen der GrofSteile plausibel zu machen. »Das dem Text des
(Jesaja)Buches angemessene Paradigma ist nicht das einer Endredaktion
oder Endkomposition, sondern das von Teilkompositionen, die aufeinander
aufbauen, sich erginzen, wobei die spiteren die bereits vorliegenden Samm-
lungen respektierten« (Berges, Buch 1998, 48). Das schlief3t natiirlich nicht
aus, dass es innerhalb der Grof3teile zu umfangreichen Fortschreibungen ge-
kommen ist (bes. im tritojesajanischen Bestand).

Ein biblischer Kommentar ist nicht der geeignete Ort, um sich an der ak-
tuell noch heftig gefiihrten wissenschaftlichen Diskussion tiber das sukzes-
sive Anwachsen des Jesajabuches mit einer eigenen ausgefeilten Hypothese
zu beteiligen. Das wiirde die Auslegung des biblischen Textes unnétig belas-
ten und dem Ganzen ein nur sehr begrenztes Haltbarkeitsdatum bescheren.
Wer einen Kommentar zur Hand nimmt, hat ein Anrecht auf gediegene In-
formationen und Meinungen, die sub imbecillitate humana fest stehen. Zu-
dem ist der fortlaufenden Lektiire des Jesajabuches am besten gedient, wenn
sich eine Theorie zur Verschmelzung des ersten und zweiten GrofSteils (Jes
1-39. 40—66) an der vorausgegangenen Auslegung zu Kap. 1-12, 13—27 und
28-39 orientiert, zumal an den zahlreichen Verbindungen zwischen diesen

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 29

Probleme
der neuen
Hypothesen

Position dieses
Kommentars



Jes 1-12
im Kontext von
Jes 1-39

Drei Teile

Datierung

Einleitung

Teilkompositionen. Natiirlich muss die antizipierende Funktion einiger Pas-
sagen in Jes 1—12 zur Sprache kommen, durch die die Redaktion die Leser in
Spannung halt und sie auf den zweiten Teil des Buches vorbereitet; dies ist
besonders in der »ersten Ouvertiire« von 1,2—2,6 der Fall.

3. Jesaja 1-12: Entstehungsgeschichte und Aufbau

Die Entstehungsgeschichte von Jes 1—12 (vgl. das Schaubild »Aufbau von
Jesaja 1—12« S. 33) hdngt zwar mit der Entwicklung von Jes 1-39 zusam-
men, ist aber auch stark autonom verlaufen. Selbst tiber die groflen Linien
dieser Prozesse ist sich die Forschung nicht einig, mit Ausnahme der Tatsa-
che, dass die Orakel Jesajas ben Amoz hauptsichlich in Jes 1—12 und 28-32,
und zwar in Gruppen angeordnet, zu finden sind. In Jes 13-23 erkennt man
einige isolierte jesajanische Orakel; tiber Jes 24—27 sind die Meinungen sehr
geteilt. Was Jes 1-12 und 28-32 betrifft, so stehen sich zwei Extrem-Posi-
tionen gegeniiber: Die eine geht davon aus, dass diese Kapitel zum aller-
grofsten Teil auf den Propheten selbst zuriickgehen, wihrend die andere
das nur fiir einen verschwindend kleinen Teil zugesteht, weil der gesamte
Komplex nach Inhalt, Umfang und Ziel erst zur Zeit der babylonischen Ge-
fangenschaft entstanden sei. Der vorliegende Kommentar rechnet mit meh-
reren Phasen der Uberlieferung und Redaktion, hilt es aber nicht fiir mog-
lich, sie in jedem Fall fiir die einzelnen Verse, Vershilften oder Wortgruppen
exakt nachzuweisen. — Fiir Jes 1-12 scheint folgendes Entwicklungsmodell
vertretbar zu sein.

3.1 Die Immanuelschrift (6, 1-8,18%)

An der literar-historischen Basis der durchdachten Komposition von Jes 1—
12 steht die sogenannte »Denkschrift«, besser »Immanuelschrift«, in 6,1
8,18. Sie besteht aus zwei Ich-Erzdhlungen (6, 1-13 und 8,1-18) und einem
Er-Bericht (7, 1-25) in der Mitte. Sie handeln von der Sendung des Prophe-
ten (6,1-13), dem Zeichen des Immanuel (7,1-25) und vom Zeichen
»Schnelle Beute — Rascher Raub, das zu einer ersten Verschriftung fiir
den Schiilerkreis fithrt (8, 1—18). Dieses Triptychon bildet eine Komposition
aus urspriinglichen Einzeliiberlieferungen. Der Schluss weist darauf hin,
dass der Prophet die schriftliche Fixierung seiner Orakel selbst in Gang setz-
te (8,16—18), und die Aufnahme des Er-Berichts (Jes 7) deutet auf die Arbeit
eines Schiilerkreises hin. Somit steht am Beginn des iltesten Uberliefe-
rungskerns des Jesajabuches die Zusammenarbeit des Propheten mit seinem
Schiilerkreis. Diese drei Kapitel sind von spédteren Redaktionen in unter-

30 HThKAT



Jesaja 1-12: Entstehungsgeschichte und Aufbau

schiedlichen Phasen {iberarbeitet worden, wodurch die einmal gelegte
Grundstruktur jedoch nicht mehr verindert wurde.

3.2 Die erweiterte Immanuelschrift (5,1-9,6*)

Die urspriingliche Immanuelschrift (6,1-8,18) erfuhr eine Erweiterung,
teils mit Material, das vom Propheten selbst stammte, teils mit redaktionel-
len Zuftigungen. Diese Erweiterungen geschahen in kompositioneller Hin-
sicht sowohl geradlinig als auch ringférmig, aber in literar-historischer Hin-
sicht sind sie nur sehr schwer voneinander zu unterscheiden:

(a) Die geradlinige Erweiterung betrifft das Weinberglied als »Prolog«
(5,1—7) und die Ankiindigung eines Davidsohnes, der Gerechtigkeit bringt,
als »Epilog« (8,19-9,6). Die letztgenannte Passage wurde redaktionell stark
tiberarbeitet, hat aber im Kern, ebenso wie 7,1-8,18, den syrisch-ephrai-
mitischen Krieg als Hintergrund.

(b) Die ringformige Ausweitung betrifft hauptsichlich die Wehespriiche
in 5,8-24 (mit dem Anhang in 5, 25-30) vor der (durch 5, 1-7 linear erwei-
terten) Immanuelschrift und das Kehrversgedicht iiber »JHWHs Zorn und
seine ausgestreckte Hand« in 9, 7—20 (mit dem Anhang in 10, 1—4) nach der
(durch 8,19-9,6 linear erweiterten) Immanuelschrift. Die Anhénge sind fiir
die Ringkomposition verantwortlich. Die Wehespriiche (5, 8-24) werden so
von der Passage iiber »JHWHs Zorn und seine ausgestreckte Hand« (5, 25—
30; vgl. den Refrain von 9,11.16.20; 10, 4) abgeschlossen und das Kehrvers-
gedicht iiber »JHWHs Zorn/seine ausgestreckte Hand« (9, 7—20) wird mit
einem Wehespruch beendet (10,1—4; vgl. 5,8-24). Dadurch ist auch die
Klammer von 5,30 und 8, 22 (Dunkel/Finsternis) entstanden.

(c) Die Ringkomposition ist nicht vollig symmetrisch gestaltet: Die Reihe
der Wehespriiche (5,8-30) steht unmittelbar vor der eigentlichen Immanu-
elschrift (6,1-8,18), aber das Kehrversgedicht iber JHWHs ausgestreckte
Hand (9, 7-10,4) steht nicht unmittelbar danach, sondern erst hinter dem
angefiigten Epilog (8,19—9,6). Aber diese Platzierung ist mehr als verstind-
lich, denn die Wehespriiche verdeutlichen die Anklage des Weinbergliedes,
die auf das Fehlen von »Recht und Gerechtigkeit« hinauslduft, und miissen
ihm daher folgen (5,7). Das Kehrversgedicht von JHWHs Zorn aber durfte
die Verbindung zwischen 8,16 (»Bezeugung/Weisung«) und 8,20 (»Wei-
sung/Bezeugung«) nicht durchbrechen.

(d) Die Tatsache, dass die ringférmige Erweiterung der geradlinigen un-
tergeordnet ist, scheint darauf hinzudeuten, dass letztere die altere ist. Sie
ist in die zweite Halfte des siebten Jahrhunderts zu datieren, da »der Epi-
log«, die Prophetie tiber den Davidssohn (8,19-9,6), die Regierungszeit des
Konigs Joschija (639—609) als Hintergrund aufweist. Dann wird fiir die ring-
formige Erweiterung die Periode der babylonischen Gefangenschaft (nach

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 31

Prolog und Epilog

Wehespriiche
und Kehrvers-
gedicht

Auffilligkeit der
Ringkomposition



Ein selbststan-
diges Opus

Kern von
Jes 1-39

Einleitung

586) wahrscheinlich. Die Weherufe sprechen iibrigens von der Verwiistung
des Landes und von Exilierung (5,9-10.13-14). Zudem darf man anneh-
men, dass derart durchdachte literarische Kompositionen das Ergebnis nach-
exilischer Schreiberschulen waren.

3.3 Von der Immanuelschrift zur Grundschrift (Kap. 1-12%)

Wihrend des weiteren redaktionellen Ausbaus der bereits erweiterten Im-
manuelschrift (5,1—9,6) zur umfangreichen Textgestalt von Jes 1-12 waren
einige Tendenzen wirksam, die man diachron nur schwer, wohl aber syn-
chron vom Endergebnis her unterscheiden kann. Durch eine eingreifende
literarische Bearbeitung wurde die Immanuelschrift zu einem selbststandi-
gen Opus ausgebaut. Das geschah durch das Hinzufiigen zweier »Ouver-
tiiren« in 1,2-2,5 und 2,6—4,6, des Diptychons der Kap. 10-11 und des
Schlussliedes von Kap. 12. Man darf sich diese Bearbeitung nicht als eine
zusammenhingende Initiative eines einzigen Schreiberzirkels und schon
gar nicht als die einer singuliren Schreiberpersonlichkeit zu einer ganz be-
stimmten Zeit vorstellen, denn dafiir ist das literar-historische Bild der Ein-
zelpassagen viel zu pluriform und kompliziert. Es ist vielmehr an eine Ent-
wicklung zu denken, die ihre Absicht erst anhand des Endproduktes
preisgibt. Es geht um das Modell einer Heilsgeschichte, oder, um es mit Je-
saja selbst zu sagen, um den Verlauf des gottlichen »Plans« (s. zu 5,19; 8, 10;
11, 2). Dieser nimmt seinen Ausgangspunkt bei Anklage und Gericht (1, 1—
31; 2,6—4,1), nicht jedoch ohne in der Ferne die Aussicht auf Heil anzubie-
ten (2,1-5; 4,2—6). Doch zuvor muss Assur fallen, die unterdriickende
Grofmacht, die JHWH herausforderte (10, 5-34); erst dann kommt es zur
Herrschaft des Sprosslings Isais, der Israels Zerstreute sammelt (Kap. 11),
worauf sich das Danklied der Erlgsten anschliefst (Kap. 12).

3.4 Von der Grundschrift zum Erst-Jesajabuch (Kap. 1-12. 28-32%)

Eine andere Entwicklung betrifft die Abstimmung der Kap. 1—12 auf Kap.
28-32 und das Zusammenfiigen der beiden Sammlungen jesajanischer Ora-
kel zum Kern von Jes 1-39. Diese Entwicklung war weniger tief greifend als
die letztgenannte Phase, denn die Grundstruktur der Kap. 28—32 (fiinf aus-
gebreitete Weherufe mit einem Aufruf zur Trauerklage) ist das Ergebnis
einer selbststindigen, vorexilischen Entwicklung (dazu Beuken, Isaiah 1I/2
2000, 2-5). Dieser Textbestand wurde dadurch erweitert, dass an den fiinf-
ten Weheruf (Jes 31) die VerheifSung einer gerechten Regierung (32, 1-8)
und an den Aufruf zur Trauerklage (32, 9—14) die VerheifSung vom »Geist
aus der Hohe« (32,15-20) angefiigt wurden.

32 HThKAT



Jesaja 1-12: Entstehungsgeschichte und Aufbau

parpjueq

9-1°T1L

|
" 91-1'IT | €S 0T |

uoypAduy,

- - PIYIMC -

uoypAidiq

HLydsfenuewIw]

8I-1'8 | S¢-1'Z | €1-179

HLIYOs[onueWW] 93193 1oM I

| OUI0Z« _ .

|
| I~ Sojoig
|
|

UaIMiIoANQ ToMzZ

9y

%
-91°¢

SI-1°¢

9T

Jryes
-12q()

1€-C'T

33

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12



Uberein-
stimmungen
zwischen 28-32
und 1-12

Weitere Orakel
des historischen
Jesaja?

Einleitung

Diese Erweiterungen sind fiir mehrere Ubereinstimmungen zwischen Jes
28—32 und Jes 1—12 verantwortlich. Der an die Frauen gerichtete Aufruf zur
Totenklage (32,9-14), zusammen mit der Verheiffung vom »Geist aus der
Hohe« (32,15-19), entspricht der Prophetie gegen die Frauen Zions (3, 16—
4,1), verbunden mit der Verheiflung von Jerusalems Reinigung »durch den
Geist des Rechts und den Geist der Sduberung« (4, 2—6). Ebenso weist der
Makarismus beziiglich »Ochs und Esel« (32, 20) auf die Beschuldigung zu-
riick, mit der das Jesajabuch einsetzt: »Der Ochse kennt seinen Besitzer, der
Esel die Krippe seines Herrn« (1, 3). Diese Erweiterungen schaffen somit
zwei Ringstrukturen (mit unterschiedlicher Gewichtung!), die vom Beginn
von Jes 1—12 bis ans Ende von Jes 28—32 (im Grundbestand) reichen.

Dariiber hinaus sind diese zwei Sammlungen von Prophetien auch redak-
tionell durch das sehr wichtige Wortpaar »Recht/Gerechtigkeit« aufeinander
bezogen worden. Die Verheifsung eines Konigs, der »Recht/Gerechtigkeit«
schafft (32, 1-8), verweist klar auf die erweiterte Immanuelschrift (5, 1-9,6),
die durch dasselbe Wortpaar gerahmt ist (vgl. 32,1 mit 5,7 und 9, 6) sowie
auf den Anfang des Jesajabuches (1,21.26) und auf »das Reis Isais« (11,3-5
mit teilweise anderen Begriffen), das iibrigens selbst in besonderer Weise
Triger des »Geistes JHWHs« ist (11, 1—2). All diese semantischen Parallelen
lassen die literarische Komposition der Kap. 28—32 intakt und fiigen das klei-
ne Textkorpus an die andere urspriingliche Sammlung jesajanischer Orakel
(Jes 1—12) an, sodass nun beide Korpora zusammen (Kap. 1-12*; 28—32%) die
Grundlage fiir den protojesajanischen Textbestand (Kap. 1-39*) bilden.

Man kann mit Sicherheit davon ausgehen, dass auch noch in anderen Tei-
len Protojesajas Texte verborgen liegen, die auf den Propheten selbst oder
den Kreis seiner Anhinger zuriickgehen, aber diese sind schwer nachzu-
weisen. In Jes 36—39 hat der legendenhafte Rahmen den urspriinglichen
Er-Bericht stark beeinflusst. Bei Jes 24—27 ist mit einem unabhéngigen tiber-
lieferungs- und redaktionsgeschichtlichen Prozess zu rechnen, dessen Moti-
vation auflerhalb des Jesajabuches liegt. Diese kleine Schrift zeichnet sich
durch eine universal-eschatologische Tendenz ohne spezifische historische
Hinweise aus; auch ist sie an Kap. 13—23 als deren neue, theologische Per-
spektive hinzugefiigt worden.

In der Vélkerspruchsammlung der Kap. 13—23 lassen sich Orakel aus-
machen, die auf Jesaja ben Amoz zuriickgehen (14, 28-32: iiber Philistaa;
17: iiber Damaskus/Efraim; 18: iiber Kusch; 19: {iber Agypten; 20; 22: iiber
Jerusalem). Man kann sie in die Periode mehrerer Aufstinde gegen Assur
situieren, zwischen dem syrisch-ephraimitischen Krieg (734-732) als dem
Hintergrund von Jes 1—12 und dem Feldzug Sanheribs (701) als dem Hinter-
grund von Jes 28—32. Aber die Kap. Jes 13—23 insgesamt haben ein anderes
tibergreifendes Thema als Jes 1—12 und 28-32: nicht die Herrschaft und den
Untergang Assurs, sondern den Fall Babels (13, 1-14,23; 21, 1-10). Der Ent-
stehungsprozess dieser Kapitel ist somit in anderen iiberlieferungs-

34 HThKAT



Jesaja 1-12: Entstehungsgeschichte und Aufbau

geschichtlichen Bahnen verlaufen und ist auch erst viel spiter, in persischer
Zeit, zum Abschluss gekommen. So ist die Verbindung zwischen Kap. 1-12
und 28-32 sowohl ilter als auch enger als die zwischen den anderen Teil-
kompositionen in Protojesaja. Mit Blick auf das gesamte Jesajabuch ist fest-
zuhalten, dass das Buch am liangsten und intensivsten nicht etwa am tritoje-
sajanischen Buchende, sondern innerhalb des ersten Grofiteils (Jes 1-39)
fortgeschrieben wurde (s. Berges, Buch 1998, zu diesen Sammlungen).

3.5 Versuch einer Datierung

Es ist ein schwieriges Unterfangen, den gerade skizzierten Wachstumspro-
zess zu datieren, zumal er auf kompositionellen und nicht auf chronologi-
schen Argumenten beruht.

(a) Allgemein wird die erste Erweiterung der Immanuelschrift in das sieb-
te Jahrhundert datiert. Da aus dem zweiten Baustein der geradlinigen Erwei-
terung, der Prophetie tiber den Davidssohn (8,19-9,6), die Erwartung einer
nationalen Restauration mit einem neuen Elan fiir das Haus Davids spricht,
spricht vieles fiir die zweite Halfte des siebten Jahrhunderts, die Zeit des
Kénigs Joschija (639—609). Damals begann die Ubermacht Assurs zu ver-
blassen, die Vasallenstaaten eroberten ihre Unabhingigkeit zurtick (Fall Ni-
nives 612), aber Babel hatte die Weltherrschaft von Assur noch nicht tiber-
nommen; dazu kam es erst unter Nebukadnezzar Il (605-562). Doch die
zeitliche Ansetzung dieser Entwicklungsstufe bedarf einer Nuancierung,
denn auch das Ende der Regierungszeit des Konigs Hiskija (728—700) und
die erste Halfte des siebten Jahrhunderts, die Amtsperiode Manasses (697—
642), bilden einen passenden Hintergrund. Die schwere Unterdriickung
durch Assur dauerte damals zwar noch an (2 Kon 21; 2 Chr 33), aber die
unerwartete Rettung Jerusalems im Jahre 701 nach dem verheerenden Feld-
zug des assyrischen Grofskonigs Sanherib gegen Juda hatte eine Heilserwar-
tung und Heilstheologie entstehen lassen, die um den Zion und das davi-
dische Konigshaus kreisten, beide von alters her Garanten fiir den sicheren
Schutz JHWHs. Davon geben die Kap. 36—39 Zeugnis (vgl. mit signifikanten
Unterschieden 2 Kon 18—20).

So steht, was die vorexilische Phase betrifft, die Jesaja-Uberlieferung des
siebten Jahrhunderts in ihrer Gesamtheit an der Wiege dieser Bearbeitun-
gen. »Die aktuellen Hoffnungen (ndmlich des endgiiltigen Untergangs der
Assyrer in Josianischer Zeit) konzentrieren sich in einer heilstheologischen
Neuinterpretation der geschichtlichen Ereignisse des Jahres 701, die nun-
mehr als Erweis des rettenden Eingreifens Jahwes zugunsten der Gottesstadt
gedeutet werden« (Barthel, Prophetenwort 1997, 367).> Die Forschung

3 Die Untersuchungen von Barthel (Prophetenwort 1997, s. Sachregister, » Assur-Redaktion«)

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 35

Vorexilische
Kompositionen
(Schwerpunkt:
7. Jahrhundert)



Nachexilische
Redaktionen

Textgrundlage:
der Aleppokodex
und der Lenin-
gradkodex

Einleitung

spricht daher auch von der »assyrischen« oder »joschijanischen« Redaktion.
Es ist deutlich, dass sie den umfassenden Rahmen fiir die zwei Orakel-
Sammlungen der Kap. 1—12 und 2832 schuf.

(b) Insofern die Makrostruktur der Kap. 1—12; 28—32* die Form eines Bu-
ches bzw. einer Buchrolle annimmt, geht sie auf das Konto eines nachexili-
schen Schreibermilieus, das die Zionstheologie zum tiberwélbenden Para-
digma der Kap. 1-66 machte. Was Kap. 1—12 betrifft, so geht besonders die
»erste Ouvertiire« (1,2-2,5), stirker als »die zweite Ouvertiire« (2,6—4,6),
auf eine Bearbeitung zuriick, die den Beginn des Jesajabuchs auf sein Ende in
Kap. 65-66 abstimmt.* Diese Redaktion schuf den folgenden Spannungs-
bogen: Gegeniiber einem Gottesdienst im Jerusalemer Tempel, der JHWH
nicht wohlgefillig war, weil er kein Auge fiir die sozialen Ungerechtigkeiten
hatte bzw. diese sogar noch forderte (Kap. 1), steht die VerheifSung einer
Liturgie im Hause Gottes auf seinem heiligen Berg, an der nur die Knechte
JHWHs sowohl aus Israel als auch aus den Volkern teilnehmen (Kap. 66 als
Reprise von 2,1-5; 4,2—6). Die »Zion-Zentrierung« der Jesaja-Uberliefe-
rung wird im weiteren Verlauf des Buches, besonders in Kap. 40-66, immer
dominanter. Aber diese Entwicklung entspricht der urspriinglichen Vision
der Immanuelschrift, in der es heift: »Wir sind zu Zeichen und Mahnmai-
lern in Israel von JHWH Zebaot, der auf dem Berg Zion wohnt« (8, 18; vgl.
10,12; zum Ganzen s. Berges, Buch 1998, 535-546).

4. Jesaja 1-12: Der massoretische Text, die Texte vom Toten Meer und
die alten Versionen

Der massoretische Text (MT), auf den sich dieser Kommentar wie auch
HThKAT insgesamt stiitzt, steht fiir das Jesajabuch im Prinzip nach der
Ausgabe des Aleppokodex aus dem Jahre 895 n. Chr. (frither Cairokodex ge-
nannt) und der des Leningradkodex aus dem Jahre 1008/1009 n.Chr. zur
Verfiigung.® Sie stammen beide aus dem Haus des Gelehrtengeschlechts

und Berges (Buch 1998) prisentieren in dieser Frage eine ausgereifte Synthese der Forschung,
wozu Barth (Jesaja-Worte 1977) die Grundlage lieferte und die in den Arbeiten von Clements
(Deliverance 1980), Gongalvez (L'expédition 1986), Hardmeier (Prophetie 1990) und Sweeney
(Isaiah 1—39) ihre Fortsetzung fand.

+ Sweeney, Isaiah 1—4 1988; Beuken, Closure 1991; Holman, Kernboodschap 1996 (und die
dort angezeigte Literatur).

° Der erste ist im Rahmen der Hebrew University Bible herausgegeben (M. H. Goshen-Gott-
stein Hg.), der zweite im Rahmen der Biblia Hebraica Stuttgartensia (D. W. Thomas praep.); s.
das Allgemeine Literaturverzeichnis. Der wissenschaftliche Apparat der Ausgabe des Aleppo-
codex tibertrifft den des Leningradcodex in jeder Hinsicht (vgl. die Rezension von A. van der
Kooij: BiOr 56, 1999, 716—722). Vom Codex Leningradensis ist eine neue wissenschaftliche
Ausgabe in Vorbereitung (Biblia Hebraica Quinta. Liber Jesaiae, A. van der Kooij praep.). —

36 HThKAT



Jesaja 1-12: Der massoretische Text, die Texte vom Toten Meer und die alten Versionen

Ben Ascher aus dem galildischen Tiberias. Die geringen Unterschiede betref-
fen nur die Uberlieferung des vokalisierten Textes.

Die zwei in Qumran gefundenen Jesajarollen umfassen den noch unvoka-
lisierten hebraischen Text. Die erste Rolle (1QJes”), die auf rund 140 v. Chr.
datiert wird, bietet ihn vollstandig.¢ Die zweite Rolle (1QJes”) vom Beginn
der 1. Jahrhunderts n. Chr. umfasst vor allem den zweiten Teil des Jesaja-
buchs; sie beginnt erst mit 7,22 und in ihr fehlen u.a. die Kap. 9 und 11.”
Obschon diese Rolle wesentlich jiinger ist als die erste, bietet sie einen ar-
chaisierenden Text (Paldographie, Beibehaltung von schwierigen Lesearten)
und steht dem MT niher. Die Bedeutung dieser Rollen liegt besonders im
den Gebieten der Epigraphie, der komparativen Hebraistik und der Ge-
schichte der Textiiberlieferung. In Einzelféllen tragen sie zur Textkritik
und Auslegung bei.

Auflerdem ist in der vierten Hohle von Qumran (4Q) und an einigen
anderen Stellen eine grofle Anzahl von Jesajafragmenten (Datierung zwi-
schen 100 v. Chr. und 50 n.Chr.) ans Licht gekommen, die das bestehende
Bild der Textiiberlieferung bestirken. Zu Beginn der Zeitenwende gab es
noch keine einheitliche Textgestalt des Jesajabuches. Der Konsonanten-
bestand des mittelalterlichen massoretischen Textes ist in der Gruppe der
»proto-massoretischen Qumrantexte« am stirksten vertreten. Eine viel
kleinere Gruppe von Texten, u.a. auch 1QJes®, bietet ein teilweise abwei-
chendes System an Orthografie und Morphologie, das anscheinend im
Schreibermilieu von Qumran gebrdauchlich war, wihrend besonders die
Fragmente von 4Q eine Zwischenstellung einnehmen. Aber man kann diese
Gruppen nicht als separate Rezensionen charakterisieren, denn sie geben
dieselbe Textiiberlieferung wieder. Die Jesajazitate in anderen Qumran-
schriften verandern das Textbild nicht, auch funktionieren die Zitate dort
in einer neuen Interpretation.

Fiir die Untersuchung des MT des Jesajabuches sind die sogenannten al-
ten Ubersetzungen von grofler Bedeutung. Die erste ist die alte griechische
Ubersetzung, die Septuaginta (LXX). Sie legte die Grundlage einer neuen
einflussreichen Wirkungsgeschichte, besonders wegen ihrer Rezeption im
Neuen Testament. Obschon die hebriische Vorlage der LXX Jes nicht we-
sentlich anders lautete als die des MT Jes, stellt die griechische Ubersetzung
keine wortwortliche Wiedergabe dar. Das ganze System an Varianten, Zu-

Die Bezeichnung »Leningradkodex« wird beibehalten, obschon die Stadt, in der dieser Kodex
aufbewahrt wird, nun wieder ihren alten Namen St. Petersburg, trigt.

¢ Erste Ausgabe: M. Burrows /]. C. Trever/W. H. Brownlee (Hg.), The Dead Sea Scrolls of St.
Mark’s Monastery. 1. The Isaiah Manuscript and the Habakkuk Commentary, New Haven
1950. Zweite Ausgabe: D. W. Parry/E. Qimron (Hg.), The Great Isaiah Scroll (1QIsa”). A New
Edition (STDJ XXXII), Leiden 1999. Standardwerke iiber die Textform bleiben Kutscher,
Language 1974 und Pulikottil, Transmission 2001.

7 Die Ausgabe von 1QJes” (zusammen mit 1QJes") ist fiir DJD XXXIX geplant.

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 37

Die Jesajarollen
aus Qumran

Die Septuaginta



Targum Jonathan

Peschitta

Einleitung

fiigungen und Auslassungen verfolgt nicht nur das linguistische Ziel, gutes
Koine-Griechisch zu schreiben und unklare Passagen in der hebriischen
Vorlage zu verdeutlichen (zuweilen auch in Unkenntnis der Besonderheiten
des biblischen Hebraisch), sondern besitzt auch ein aktualisierendes Inte-
resse in historischer, sozial-juridischer und theologischer Hinsicht. Diese
iibersetzerische Freiheit betrifft auf linguistischer Ebene Worte und Satz-
teile, bei aktualisierender Absicht manchmal sogar ganze Passagen, wobei
die Ubersetzung dann auf eine Art Neuausgabe hinausliuft, wie sie in spi-
terer Zeit die Targumim liefern (z.B. Jes 8, 11—15, s. Van der Kooij Textzeu-
gen 1997, 519—-528). Man erkennt bereits deutliche Ansétze einer Schrif-
thermeneutik, die die Regeln der spiteren jiidischen Tradition, die
sogenannten middot von Hillel dem Alteren und Jischmael, hervorbringen
werden. Fiir die Kommentierung des Jesajabuches ist der Riickgriff auf die
griechische Ubersetzung der LXX von grofler Bedeutung hinsichtlich der
Wirkungsgeschichte des MT im Milieu des Zweiten Tempels und auch hin-
sichtlich der Textkritik. Was die letztgenannte angeht, so sind besonders
jene Stellen interessant, bei denen LXX und 1QJes” eine gemeinsame, mit
dem MT konkurrierende Lesart vertreten.

Der Targum Jonathan bietet die aramaische Wiedergabe der Propheten-
biicher. Targumim wurden im Synagogengottesdienst gebraucht, um den
vorgetragenen hebriischen Bibeltext dem gewohnlichen Volk verstiandlich
zu machen. Der Targum Jonathan ist in Palédstina entstanden, wurde aber
wihrend des vierten oder fiinften Jahrhunderts n.Chr. in Babylon einer
stark vereinheitlichenden Redaktion unterzogen. Die Datierung des Tar-
gums ist schwierig. Man kann das Material zwar zu einem gewissen Grad
der tannaitischen oder amoriischen Periode (vor oder nach dem Zustan-
dekommen der Mischna ca. 200 n. Chr.) zurechnen — was die erste Periode
betrifft, sogar einer Zeit vor oder nach dem Bar Kochba Aufstand (135
n.Chr) —, aber es lassen sich keine literar-historischen Schichten eruieren.
»The Targum better represents an interpretative ethos than a single histori-
cal period« (Chilton xxv). Er vergegenwirtigt die Wirkungsgeschichte Jesa-
jas im frithrabbinischen Judentum nach der Verwiistung Jerusalems im Jah-
re 70 n.Chr. Der Leser des Targums sicht, wie Generation um Generation
die jesajanischen Themen wie Gericht und Exil, Tempel und Gesalbter fiir
sich neu interpretierte, um die eigene Geschichte zu erkldren und ein Zu-
kunftsbild zu entwerfen (Scott, Exile 1997).

Noch zwei weitere vollstindige Ubersetzungen werden bei der textkriti-
schen Untersuchung des Jesajabuches zu Rate gezogen. Die syrische Uber-
setzung, die Peschitta, stammt aus der friihchristlichen syrischen Kirche und
wird um rund 300 datiert. Ihre Bedeutung liegt in der Tatsache, dass sie auf
einer proto-massoretischen Textform basiert, allerlei Beziehungen zum Tar-
gum aufweist und zum Teil auch rabbinische Erklarungen verarbeitet. Be-

38 HThKAT



Jesaja 1-12: Der literarische Charakter

sonders dort, wo sie zusammen mit einer oder mehreren der alten Uberset-
zungen vom MT abweicht, ist sie textkritisch beachtenswert.

In der lateinischen Ubersetzung, der Vulgata (zwischen 391 und 405 in
Bethlehem verfasst), folgt Hieronymus grundsitzlich dem MT gegen LXX,
weicht aber auch in vielen Fillen davon ab. Das hat unterschiedliche Griinde:
die teilweise grolere Deutlichkeit der LXX, Probleme in der Kunst des Uber-
setzens, rabbinische Erkliarungen, christliche Interpretationen und alte
Handschriften, zu denen er Zugang hatte. Man konsultiert diese Uberset-
zung des Buches Jesaja (392—393) am besten zusammen mit dem Jesaja-
Kommentar des Hieronymus, den er im Jahre 410 vollendete.

Schlussendlich hat Origenes in seiner Hexapla (ca. 245) aus dem 3. Jahr-
hundert n. Chr. Fragmente aus drei griechischen Ubersetzungen bewahrt,
die fiir die Textanalyse des Buchs Jesaja von Bedeutung sind. Sie stammen
von Theodotion (ca. 100; aus der Schule Hillels), Aquila (ca. 125; aus der
Schule Agibas) und Symmachus (ca. 200; aus der Schule von Jehuda ha-Na-
si). Diese Ubersetzer gehorten also alle drei dem Milieu jiidischer Gelehrter
an, wobei bei Symmachus auch ein jtdisch-christlicher Einfluss (Ebioniten)
spiirbar ist. Sie stellten sich auf unterschiedliche Weise die Aufgabe, LXX Jes
besser an MT Jes anzupassen. So versucht Theodotion, der hebriischen
Wortfolge mdoglichst nahe zu kommen, Aquila arbeitet mit einem ideo-
lekten (konkordanten) Wortschatz und Symmachus ist darauf aus, Treue
gegeniiber dem MT mit gutem Koine-Griechisch zu kombinieren. Diese
Ubersetzungen reprisentieren ein Milieu getreuer Wiedergabe eines proto-
massoretischen Texttyps mit frithrabbinischen Erklarungen.

5. Jesaja 1-12: Der literarische Charakter

Man hat den literarischen Wert des Jesajabuches von jeher hoch geschatzt.
So urteilt Salomon Glassius, wohl der Vater der biblischen Stilkritik, iiber
den Propheten: »Er empfiehlt sich sowohl durch Erhabenheit als auch An-
mut als jemand, der seine Beredsamkeit mit nichts Possenhaftem ver-
mischt«.® Diese allgemeine Wertschatzung hangt auch mit dem Inhalt des
Buches zusammen, der die Phantasie anregt: Israels mithsamer Weg vom
Unheil zum Heil, in den Ursymbolen von Finsternis und Licht, fremdes
Land und Stadt auf dem Berg, Wiiste und blithende Pflanzung, verlassene
Frau und kinderreiche Mutter zum Ausdruck gebracht. In Jes 1—39 stechen
Passagen wie 2,1-5; 4; 7,10-17; 8,23—9,6; 11,6—11; 13,1—14,21; 24; 25,6—

8 »Commendatur styli tum majestate tum venustate, utpote qui nihil in eloquio rusticitatis
admixtum habet; s. H. P Heerwartus (Hg.), Salomonis Glassii philologiae sacrae nucleus. Sy-
noptica eaque philologica ad lectionem biblicam introductio, Francofurti ad Moenum 1713, 34.

Willem A. M. Beuken - Jesaja 1-12 39

Vulgata

Theodotion,
Aquila,
Symmachus



Grundformen
prophetischer
Schriften

Kombination von
Poesie und Prosa

Einleitung

12; 28,23-29; 29,1-8; 35; 38 besonders hervor und begriinden den Ruhm
dieses Buches. Die Applikation literaturwissenschaftlicher Methoden der
letzten Jahre macht eine sachgemiflere Anniherung an die stilistische Viel-
falt des Buches moglich und hat sich bereits in einer groflen Anzahl von
Untersuchungen zur Kolometrie, Erzihlkunst, Komposition, Stilistik und
Bildsprache niedergeschlagen. Im Folgenden geht es allein um den literari-
schen Charakter der Kap. 1-12. Da in diesen Kapiteln (anders als in Jes 40—
55) die prophetischen Gattungen keine spezifischen Besonderheiten aufwei-
sen, wird ihnen kein eigener Abschnitt gewidmet.

5.1 Erzdhlungen und Spriiche/Prosa und Poesie

Obwohl die Kapitel Jes 1—12 eine jahrhundertelange Entwicklung durchlau-
fen haben, zeigen sie doch einen sehr durchdachten Aufbau (siehe 3. Jesaja
1—12: Entstehungsgeschichte und Aufbau). Dabei wurden Erzdhlungen und
Spriiche, die beiden Grundformen prophetischer Schriften, miteinander ver-
bunden. Die Propheten sorgten selbst fiir die Verbreitung von Erzihlungen
tiber ihr Auftreten (Ich-Berichte) oder ihre Umgebung tat dies (Er-Berichte).
Daneben wurden auch Einzelspriiche ohne erzihlenden Rahmen fiir die
kommenden Generationen aufbewahrt. Es gehort zur literarischen Qualitit
der Kap. 1-12, dass das prophetische Material Jesajas in die wie eine Kuppel
gestaltete Komposition funktional eingebettet wurde, ohne seine Besonder-
heit einzubiiflen. Man spiirt nur selten eine Spannung zwischen der ur-
spriinglichen Intention und dem Ziel der nun vorliegenden Komposition.

Auch stehen Prosa und Poesie zusammen, aber nicht etwa so, dass Prosa
nur in Erzdhlungen und Poesie ausschliefslich in Spriichen vorkdme. Fiir die
westliche Literatur mag das ungewohnlich sein, fiir die biblisch-hebréische
gilt dies nicht. Das wird daran deutlich, dass bereits in der éltesten Form der
Immanuelschrift drei Erzahlungen zusammengefiigt wurden, die aus Prosa
und Poesie bestehen (Kap. 6; 7; 8, 1—18). Das stimmt mit dem {iberein, was
fir die alttestamentliche Literatur insgesamt gilt: Die Trennlinie zwischen
(Kunst-)Prosa und Poesie ist flielend. Denn die Basis der biblisch-hebrii-
schen Poesie ist nicht das Metrum oder der Reim, obschon diese auch anwe-
send sind und das Metrum eine wesentliche Rolle spielt, sondern die Grund-
lage bildet der Parallelismus. Der Unterschied zwischen Prosa und Poesie ist
auch fiir grofsere Textkomplexe nur schwierig aufrecht zu erhalten, wie im
Fall der zwei Kehrversgedichte mit Refrain (2,6-22; 9,7-10,4), der Serie
von sechs Wehespriichen (5,8-24) und der konzentrischen Komposition
um die Immanuelschrift (5, 1-10,4).

40 HThKAT



