
9

Vorwort

Petr Eben ist einer jener Orgelkomponisten, deren Werke einen festen Platz 
im Repertoire, im Konzert und in der Ausbildung gewonnen haben. Überra-
schend genug, korrespondiert dieser Präsenz im aktuellen Musikleben bislang 
keine adäquate Auseinandersetzung im musikwissenschaftlichen Schrifttum. 
Vielleicht ist seine Musik zu leicht verständlich, vielleicht sind die eigenen 
Kommentare hinlänglich erschöpfend, sodass sie eine weitere Beschäftigung 
nicht (mehr) lohnend erscheinen lassen: Neben dem in vielerlei Hinsicht grund-
legenden Buch von Kateřina Vondrovicová (Petr Eben. Leben und Werk, 
Mainz 2000) liegen bislang einige wenige Hochschulschriften vor, ferner 
knappe Artikel zu einzelnen Stücken, aus biographischem Anlass oder in den 
einschlägigen Lexika. (Die Bibliographie am Ende des Buches erhebt nicht 
den Anspruch auf Vollständigkeit, ist indes ein Indiz, in wie geringem Maße 
Ebens Orgelmusik bislang Gegenstand der Forschung war.)

Ein systematischer Überblick über das Orgelœuvre von Petr Eben aber fehlt, 
und hier will das vorliegende Buch versuchen, eine Lücke wenigstens ansatz-
weise zu schließen. Im Zentrum stehen analytische Überlegungen zu allen 
Orgelkompositionen Ebens, einschließlich der Werke, in denen die Orgel als 
Kammermusikpartner agiert. Ausgespart bleiben jedoch alle Kompositionen, 
in denen die Orgel zur Begleitung von Solostimmen oder Chor eingesetzt wird, 
zumal ihr Part hier nicht selten künstlerisch wenig eigenständig ist und sich 
aufs Accompagnement beschränkt.

Dem Charakter dieser Reihe, den Studien zur Orgelmusik, entsprechend, 
gehen den Werkbeschreibungen einige Artikel voraus, die über Ebens Biogra-
phie, den kulturgeschichtlichen Kontext und die Elemente seiner musikalischen 
Sprache informieren. Es folgen Kommentare, die Petr Eben seinen Kompo-
sitionen voranstellte, zu Orgelkonzerten und für CD-Produktionen verfasste; 
vielleicht erlaubt die Zusammenschau der Perspektiven weitere Einblicke in 
Struktur und Gehalt einer Musik, die eine unverwechselbare Facette im reichen 
Spektrum der Orgelmusik des 20. Jahrhunderts ausbildet.

Der Dank, den am Ende eines Vorworts abzustatten eine schöne Pflicht 
ist, gebührt Birger Petersen und Ludger Udolph, den beiden Freunden und 
Kollegen, mit denen über die Musik Petr Ebens nachzudenken ein höchst an-
genehmes Vergnügen war, nicht weniger Hans-Peter Bähr, dem umsichtigen 
Verleger, der mit großer Aufmerksamkeit das Projekt begleitete und manch 
aufschlussreiches Material aus seiner reichen Bibliothek beisteuerte.

Radebeul, im Frühjahr 2019



11

Michael Heinemann

Das Schicksalsinstrument

Vorherbestimmt, so meinte Petr Eben, sei es gewesen, dass sein Weg als 
Komponist ihn zur Orgel geführt habe. Solchem Schicksal, das in Jan Amos 
Comenius‘ Das Labyrinth der Welt einem jeden bei seinem Eintritt ins Leben 
eine bestimmte Aufgabe zuweist, habe er sich ergeben: eine Verortung, die 
in ihrer Bezugnahme auf transzendentale wie historische Autoritäten seinen 
Habitus als Künstler und Mensch charakterisiert.1 Subtil wird zugleich Dis-
tanz signalisiert: Nicht die Bibel, nicht Gott selbst weist den Weg, vielmehr 
wird Prädestination intellektuell objektiviert und durch den Verweis aufs 
geistliche Spiel zugleich heiter-gelassen ironisiert. Eigenes Verdienst ist die 
(künstlerische) Leistung nur insofern, als ein schicksalhaft eröffneter Weg 
akzeptiert wird; dass die Übernahme der Aufgabe Erfüllung birgt, bestätigt 
die Richtigkeit einer Entscheidung, die letztlich auch nicht anders zu treffen 
war. Die Realität hat immer recht.

Allzu viele Optionen, sein Schicksal selbst in die Hand zu nehmen, waren 
Petr Eben ohnehin nicht gegeben. Der Vater stammte aus einer jüdischen, die 
Mutter aus einer polnischen Familie; beide waren Lehrer in Žamberk (dt. Senf-
tenberg), einem kleinen Ort im Adlergebirgsvorland, wo Petr Eben am 22. Ja-
nuar 1929 geboren und katholisch getauft wurde. 1935 zog die Familie nach 
Český Krumlov (dt. Krumau) in Südböhmen, wo Petr Eben von 1935-39 die 
Grundschule, danach das dortige (deutsche) Gymnasium besuchte. Seine Mit-
schüler waren zu einem großen Teil Mitglieder der Hitlerjugend, unter denen 
er – nach den nationalsozialistischen Rassegesetzen „Halbjude“ – isoliert war. 
So konnte die Kirche leicht zum Rückzugsraum werden und die Orgelempore 
zum Refugium. Balgtreten verschaffte den ersten Kontakt zum Instrument, 
das selbst zu spielen die Körpergröße zunächst versagte. Doch der 10-jährige 
habe sich, begünstigt durch Vakanzen der Kirchenmusikerstellen, bereits an 
den Spieltisch gesetzt und in langen Improvisationen Zeit und Raum vergessen: 
Musizieren, zumal im abendlichen Halbdunkel einer Klosterkirche, kann so-
ziale Defizite kompensieren – und führt, angeleitet von Isidor Stögbauer, dem 

1	 Zitiert nach Kateřina Vondrovicová, Petr Eben. Leben und Werk, Mainz 2000, S. 84; 
alle biographischen Angaben sind auch im Folgenden dieser grundlegenden Darstellung 
zu Leben und Werk Petr Ebens entnommen, auf Einzelnachweise wird verzichtet.



Das Schicksalsinstrument

12

lokalen Kirchenmusiker, rasch zur Ausbildung künstlerischer Kompetenzen, 
die einem auch religiös Musikalischen, als der Petr Eben sich wiederholt selbst 
beschreibt, Klarheit über Berufs- und Lebenswege geben.

Die Zeitumstände tun ein Übriges. Nach der nationalsozialistischen Be-
setzung greifen die Restriktionen unmittelbar. 1944 wird ein Gesetz über das 
Verbot des Studiums für Kinder aus jüdisch-gemischten Familien erlassen, 
ein weiterer Schulbesuch mithin unmöglich. Der Vater wird deportiert, Petr 
Eben zunächst zur Zwangsarbeit verpflichtet, 1945 dann auch selbst ins Kon-
zentrationslager Buchenwald eingewiesen. Dort erfährt er den faschistischen 
Terror unmittelbar. Und zugleich, von welchem Zufall, der kaum schon Gnade 
genannt zu werden verdient, ein Überleben abhängt.

1945 kann Petr Eben den Besuch des Gymnasiums in Český Krumlov fort-
setzen, 1948 erwirbt er die Matura. Die Familie bedenkt ein Studium von Me-
dizin oder Philologie, doch macht die Aufführung von Mozarts Klavierkonzert 
d-Moll mit ihm als Solisten deutlich, dass ein Musikstudium Perspektiven hat.

Petr Eben übersiedelt nach Prag, wo er an der Akademie der musischen 
Künste in den nächsten Jahren bei František Rauch und Pavel Bořkovec Klavier 
und Komposition studiert. Zu den ersten größeren Werken, die hier entstehen, 
zählt eine Missa adventus et quadragesimae für einstimmigen Chor und Orgel. 
Sie lässt jene Präferenzen erkennen, die seine Werke auch im Weiteren kenn-
zeichnen: ein enger Bezug zu Gregorianik und Liturgie, eine Favorisierung der 
Orgel als Begleitinstrument, dessen Potential Eben immer selbstverständlicher 
beherrscht. Genuin geistliche Musik also, geschuldet einer katholischen Kon-
fession, die Eben auch in der sozialistischen Republik bewahrt.

1954, nach Abschluss des Studiums, arbeitet Eben, inzwischen verheiratet 
und Vater eines Sohnes (zwei weitere werden folgen), in der Kinderredaktion 
des Tschechoslowakischen Rundfunks, dann auch in der Musikredaktion des 
tschechischen Fernsehens. Der Leiter des Lehrstuhls für Musikwissenschaft 
an der Philosophischen Fakultät der Karls-Universität holt ihn schließlich zu 
sich: Von 1955 bis 1970 arbeitet Eben hier als Lektor, von 1970 bis 1988 als 
wissenschaftlicher Assistent; eine Dozentur oder Professur ist für Eben, dessen 
katholische Gesinnung man kennt, in der sozialistischen Republik unerreichbar. 
Er unterrichtet Klavier und Komposition, auch Partiturspiel (zu dem er ein klei-
nes Lehrbuch Čtění a hra partitur [Partitur lesen und spielen] veröffentlicht).

Daneben komponiert er: vorzugsweise Orgelmusik, die er, mehr und mehr 
als Konzert-Organist etabliert, auch auf Reisen ins Ausland vorstellt. In der 
Sonntagsmusik zeigt sich ein eigenes Idiom, spätestens mit Laudes ist es un-
verwechselbar. Stets bildet die Gregorianik eine feste Bezugsgröße. Doch wird 
die Referenz auf bestimmte Melodien, die der Kenner sogleich identifiziert, 
kaschiert. Dass ein Orgelkonzert ehedem und eigentlich eine „Symphonia 
gregoriana“ ist, kann durch bloßen Austausch des Titels der Zensur verbor-
gen werden. Die Mimikry bedeutet keine Absage an eine geistliche Intention, 



Michael Heinemann

13

sondern ist die Konzession an ein autoritäres System mit seinen Repressionen, 
das schon ein Schwejk zu hintergehen wusste: eine Haltung, die Eben das 
Wohlwollen der patriotisch gesinnten Landsleute sichert und ihm zugleich 
erlaubt, jenseits unverfänglich anmutender Titel ein Anliegen zu vermitteln, 
dessen spirituelle Dimension dem Kreis der Eingeweihten nicht explizit ge-
macht zu werden braucht. Vor diesem Hintergrund sind Bezugnahmen auf das 
Liedgut der Böhmischen Brüder, auf Wenzels-Hymne und vertraute Choräle 
dezidierte Bekenntnisse zu einer Tradition, der auch seitens der Machthaber 
nicht widersprochen werden mochte. Und doch birgt die Wahl der Sujets – von 
Hommage-Kompositionen auf die Stadt Prag bis zum Libretto einer Kammer
oper Jeremias – unterschwellig Kritik. Evoziert wird eine Vergangenheit nicht 
nur als Residuum, sondern als Modell, auf dessen Restaurierung weiterhin zu 
hoffen ein Moment der Dissidenz bedeutete. Dem Verständnis der Vertrauten 
korrespondiert die Konzession der Machthaber, die das Doppelspiel durch-
schaut haben mochten, um oppositionellen Tendenzen Freiräume zu ermögli-
chen, die gleichwohl noch zu kontrollieren waren.

Solcher Ambivalenz leistete die Orgel Vorschub, zumal in der Form, wie Petr 
Eben sie disponiert. Wiederholt adressiert er nicht nur die kirchliche Tradition 
des Instruments, die Verwendung seiner genuinen Klanglichkeit als Ausdruck 
von Liturgie und Gotteslob. Sondern Eben weiß auch um die andere Geschichte 
der Orgel, ihre Verwendung im Theater, im Zirkus oder im Kino, als Instrument 
des Jahrmarkts und das Orchestrion der Tanzsäle. Das klangliche Gegenbild, 
zumal im Faust Ausdruck des Mephistophelischen, Abgründigen und Kor-
rumpierten, dient der Exkulpation, und die virtuose Gestaltung dieser Partien 
offenbart keineswegs schon die negativen Implikationen, die dieser Seite des 
Instrumentes attestiert werden. Umgekehrt kann die „heilige Tonkunst“ den 
Charakter eines Zitats gewinnen, und für einen Moment mag unbestimmt 
bleiben, welchem Aspekt solch ambivalenter Klangwelten der Komponist 
selbst den Vorzug gibt. Nicht zuletzt solch funktionale Doppelbödigkeit, die 
Schwierigkeit, den Zeichencharakter von Tönen und Fakturen seitens des 
Rezipienten eindeutig zu identifizieren, macht Ebens Rede von der Orgel als 
„Schicksalsinstrument“ nachvollziehbar.

Zudem, auch das kein nachrangiger Aspekt in vormundschaftlichen Staaten, 
ermöglicht die Orgel Aufenthalte im nichtsozialistischen Ausland. Ab 1962 ist 
Petr Eben oft in Westeuropa und Nordamerika; mehr als 200 Reisen werden am 
Ende seines Lebens zu verzeichnen sein. Konzertieren und Komponieren, da-
neben der Unterricht an der Karls-Universität strukturieren Alltag und Leben. 
Neben Orgelwerken, oft aus der Improvisation gewonnen und im Nachhinein 
kompositorisch ausgearbeitet, entsteht ein umfangreiches Œuvre, das auch 
Lieder, Klavier- und Kammermusik umfasst. Nicht zuletzt mit pädagogischer 
Intention: Eine Begegnung mit Carl Orff in Salzburg führt zu „kleinen“ Kla-
vierstücken, dann, gemeinsam mit dem Komponisten und Musikpädagogen Ilja 



17

Ludger Udolph

Der Katholik als Patriot
Zum religionsgeschichtlichen Kontext 
der Musik von Petr Eben

I

Petr Ebens Lebenszeit umfasst eine Reihe tiefgreifender Veränderungen seines 
Landes, das, als er geboren wurde, seit elf Jahren als Tschechoslowakische 
Republik einen neuen Staat im Nachkriegseuropa bildete. Als der Junge neun 
Jahre alt war, machte das unter England, Frankreich, Italien und Deutschland 
ausgehandelte sog. Münchner Abkommen diesem Staat am 29. September 
1938 ein Ende, indem es der ungefragten Prager Regierung die Abtretung der 
Sudetengebiete an das Deutsche Reich diktierte. Als der Junge zehn Jahre alt 
war, wurde diese 2. Republik dann durch den Einmarsch deutscher Truppen 
am 15. März 1939 zerschlagen. Am Tage darauf erklärte Hitler in Prag die 
„Errichtung“ des deutschen Protektorates Böhmen und Mähren. Es folgten die 
Befreiung dieses Protektorates durch amerikanische und russische Truppen im 
Mai 1945; die Regierung der Volksfront bis 1948, dann die der Kommunisten 
von 1948 bis 1989, in welcher Zeit die Tschechoslowakei ein Vasallenstaat der 
Sowjetunion war. Der Liberalisierung der 60er Jahre, dem „Prager Frühling“, 
machten sowjetische, polnische, ungarische und bulgarische Truppen am 
21. August 1968 ein Ende. In der Stagnation der 70er Jahre, die ‚politisch kor-
rekt‘ „Normalisierung“ heißen musste, sammelten sich die Dissidenten um die 
Charta 77, und die Erosion der Sowjetunion führte im November und Dezember 
1989 in der ‚Samtenen Revolution‘ zur Beseitigung der kommunistischen Herr-
schaft. Nachdem 1992 der Slowakische Nationalrat seine Souveränität erklärt 
hatte, kam es 1993 dann noch zur Trennung des Landes in eine Tschechische 
und eine Slowakische Republik.



Der Katholik als Patriot

18

II

Die 1919 an die Macht gekommene, von Tschechen („ausschließlich Intel-
lektuelle […], meist mit atheistischer Grundkonzeption und weitgehender 
Geschichtsfremdheit“)1 dominierte neue Regierung ging zur katholischen 
Kirche in Frontstellung. „Nach der Abrechnung mit Wien werden wir mit 
Rom abrechnen“ hatte der Konvertit Tomáš G. Masaryk einmal selbstbewusst 
geäußert. Das ließ nichts Gutes ahnen, ein Kulturkampf schien vor der Tür zu 
stehen. Dabei sahen sich diese Gegner einer Geschichtsauffassung verpflich-
tet, die man aus der klassischen Darstellung der tschechischen Geschichte 
des mährischen Protestanten František Palacký (Geschichte von Böhmen, dt. 
1836 ff; tschech. 1848 ff) ableitete, wonach die tschechische Reformation des 
15. Jahrhunderts den Höhepunkt der tschechischen Geschichte bedeutete; 
Hus‘ Tat brachte die Befreiung von der mittelalterlichen Bevormundung des 
Individuums durch die Kirche, sie markiert damit den Beginn der Neuzeit. 
Allenthalten blühte in der Nationalbewegung des 19. Jahrhunderts nun ein 
Hus-Kult auf, an dem bildende Künste, Literatur und Musik beteiligt wa-
ren. Die tschechischen Hus-Denkmäler übertreffen die deutschen Luther-
Denkmäler zumeist an Originalität und künstlerischer Kraft; das bekannteste 
(sicher nicht das beste) dürfte dasjenige auf dem Altstädter Ring in Prag sein. 
Als dieses – am Vorabend des 1. Weltkrieges – zu entstehen begann, sorgte 
Antonín Dvořáks katholischer Freund, der Mäzen Josef Hlávka, dafür, dass 
auf dem Wenzelsplatz von dem Katholiken Josef Václav Myslbek ein den 
Platz beherrschendes Reiterdenkmal des böhmischen Fürsten errichtet werden 
konnte. Die Ausrufung der Tschechoslowakischen Republik 1918, Gottwalds 
Auftritt im Februar 1948, die Selbstverbrennungen von Jan Palach, Jan Zajíc 
1969 und Zdeněk Adamec 2003 und die Samtene Revolution 1989 fanden vor 
diesem Denkmal statt. In der 1652 auf dem Altstädter Ring errichteten Mari-
ensäule hatte die tschechische Nationalbewegung seit den 1880er Jahren gern 
ein Symbol der Unterdrückung des hussitischen tschechischen Volkes durch 
die katholischen Habsburger sehen wollen. Als sie im Oktober 1918 von einer 
kleinen Gruppe national Echauffierter gestürzt wurde, interpretierte dies die 
Masaryk nahestehende Monatsschrift Naše doba [Unsere Zeit] als spontanen 
Akt des Volkszorns. Es folgte landesweit ein Denkmalsturm, dem zahlrei-
che Figuren des beliebten Brückenheiligen Nepomuk zum Opfer fielen. Der 
Nationalausschuss schritt nicht ein, denn man könne sich der revolutionären 
Begeisterung der Massen nun einmal nicht entgegenstellen.2 Gerade die mi-
litante Seite dieses Hussitismus, wie er in den gefürchteten ‚Gottesstreitern‘ 

1	 Jörg K. Hoensch, Geschichte Böhmens. Von der slavischen Landnahme bis zur Gegen-
wart, München 31997, S. 424.

2	 Martin Schulze Wessel, Revolution und religiöser Dissens. Der römisch-katholische 
und der russisch-orthodoxe Klerus als Träger religiösen Wandels in den böhmischen 



Ludger Udolph

19

unter Jan Žižka zum Ausdruck kommt,3 konnten dann die Kommunisten 
als Ausdruck des immer kämpfenden und immer siegreichen tschech(oslo- 
wak)ischen Proletariats verbuchen.

Nun waren diese Neohussiten aber keineswegs eine ‚Massenbewegung‘; 
noch zur Zeit der Staatsgründung waren 95% der Bevölkerung der böhmischen 
Länder katholisch. Die nach 1919 durchgeführte antikirchliche Gesetzgebung 
führte zwar zum Verlust von etwa einem Viertel der tschechischen Katholiken, 
ihr Anteil sank in Böhmen auf 71%, in Mähren auf 89%, die Deutschen blieben 
aber weiterhin zu 95%, die Slowaken zu 71% katholisch. Insgesamt hatte man 
der Kirche zunächst offenbar weniger geschadet, als man gehofft hatte. Dem 
Antiklerikalismus arbeiteten nicht zuletzt Kleriker erfolgreich entgegen, so 
Msgr. Jan Šrámek mit seiner Tschechoslowakischen Volkspartei, die – dank 
der unermüdlichen Kompromissbereitschaft des Vorsitzenden – bis 1938 eine 
Stütze des parlamentarischen Systems war. Eine intensive seelsorgerische Tä-
tigkeit entfalteten seit den 20er Jahren dann wieder die verschiedenen Orden.

Nach 1890 hatte sich bei den Tschechen, getragen von katholischen Pries-
tern und Ordensgeistlichen, eine geistige und kulturelle Erneuerungsbewe-
gung herausgebildet, die Literatur, bildende Kunst und Architektur umfasste. 
Katholische Spiritualität und Moderne sollten einander angenähert werden; 
programmatisch nannte sich die Bewegung Katolická moderna, eine quasi 
tschechische Variante des europäischen Renouveau catholique. Organisiert 
war sie in Zirkeln, um in die Öffentlichkeit zu wirken, gab sie 1896-1907 eine 
in Anlehnung an Dantes Vita nuova Nový Život betitelte Zeitschrift heraus. Als 
Moderne fiel sie zwar dem Antimodernismus Pius‘ X. 1907 zum Opfer, doch 
nahm die 1912 begründete Zeitschrift Archa ihren Impuls wieder auf; 1913 
entstand die Družina literární a umělecká [Literarischer und künstlerischer 
Freundeskreis], in der sich katholische Schriftsteller mit unterschiedlichen 
Zielsetzungen zusammenfanden. Auch die Reformbemühungen des tschechi-
schen Klerus zwischen 1917 und 1924 kann man im Zusammenhang dieser 
Katolická moderna sehen. 

Die katholische Bewegung verfügte über mehrere Medien; der mit der 
Volkspartei verbundene Verlag Vyšehrad bot seit 1911 ein weit gespanntes, 
anspruchsvolles und attraktives Programm an belletristischer, wissenschaft-
licher und religiöser Literatur.

Die katholischen Autoren waren eher Nonkonformisten, so etwa der wider-
spenstige Priester Jakub Deml oder der originelle Josef Florian, der, inspiriert 
durch den radikal-intoleranten Léon Bloy, in Stará Říše (Altreisch) in der 
mährischen Provinz eine Art volkserzieherischer Tätigkeit entfaltete, indem 

Ländern und in Russland 1848-1922, München 2001 (Veröffentlichungen des CC Bd. 
123), S. 120-121.

3	 Jan Žižka und, nach seinem Tode 1424, Prokop Holý waren die Heerführer der radika-
len, militanten Táboriten, eben der ‚Gottesstreiter‘.



Der Katholik als Patriot

20

er Werke der Literatur, der bildenden Kunst, der Philosophie und Wissenschaft 
in schöner Gestaltung, ohne kommerzielle Interessen herausgab. Er forderte 
ein auf die Bibel, die Liturgie und die Kirchenväter gegründetes Christentum. 
Das Ideal des Christen sah er in vollkommener Armut, weshalb er in dauern-
dem Streit mit den Priestern lag, denen er vorwarf, ihr Priestertum nicht als 
Verpflichtung, sondern als Anstellung zu verstehen.4

Es war der katholischen Moderne durchaus gelungen, neben den zahlreichen 
Ismen und Richtungen der ausdifferenzierten Moderne ein Paradigma zu eta
blieren, das sowohl für kirchlich gebundene Menschen als auch für kirchen- 
und hierarchiekritische Intellektuelle und Künstler eine große Anziehungskraft 
behielt. Von den 1920ern bis in die 1940er Jahre hinein haben bedeutende 
Autoren versucht, einer ‚links’ und ‚linksliberal’ orientierten Öffentlichkeit 
durch ihre christliche Spiritualität ein Gegengewicht zu setzen.

Zur intellektuellen Erneuerung des tschechischen Katholizismus trug erheb-
lich der Anschluss an die Neuscholastik und den Neuthomismus bei.5 Er begann 
in den 1880er Jahren durch die Bemühungen von Josef Pospíšil, Professor für 
Dogmatik in Brünn. Die bedeutendste Leistung dürfte die Übersetzung und 
Kommentierung der Summa theologica durch die Olmützer Dominikaner 
1937-1940 sein. Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts arbeiteten Philosophen 
auch an der Entwicklung einer neuthomistischen Ästhetik.

Katholische Wissenschaftler wirkten für eine Rehabilitierung des Barock, 
der als Ausdruck der religiösen Unterdrückung durch die Gegenreformation 
verpönt war und der nun als integraler Bestandteil der eigenen Geschichte 
begriffen werden sollte. 1938 konnte dann in der großen Ausstellung zum 
Prager Barock auch eine breite Öffentlichkeit an dieser Rehabilitierung einer 
wichtigen Epoche der eigenen Geschichte partizipieren.

Die für Karl IV. 1347 angefertigte St.-Wenzels-Krone wurde im 19. Jahr-
hundert zum Symbol des böhmischen Staates. Wenzel war im Hochmittelalter 
zum Landespatron erhoben worden, und seine Verehrung konnte man als 
Ausdruck einer tschechisch verstandenen, vor-hussitischen, ‚katholischen‘ 
Staatlichkeit deuten.6 Seinen Kult konnte auch die Republik nicht ignorieren. 
Zum Millenium seines Todes wurde am 29. September 1929 der endlich fer-
tiggestellte Veitsdom eingeweiht. Masaryk sah im hl. Wenzel eher modern 
einen „Friedensfürst“ und vermied alle religiösen Konnotationen oder sogar 
Bekenntnisse, indem er die Diskussion um Wenzel ins vage Moralische und 

4	 Hana Orlíčková, Osobnost Josefa Floriana a bibliografie vydavatelství Stará Říše, in: 
Sborník prací FFBU D 19, 1972, S. 78.

5	 Anne Hultsch, Ein Russe in der Tschechoslowakei. Leben und Werk des Publizisten 
Valerij S. Vilinskij (1901-1955), Köln Weimar Wien 2011 (Bausteine zur Slavischen 
Philologie und Kulturgeschichte, N. F. Reihe A Bd. 68), S. 256-258.

6	 Václav (dt. Wenzel), um 925 Herzog von Böhmen, 935 (oder 929) von seinem Bruder 
Boleslav ermordet. Sein Todestag, der 28. September, ist seit 2000 in Tschechien der 
Den české státnosti [Tag der tschechischen Staatlichkeit].



Ludger Udolph

21

Nationale verschob. Das Volk hätte im Märtyrer vor allem seine Menschlichkeit 
(lidskost) verehrt. Das gesunde Leben eines Volkes beruhe auf Bildung und 
einer durch wahre Frömmigkeit geheiligten Moralität. „Staaten halten sich 
nur durch die geistige und physische Gesundheit des Volkes; unsere Republik 
wird unbezwingbar sein, wenn ihre Bürger immer Recht und Gerechtigkeit 
im Innern und nach außen verteidigen werden“.7 Im Zusammenhang mit den 
Wenzelsfeiern 1929 wurde dem 8. Kavallerieregiment der Ehrentitel „des hl. 
Fürsten Václav“ verliehen und ihm die St.-Wenzels-Standarte übergeben. Für 
die Kirche bedeutete dieses Jahr das Ende der massenhaften Kirchenaustritte 
und der bis dahin prekären Lage für den Priesternachwuchs. 

An die slavischsprachige Christianisierung Mährens im 9. Jahrhundert 
knüpfte seit den 1860er Jahren die Kyrill-und Method-Bewegung an.8 Ihr 
Zentrum wurde das Kloster im mährischen Velehrad, wo man damals die 
‚Hauptstadt‘ des Großmährischen Reiches vermutete. Der Kyrill-und-Method-
Kult zielte auf einen unierten Katholizismus resp. religiösen Panslavismus, in 
dem sich Katholizismus, Orthodoxie, Tschechen- und Slawentum irgendwie 
durchdringen sollten.9 Man wird hier nicht eine allzu genaue begriffliche Klar-
heit suchen dürfen, die Konzeption war, ob religiös ob national, immer stark 
emotional gefärbt. Seit 1907 wurden in Velehrad bedeutende Unionskongresse 
abgehalten, 1909 eine Akademie gegründet, die den christlichen Osten wissen-
schaftlich erschließen sollte und die mit zahlreichen Publikationen hervortrat. 
Mit Velehrad hängt auch eine eigene liturgische Bewegung zusammen, die die 
in Mähren im 9. Jahrhundert mit päpstlicher Billigung eingeführte Liturgie in 
kirchenslavischer Sprache wiederzuerwecken gedachte.

Doch nicht zuletzt ist daran zu erinnern, dass die traditionelle katholische 
Volksfrömmigkeit gerade auf dem Lande immer noch ein fester Bestandteil 
des Lebens war: die kirchlichen Feiertage, die Namenstage, die Heiligen- und 
Marienfeste, Wallfahrten, Fronleichnamsprozessionen, das Weihnachtsbrauch-
tum mit einer für die Tschechen typischen liebevollen Pflege von Weihnachts-
krippen. 

7	 Svatováclavský sborník vydaný na památku 1000. výročí smrti knížete Václava svatého 
I., Praha 1934, S. 3.

8	 Im Jahre 863 kamen die griechischen Brüder Konstantin (als Mönch: Kyrill) und 
Methodios in das Großmährische Reich, um hier in Konkurrenz zur lateinischen 
Mission eine slavische durchzuführen; die von ihnen verwendete Sprache, das sog. 
Altkirchenslavische, beruhte auf dem slavischen Dialekt von Thessaloniki. Von Papst 
Johannes Paul II. wurden die Brüder 1980 zu Mitpatronen Europas erklärt.

9	 S. dazu eingehend Hultsch, Ein Russe in der Tschechoslowakei, S. 246-256.



33

Birger Petersen

Choral und Folklore

Melodik und Harmonik in der Orgelmusik Petr Ebens

Das umfangreiche Œuvre für Orgel, das Petr Eben hinterlassen hat und das 
vom kleinen Choralvorspiel und den liturgischen Zyklen wie den frühen Mes-
sen oder der Sonntagsmusik von 1958 über die Werke für Orgel und andere 
Instrumente bis hin zu den großen Zyklen wie Faust (1979/1980), Hiob (1987) 
oder Das Labyrinth der Welt und das Paradies des Herzens (2003) reicht, weist 
naturgemäß – und nicht zuletzt aufgrund der Spreizung seiner Entstehungsge-
schichte – eine Fülle von satztechnischen Situationen auf, die von der Adaption 
tradierter Techniken bis zur Hereinnahme avantgardistischer Mittel reichen. 
Tatsächlich ist festzustellen, dass Eben eine eigene musikalische Sprache ent-
wickelt hat, die sich aus unterschiedlichen Inspirationsquellen speist, darunter 
aber auch durch einen sehr spezifischen Umgang mit Modalität bedingt ist.1 Im 
Folgenden seien satztechnische Aspekte anhand von kurzen, repräsentativen 
Ausschnitten aus dem Orgelwerk Ebens im Kontext von liturgisch orientierter 
Musik sowie unter dem Blickwinkel der Musik seines Heimatlands untersucht.

1. Modalität und Harmonik

Der im katholischen Glauben erzogene Petr Eben übernahm bereits 1939, also 
im zehnten Lebensjahr, Pflichten als Chorleiter und Organist an seiner Heimat-
pfarrkirche St. Veit in Česky Krumlov (dt. Krumau), da der Kirchenmusiker 
zum Militär eingezogen wurde, und in den Sommer- und Weihnachtsferien 
im Zisterzienserkloster Schlierbach in Oberösterreich: Aus diesem Kontext 
stammt die tiefe Kenntnis des gregorianischen Repertoires, das Eben bei sei-
nem Studienaufenthalt an der Benediktinerabtei Solesmes 1966 oder 1973 im 
spanischen Montserrat erweitern sollte.2 Seine Abschlussarbeit im Rahmen 

1	 Vgl. Johannes Landgren, Music, Moment, Message: Interpretive, Improvisational, and 
Ideological Aspects of Petr Eben’s Organ Works, Göteborg 1997, S. 30.

2	 Vgl. Rudolf Walter, „Petr Ebens Vokal- und Orgelmusik für die Liturgie“, in: Musik 
und Gottesdienst 63 (2009), S. 258-264, hier: S. 258 f.



Choral und Folklore

34

seines Studiums in Prag war nicht zufällig die Symphonia gregoriana, das 
erste Konzert für Orgel und Orchester (1954).

Dass sich dem gregorianischen Repertoire entsprechend modale Kontexte 
in der Musik Ebens aufdecken lassen, erklärt sich somit nahezu von selbst. In 
der Vokalmusik ist dieser Befund besonders naheliegend. So greift etwa die 
fünfstimmige Motette Ubi caritas et amor (1964) in Duktus und Ambitus den 
Tonvorrat des 5. Modus auf:



pp

       


q



p

           

        

3
4

3
4

pp

pp

Eben, Ubi caritas et amor – T. 1-5

Der Satz in parallel geführten Quarten unter Berücksichtigung der ‚Quarta 
falsa‘ (T. 10) bedingt die für die Modalität des 15. und 16. Jahrhunderts rele-
vante Ambitusverschiebung (gleiches gilt für die Erweiterung des Tonmate-
rials um den Ton es‘), während die damit evozierte Harmonik derjenigen der 
Komponisten ähnelt, die sich – wie Hugo Distler oder Ernst Pepping – in den 
1930er und 1940er Jahren um die kirchenmusikalische Erneuerungsbewegung 
bemüht haben.3 Die Harmonik ist also hier durch die modale Orientierung des 
Satzes bedingt.

Die frühen Laudes (1964) nehmen in jedem Satz Bezug auf gregorianische 
Choräle. So bezieht sich der erste Satz auf das österliche Alleluia, der zweite 
auf „Gloria Patri et Filio“. Der dritte nimmt die Hymne Lauda Sion auf und im 
letzten Satz erscheint – erneut in österlichem Kontext – der Hymnus Christus 
vinxit, Christus regnat. Dabei arbeitet Eben gleich zu Beginn des ersten Sat-
zes auf harmonischer Ebene mit Quartsextmixturen – der von der in Oktaven 
geführten Oberstimme abgekoppelte Unterstimmensatz pendelt zwischen 
Quartsextakkorden über c und cis, über gis steht ein Akkord mit Sexte und 
Septime – und der Satz kulminiert in einem dissonanten Akkord über g:

3	 Zur Satztechnik Distlers vgl. Christoph Wünsch, Satztechniken im 20. Jahrhundert, 
Kassel 2009 (Bärenreiter Studienbücher Musik Bd. 16), vor allem das Kapitel „Struk-
turen im Umfeld der Tonalität“ (S. 17-24) und „Quartenakkorde“ (S. 28-32).



Birger Petersen

35

f

q 
3
4

4
4

3
4

3
4

4
4

3
4

Eben, Laudes – I, T. 1-5 (nur Harmonik)

Die Oberstimme wird im weiteren Verlauf (T. 7 f.) mit Quarten untersetzt, 
bevor das Pendel der Eingangsphrase um einen Ganzton nach oben versetzt 
wiederkehrt (T. 9 ff.). Zu Dreiklängen potenziert erscheinen Mixturen in den 
Manualen zu einem Pedal-Cantus-firmus am Schluss des Satzes. Der Eindruck, 
dass die gregorianische Orientierung der Komposition per se verknüpft ist mit 
der Idee einer Harmonik, die von Mixturen bestimmt wird, verstärkt sich im 
ersten Teil des dritten Satzes der Laudes. Der zugrundeliegende Choral, der 
am Satzbeginn noch einstimmig über dem Orgelpunkt a erklang, wird auf der 
Basis C mit Quarten unterschiedlicher Art unterfüttert und schließlich mit sehr 
tiefen großen Terzen:



mp

p



4
4

4
4

4
4

6
4

6
4

6
4

6 66 6
 p

6 66 6

66 6


6 6 6 6

Eben, Laudes – III, T. 15-19

Wenn im letzten Abschnitt des Satzes Dur- und Mollakkorde im Terzabstand 
ohne Bezug zum Cantus firmus verschoben werden, verselbständigt sich die 
Setzweise in Mixturen:



Choral und Folklore

36

f

4
4

4
4



b

Eben, Laudes – III, T. 72-76

Entsprechend setzt Eben dann im weiteren Verlauf pendelnd parallel verscho-
bene Moll- und Durakkorde (im Vierklang als Sekundakkorde unterschiedli-
chen Typs) als Begleitung zur Oberstimme im stilisierten Triosatz (T. 98 ff.). 
Die Kombination von Dur- und Mollakkorden hat dabei keinen Bezug zu der 
späteren Hommage à Dietrich Buxtehude (1987), die tonale Kontexte – auch 
ironisierend – überhöht; ob es sinnvoll oder notwendig ist, angesichts des Be-
funds die Werke Ebens von den Laudes an aufgrund ihrer Klanglichkeit einer 
eigenen Phase im Schaffen des Komponisten zuzurechnen,4 sei dahingestellt. 
Die Laudes nehmen die klanglichen Errungenschaften der elektronischen Mu-
sik auf;5 greifbar wird dieser Umstand mit dem Einsatz stark kontrastierender 
Registrierungsvorschriften, mit denen der Komponist die Klangwirkungen 
elektronischer Musik nachzuahmen sucht.

Der Abstand des Entstehungskontexts des Faust-Zyklus zur liturgisch ori-
entierten Musik zumal der späten fünfziger und sechziger Jahre kann kaum 
größer sein: Faust entsteht 1979/1980 im Auftrag des Wiener Burgtheaters zu 
dessen 200jährigem Bestehen 1976; Eben bearbeitet seine eigene Schauspiel-
musik. Die Musik ist also eigentlich keine genuine Orgelmusik, was – neben 
dem vollkommen anders gearteten Sujet als bei vergleichbaren Zyklen wie 
etwa Hiob oder dem späten Labyrinth der Welt – den Verdacht nahelegt, dass 
gregorianisches Material vollständig fehlt. Streng genommen handelt es sich 
dabei aber weniger um eine instrumentale Frage, sondern um eine lokale: Die 
Orgel spielt bereits in der Schauspielmusik eine wichtige Rolle, sei es als Re-
präsentantin der religiösen Ebene, sei es als Drehorgel-Derivat:

„Ich wollte die Polarität des Guten und Bösen in einer Person zum Ausdruck 
bringen, denn der Sinn von Goethes ‚Faust‘ ist gewiss nicht das Spiel zwi-
schen Gott und Mephisto um Faust, sondern der Kampf dieser Gegensätze 
in Fausts Innerem. Die Orgel vermittelt meistens nur erhabene Inhalte von 
tiefer Bedeutung. Bei Faust war ich gezwungen, durch sie das ganze farben-
reiche Lebensspektrum zu zeichnen … So wie wir bei Faust – und eigentlich 

4	 Vgl. Katerina Vondrovicová, Petr Eben. Leben und Werk, Mainz 2000, S. 71-75.
5	 Vgl. Claude Hermitte, „Thoughts on Laudes“, in: A Tribute to Petr Eben. To mark 

his 70th birthday year, hg. von Graham Melville-Mason, Burnham-on-Crouch 2000, 
S. 64-67.



Birger Petersen

37

bei jedem Menschen – eine erhabene und eine triviale Seite vorfinden, habe 
ich diesem Wandel auch die Orgel unterzogen, so dass nach den Sätzen des 
erhabenen und traditionell bedeutungsvollen Orgelklangs die Orgel plötzlich 
in ein Orchestriongetöse umschlägt, das banale Melodien von sich gibt.“6

In diesem Zusammenhang ist auffällig, dass sich Eben sehr wohl des gregori-
anischen Chorals bedient. Gleich zu Beginn des Prologs erscheint mit der Pal-
marum-Antiphon „Gloria, laus et honor“ ein Cantus firmus im toccatenhaften 
Satz. Der Cantus firmus bleibt für den gesamten Satz das motivische Material; 
dass auch die Quarten als Mixturklänge wieder erscheinen, verwundert nicht:

p


q





3

3

3 3

3

3

3

3

3 3

Eben, Faust – „Prolog“, T. 39-42

In gleicher Weise dient der Choral „Veni, creator spiritus“ als Materialquelle 
für den zweiten Satz des Zyklus’, „Mysterium“, der „mit starr-bizarren, tiefen 
Klängen, Faust’s magische Experimente ausdrückend, noch bevor der Satz mit 
der geheimnisvollen Welt des Erdgeistes belebt wird“,7 beginnt. Der atonale 
Beginn des Satzes wirkt so wie ein Gegensatz zur klaren modalen Struktur 
des gregorianischen Chorals:

q

pp

3
4

3
4



Eben, Faust – „Mysterium“, T. 1-8

Dass der „Osterchöre“ überschriebene vierte Satz des Zyklus’ einen Cantus 
firmus als Grundlage hat, nämlich Te Deum laudamus, erstaunt nicht; der 
achte Modus des Hymnus’ schlägt sich in der Komposition insofern nieder, 
als dass etwa in der Inszenierung der Melodie als Pedal-Cantus-firmus trotz 

6	 Zitiert bei Vondrovicová, Petr Eben, S. 90.
7	 Ebd., S. 219.



45

Michael Heinemann

Werkanalysen

Symphonia Gregoriana (Koncert pro varhany a 
orchestr č. 1 / 1. Orgelkonzert, 1953/54)

Am Anfang war die Gregorianik. Sich auf sie zu beziehen in einem Orgelwerk, 
ist fraglos ein Bekenntnis: zur Musik der katholischen Kirche, zu einer Musik 
zeitloser Gültigkeit. Zu Klängen, deren schlichte Diatonik nicht zu vereinnah-
men ist von politischen Systemen und die gerade dadurch in Verdacht geraten 
konnten, alternative Ideologien zu proklamieren. Zudem relativierte die Beglei-
tung eines großen Orchesters den Bezug zur Tradition und machte das Werk 
aufführbar auch in Konzerthallen und säkularisierten Kirchen.

Bekenntnis und Verbergung zugleich also. Der Bezug auf die Gregoria-
nik, den Petr Ebens Orgelkonzert im Titel trägt, war nicht allzu öffentlich zu 
machen. Doch hätte es der Restriktion der Machthaber in der sozialistischen 
Tschechoslowakei kaum schon bedurft, um einen Gestus zu kaschieren, der 
allenfalls im zweiten Satz deutlich wird. Aber auch hier ist das vielfach wieder-
holte Motiv nur dem Kenner als Litanei-Formel verständlich; dem weniger mit 
den Traditionen des katholischen Kultus vertrauten Hörer kann die Insistenz, 
mit der die kurze melodische Formel repetiert wird, als Ausdruck eines Tan-
zes erscheinen, der sich mit der Position eines Scherzos in einem Werkzyklus 
unschwer verbindet.

Diese scheinbare Unbestimmtheit ist Programm. Sie erlaubt den Rekurs 
auf Themen und Motive eindeutiger Provenienz, die jedoch in der komposi-
torischen Ausarbeitung so weit objektiviert werden, dass sie, zu autonomem 
Material geronnen, nur dem, der mit dem Repertoire des gregorianischen 
Kirchengesangs vertraut ist, ihre genuine Intention noch vermitteln. Der spi-
rituelle Impuls, der die Komposition bedingt haben mochte, ist im Notentext 
weitgehend sublimiert, kann jedoch performativ rekonstruiert und damit auch 
für das Publikum aktualisiert werden: ein Modus, der dort besonders nahe-
lag, wo die unverhohlene Bezugnahme auf geistliche Traditionen nicht nur 
öffentliche Aufführungen, sondern, ungleich direkter, die Bedingungen der 



Werkanalysen

46

Möglichkeit künstlerischer Arbeit mit unmittelbaren Konsequenzen für die 
Subsistenz gefährdete.

Der Bezug zur Gregorianik, den Eben im Titel so deutlich artikulierte, dass 
ihn die Staatsführung zur Tilgung des Adjektivs nötigte, drängt sich im ersten 
Satz („Moderato“) dieses Orgelkonzerts keineswegs auf. Der verhaltene Beginn 
im Pianissimo des Orgelpedals legt weder ein Metrum noch gar ein Thema 
nahe, das kaum schon als Intonation oder als Initium eines gregorianischen 
Gesangs zu identifizieren wäre. Lediglich der Grund ist bereitet für eine spie-
lerische, ähnlich indifferente Figuration einer Oberstimme, deren kurze moti-
vische Zellen eine Affinität zum Melos des gregorianischen Chorals nur wegen 
des Titels dieses Orgelkonzerts suggerieren. Was fehlt, ist eine Phrasierung 
des melodischen Kontinuums, das auch rhythmisch nicht weiter differenziert 
wird. An den alten Kirchengesang erinnert allenfalls die modale Struktur, doch 
selbst als Jubilus eines Alleluja wäre die Figuration nicht zu identifizieren, da 
es an Trennschärfe der Motive ebenso fehlt wie an einem Telos der melodi-
schen Entwicklung. Die Fortführung solcher Bewegungszüge, erweitert um 
eine zweite Stimme, die eher in Seitenbewegung als kontrapunktisch angelegt 
ist, macht deutlich, hier wird im absichtslos kreisenden Ostinato zunächst ein 
klanglicher Hintergrund entwickelt, der den Einsatz eines veritablen Themas 
vorbereitet. Dieses nun entfaltet sich, ebenfalls aus dem Pianissimo, in den 
Geigen: periodisch strukturiert, in weiten gesanglichen Linien, die allenfalls 
im Verzicht auf ein festes Taktschema eine Ableitung aus dem Melos der 
Gregorianik bekunden. Immerhin ist nun bereits zweifaches Material zur 
motivischen Verarbeitung exponiert, und die Gegenüberstellung von liedhafter 
Melodik und einer Figuration, die Mixturklänge sukzessiv verdichten, wird 
ergänzt durch die anfangs so unscheinbar wirkenden Wechselnoten im Pedal, 
die durch distinkte Artikulation Profil gewinnen. Eine konsequente Zuweisung 
dieser Motive und Themen zu verschiedenen Klanggruppen respektive dem 
Soloinstrument erlaubt einen reich gefächerten Dialog, der den ersten Teil 
dieses Eingangssatzes bestimmt.

Einen zweiten großen Abschnitt dominiert die Orgel mit einer Passacaglia, 
in der die drei bislang vorgestellten Motive entwickelt werden. Die Bassfigur 
erscheint zum achttaktigen Ostinato ausgearbeitet, die Figurationen werden aus 
anfänglich ruhigem Duktus heraus rekonstruiert, und das liedhafte Melos ist in 
den kadenziellen Einwürfen der Streicher aufgehoben. Die parataktische Anla-
ge der Passacaglia erleichtert nicht nur die Gegenüberstellung von Soloinstru-
ment und Orchester, sondern auch die Intensivierung motivisch-thematischer 
Arbeit. Dabei bleibt die Zuordnung des Materials an die unterschiedlichen 
Klangkörper mitsamt einer deutlich unterschiedenen Faktur zunächst konstant: 
Polyphonie, die der Orgel traditionell eignet, kontrastiert einem lichteren Satz 
des Orchesters und erlaubt die Ausbildung musikalischer Gestalten, die gemäß 
vertrauten Verfahren thematische Konflikte initiieren. Dabei setzt Eben zu-



Michael Heinemann

49

sind verschiedene Modelle konventioneller Formen in einer vielteiligen para-
taktischen Anlage übereinandergelagert. Weiterhin bleibt die Orientierung an 
der Gregorianik für die Ausprägung des Melos virulent: Charakter von Into-
natio und Psalmton, von Hymnus und Jubilus prägen die Gestalt der Themen, 
ohne dass schon einzelne Gesänge als Vorbild auszumachen wären, ohne dass 
aber auch bei Unkenntnis der Traditionen des gregorianischen Gesangs dessen 
Duktus unmittelbar evoziert würde. Dem bietet zudem das Passagenwerk des 
Soloinstruments Einhalt, weniger schon durch sein melodisches Material (das 
wie im Eingangssatz durchaus modale Strukturen aufweist) als durch dessen 
rhythmische Ausformung. Weder das mitunter ziel- und beziehungslos wirken-
de Kreisen noch auch schon ein bisweilen sehr profilierter Rhythmus können 
schon mit einer Idee konvergieren, die sich um die Mitte des 20. Jahrhunderts 
mit gregorianischem Choral verband. Dessen Charakteristika sind für den 
Kenner weiterhin so prägnant wie dem Nicht-Spezialisten kaum ansatzweise 
ersichtlich. Oder nur als Idiom, das für das Instrument typisch ist, auszuma-
chen. Vielleicht auch deshalb verzichtet Petr Eben auf eine Differenzierung 
der Rhythmik, die selbst in den Solopassagen der Orgel meist das Metrum 
unterstützt. Da auch die Harmonik kaum je ungewöhnliche Wendungen zeigt, 
kann das Stück, so wirkungssicher es auch angelegt ist, kaum beanspruchen, 
den Diskurs eines Komponierens für Orgel um die Mitte des 20. Jahrhunderts 
zu erweitern. Dazu fehlen innovative Elemente in Faktur und Klang, nicht 
zuletzt eine Straffheit der formalen Konzeption, die aufs Symphonische spä-
ter Romantik setzt, sie jedoch auch hinsichtlich ihres Gehalts nicht erreicht. 
Vielleicht aber ist es gerade dieser symphonische Gestus, den der Titel des 
Konzerts ausweist, der die Voraussetzungen schafft, einschlägig konnotiertes 
Material der Gregorianik zu rekrutieren, um es – in doppelter Mimikry des 
Komponisten, der Integration vorgibt, doch subtil ein alternatives Idiom meint 
– nach Maßgabe klassisch-romantischen Handwerks durchzuführen und durch 
solche Arbeit zugleich seine Provenienz zu kaschieren.

Musica dominicalis / Nedělni huba / Sonntagsmusik (1956/58)

Ausgangspunkt und steter Rückhalt der vier Sätze, die sich zu einer veritablen 
Orgelsymphonie verbinden, sind wiederum Stücke aus dem gregorianischen 
Repertoire. Elementar, doch zumindest auch auditiv im ersten Satz genau zu 
identifizieren: das Kyrie (identisch mit dem Ite missa est, der Entlassungsfor-
mel am Ende der Messfeier) der 11. Messe „Orbis factor“, für alle Sonntage im 
Jahreskreis. Allerdings wird sein prägnantes Initium – die Umkreisung eines 
Tones (ungeachtet der Textunterlegung ein Doppelschlag) mit anschließendem 
Quintfall – anfangs kaum erkennbar. Zu irritierend ist eine Begleitung, die sich 
nicht nur auf Quartparallelen beschränkt, sondern in der linken Hand einen 
chromatischen Kontrapunkt ergänzt, dem zunächst nur ein Ton zum zwölf-



Werkanalysen

50

tönigen Total fehlt. Im zweiten Anlauf vervollständigt sich die dodekaphone 
Summe und vergrößert die Fülle rauer Klänge umso mehr, als am Ende dieser 
kleinen Phrasen immer schärfere Dissonanzen unaufgelöst bleiben. Nicht die 
Exposition eines Themas in der Klarheit einer Ausgangsgestalt steht mithin am 
Anfang, sondern mit einer klanglichen Geste die Vorstellung eines Potentials, 
das in zeitgenössischer Kommentierung aufleuchtet. Eine Beschränkung auf 
das Melos der Gregorianik hätte schon zu Beginn die spätere Einführung von 
Chromatik kaum mehr legitimieren können; so aber wird durch die Rücksichts-
losigkeit, mit der Mixturklänge Dissonanzen generieren, bereits im ersten Takt 
deutlich, dass nicht erst ein Ausgleich von Modalität und Funktionsharmonik 
angestrebt ist, sondern Eben durch eine Verbindung von Archaik und freier To-
nalität eine Überzeitlichkeit intendiert, die sich im Klang der Orgel objektiviert.

In Kenntnis des besagten gregorianischen Kyrie ist die Weiterführung 
des Tonsatzes auf dem Nebenmanual als Übernahme der „eleison“-Phrase 
erkennbar: Die lineare Ausfüllung des Quintfalls in entgegengesetzter Be-
wegungsrichtung wird zugleich zum Kontrapunkt des Initiums. In der Folge 
dienen vertraute Techniken motivisch-thematischer Arbeit von Sequenz und 
Abspaltung (der Reduktion des Themas schließlich nur mehr auf einen Halbton) 
in klanglich reduzierter Zweistimmigkeit der Vorbereitung eines neuerlichen 
Eintritts des Kyrie-Motivs in der Oberstimme, das nun bereits umso deutlicher 
zu identifizieren ist, als die Nebenstimmen – funktional nachgeordnet – seinen 
Auftritt unterstützen.

Dasselbe Vorgehen wiederholt sich, nun freilich vielfach gesteigert. Die 
Bewegungsintensität verdichtet sich, die Zahl der Stimmen ebenfalls; das Ska-
lenmotiv erscheint triolisch, im Kanon der Oktave, und die schon von Beginn 
bekannten chromatischen Linien prägen einen Kontrapunkt aus. Das Material 
aller Stimmen erscheint auf diese Weise durch die kurze Eingangsphrase de-
terminiert. Wieder dient die Imitation nur der Vorbereitung des Einsatzes des 
Hauptthemas, das nun mit der Wucht des Pedals (verstärkt durch ein Zungen-
register) vollständig und in erhabenem Duktus eintritt.

Dass sich ein Kontrapunkt aus dem „eleison“-Motiv speist, ferner dessen 
Imitation und chromatische Durchdringung weitere Dimensionen ergänzen, 
markiert diese Phrase als Kulminationspunkt bisheriger Entwicklungen und 
eröffnet, da nun sowohl über das Material als auch die Figurationen aufgeklärt 
wurde, den Weg zu einer rückläufigen Verknappung der Phrasen, die zugleich 
einer Stretta dienen. Die Mixturklänge vom Anfang, nun hinsichtlich ihrer 
Struktur und ihrer Funktion verständlich, können mit einem Pedalmotiv, das 
aus dem Christe eleison gewonnen wird, alternieren; das Kopfmotiv erscheint 
auf einen Doppelschlag reduziert, der die Taktschwerpunkte akzentuiert.

Eine Fortsetzung der Fantasia aber erfordert die Einführung neuen Ma-
terials. Eine anapästische Rhythmisierung des Skalenmotivs initiiert einen 
Abschnitt instrumentaler Spielfreude, gelassener und in seinen Strukturtönen 



Werkanalysen

96

Job for Organ / Job / Hiob (1987)

Eines der eindrücklichsten Bücher des Alten Testaments erzählt die Geschichte 
von Hiob, einem dank großer Familie, Gesundheit und Wohlstand als glücklich 
und zufrieden geschilderten Menschen, dessen Festigkeit im Glauben einer 
Prüfung unterzogen wird. Satan zweifelt an der Unverbrüchlichkeit, mit der 
Hiob seinem Gott die Treue hält: Im Falle von Unglück, Not und Leid werde 
auch der Frömmste wankelmütig. Doch es braucht lange, bis Hiob erschüttert 
wird. Weder der Verlust zahlreicher Kinder noch seines gesamten Besitzes 
lassen ihn schon irre werden. Erst als er selbst körperliches Leid erfährt, be-
ginnt er zu schwanken, wird aber von Gott zur Einsicht geführt, dass alles, 
was ihm widerfahre, weder sein eigenes Verdienst noch sein Verschulden sei. 
Vielmehr wisse Gott sein Geschick zu lenken; da Hiob dieses Walten demütig 
anerkennt, wird er erneut mit reichem Besitz gesegnet.

Petr Eben griff diese Geschichte auf, da ihn, wie er in einem Kommentar 
schreibt, nach der Auseinandersetzung mit Faust das Sujet vom Menschen, der, 
vom Satan probehalber in Extremsituationen geführt, letztlich nicht scheitert, 
wenn er sich der Fürsorge Gottes anheimstellt, weiterhin beschäftigt habe. 
Faust, schuldig geworden durch Hybris, erkennt sein Vergehen und findet 
Gnade; Hiob, nicht durch eigenes Verschulden in tiefstes Unglück geraten, 
wird wieder in seine Besitzstände eingesetzt, weil auch er die Allmacht Gottes 
akzeptiert. Faust reuig und gottesfürchtig zu zeigen, ist allerdings Ebens sub-
jektive Deutung des Stoffes, und im unschuldig leidenden Hiob ein Vorbild der 
Passion Christi zu erkennen, deutet ebenfalls auf eine sehr persönliche Lesart, 
die sich in seinen Erläuterungen zu diesem Stück spiegelt. Wiederum kann 
offen bleiben, ob und in welcher Weise diese Interpretation autobiographisch 
oder soziokulturell motiviert war.

Ähnlich wie die Faust-Musik folgt auch Ebens Hiob eng dem Text, der bei 
Aufführungen des Werks zwischen den einzelnen Stücken gelesen werden 
kann. Zum Verständnis ist die Kenntnis der Vorlage allerdings unabdingbar. 
Die Sätze sind so plakativ und suggestiv gestaltet, dass sie als spontane Um-
setzung des Themas gelten können; andererseits tendiert dieses Verfahren von 
Illustration mitunter zu einer gewissen Naivität, wenn die aufgewandten Mittel 
allzu drastisch wirken und eine weiterreichende Erschließung der Thematik 
kaum mehr erkennbar ist. Unter den Vorzeichen eines Mysterienspiels aber, zu 
dem die Orgel eine „Bühnenmusik“ liefert, wird Ebens Hiob seine Wirkung 
gewiss nicht verfehlen.

So beginnt der erste Satz (Schicksal) mit der Gegenüberstellung eines mar-
kanten, doch seltsam holprigen Pedalthemas, das nach mehreren verminderten 
und übermäßigen Sprüngen schließlich auf der zweittiefsten Taste endet, und 
eines deutlich gefassteren, ebenso kraftvoll vorgestellten Motivs in den Manu-
alen, das Dur-Quartsextakkorde fast fanfarenhaft exponiert. Leicht ist nachzu-



Michael Heinemann

97

vollziehen, dass hier ein Kontrast zweier Sphären intendiert ist, die aufgrund 
ihrer strukturellen (Un-)Ordnung einschlägige Wirkungsmächte musikalisch 
repräsentieren können. Kompositorisch erfolgt die Konfrontation der beiden 
Gedanken in einer Toccata, deren Material konsequent aus den wenigen bisher 
exponierten Motiven entwickelt wird. Die Spielfigur im Manual kombiniert 
die Dreiklangsfigur des positiv konnotierten Themas mit den verminderten 
Intervallen des Basses. Das auf Akkordtönen basierende erste Thema wird zur 
melodieführenden Oberstimme, die auf das Satans-Motiv reagiert, indem nun 
auch hier verminderte Intervalle integriert werden. Das negativ besetzte Bass-
Thema ist in den zu Zeiten nur kurz angespielten Pedal-Tönen präsent. Der 
Konflikt verschärft sich, wenn das auf seine Substanz reduzierte Bass-Motiv 
zu einem Ostinato ausgeformt wird, über dem simultan das Gottes-Thema, 
dessen transzendentalen Verweisungszusammenhang ein ternäres Metrum 
noch deutlicher macht, erklingt. Ein engstufiges drittes Motiv intensiviert im 
Gegenrhythmus die Dramatik und die Komplexität dieser zentralen Passa-
ge. Nicht Reprise, sondern Überhöhung der eingangs exponierten Gedanken 
meint der Schlussteil. Das Gottes-Thema wird in seiner metrischen Ordnung 
wiederaufgenommen, seine Akkorde nun aber über die Fläche des gesamten 
Manuals gespreizt; „Satan“ ist als Basis der mehrfach interpolierten komple-
xen Kulminationsstelle weiterhin präsent. Die Gegenüberstellung kann, der 
biblischen Vorlage entsprechend, an diesem Punkt noch keine Lösung finden. 
Die beiden musikalischen Gedanken bleiben unvermittelt. Das Bass-Thema 
hat seine Virulenz behauptet, trotz eines immer weiter ausgreifenden Manu-
alparts. Oder, in hermeneutischer Interpretation des Satzes: Zu Beginn des 
Stückes werden die Personen des Dramas gezeigt; dabei erweist sich der Teufel 
ebenso selbstgewiss wie hartnäckig. Den Streit nimmt er auf, und keineswegs 
schon ist die Macht Gottes stark genug, ihn zu bändigen. Deutlich aber wird 
das Potential beider: die Wandlungsfähigkeit des Diabolus, seine Fähigkeit zu 
rhythmischer Diversifikation bis hin zu Verbergung und Entstellung einerseits, 
demgegenüber die Möglichkeit, mit dem Ambitus und einem reichen Spektrum 
von Harmonien neue, alternative Klangräume zu erschließen, auf Seiten eines 
Gottes, der schon durch die Prägnanz seines Auftritts keine Zweifel an seiner 
Macht aufkommen lässt.

Der zweite Satz (Gesinnungstreue) thematisiert die Anfechtungen, denen 
Hiob ausgesetzt ist und denen er stets ergeben das Lob Gottes entgegenhält. 
Clusterhaften dunklen Passagen, Erschütterungen nachgerade körperlich ver-
mittelnd, alterniert die Intonation des österlichen Exsultet, einstimmig, pia-
nissimo, in extrem hoher Lage. Dass das Derivat aus dem gregorianischen 
Choral chromatisch kontaminiert wird, soll zeigen, das Gotteslob bleibt nicht 
unbeschädigt von den immer drängenderen Interpolationen: eine musikalische 
Umsetzung der Hiobs-Botschaften und des unveränderlichen Gottvertrauens, 
die fraglos leicht fasslich ist, doch einer gewissen Plattheit nicht entbehrt. 



Werkanalysen

112

Das zweite Präludium basiert auf der Fortsetzung des gregorianischen 
Gesangs: „Ideo iure iurando fecit illum Dominus“ („deshalb erhöhte ihn der 
Herr durch einen Eid unter seinem Volk“). Wieder wird aus der Melodie der 
Antiphon ein Motiv destilliert, das, in einer eintaktigen Phrase gefasst, viel-
fach sequenziert, in der Folge auch diastematisch variiert wird, ohne dass die 
Umrisse schon verändert würden. So lassen sich im Wechsel von Lagen und 
Stimmenzahl kleinere Perioden gestalten, im Weiteren durch das Alternieren 
mit einem flinken Gegenmotiv, das doch nur eine diminuierte Variante des 
nun hinlänglich bekannten Materials ist, ein kurzweiliges Stück generieren, 
das mit den bewährten Mitteln plakativer Pedaleinsätze in größeren Noten-
werten sowie einer Organo-Pleno-Fassung der oktavverdoppelten Antiphon 
eine wirkungsvolle Schlusssteigerung ausgestaltet.

Die beiden knappen Stücke von kaum 2½ Minuten Spieldauer erscheinen 
weniger als minutiös ausgearbeitete Kompositionen denn als Improvisationen, 
deren Niederschrift den außergewöhnlichen Anlass ihrer Entstehung zu do-
kumentieren sucht.

Four Biblical Dances for Organ / Biblické 
tance / Vier biblische Tänze (1990/91)

Tänze auf der Orgel zu spielen, kann sich auf eine Tradition der Verwendung 
des Instruments außerhalb von Kirche und Liturgie beziehen, die bis in die 
Antike zurückreicht; und selbst wenn Berichte aus der Bibel über Orgelspiel 
oder -musik fehlen, lässt sich suggerieren, dass bei Festen, auf denen getanzt 
wurde, Orgeln mitgewirkt haben könnten. Freilich ist dabei nicht an Instrumen-
te zu denken, die gegenwärtigen Bauformen entsprächen und differenziertes 
Spiel zuließen; und Musik ist ohnehin nicht überliefert. Möglich aber erscheint, 
sich eine Szenerie vorzustellen, in der Orgeln gespielt hätten, und zumal mit 
Solostimmen moderner Instrumente einen mutmaßlichen Klang zu imitieren. 
Eine historische Fantasie also ist es, die Petr Eben mit diesem Zyklus von vier 
Tänzen vorlegt, ein Versuch, einige Kapitel aus der Bibel musikalisch zu il-
lustrieren. Dass die einzelnen Stücke ihrerseits Charaktere annehmen, die den 
Teilsätzen einer Symphonie ähneln, ist wie in früheren Werken Ebens gewiss 
kein Zufall, sondern der Versuch, für die Abfolge ein bewährtes Formmodell 
zu adaptieren.

Zusätzlich orientieren sich die Stücke an Bibelversen, die den einzelnen 
Sätzen vorangestellt werden; zum Verständnis der Kompositionen sind sie 
umso notwendiger, da sich weder ihr Verlauf, noch schon ihr Gehalt leicht 
erschließen. Denn der tänzerische Gestus prägt nur Teile der Stücke und domi-
niert sie weit weniger als etwa die fulminanten Tänze Jehan Alains, vielleicht 
die bekanntesten Beiträge zu diesem Genre im 20. Jahrhundert. Vielmehr 
führt Petr Eben einen Ansatz fort, den er bereits bei seinen Faust- und Hiob-



Michael Heinemann

113

Paraphrasen erprobt hatte; diesen beiden Zyklen – insbesondere dem letzteren 
– nun ein freundliches Pendant beizugesellen, war ihm explizit ein Anliegen. 
Doch enthalten die biblischen Szenen, die er auswählt, ihrerseits oft zu wenig 
Handlungsmotive, als dass sich eine dramaturgisch stringente Programmmu-
sik ergäbe: ein nicht unproblematischer Ansatz mithin, der zu langen, meist 
parataktisch angelegten Stücken führt, denen ungeachtet ihrer hohen hand-
werklichen Qualität eine gewisse Hermetik eignet. Weder funktionieren sie 
als Musik eines Virtuosen, dessen tänzerischer Überschwang dem Instrument 
perkussive Aspekte abnötigt; noch aber auch ist das Sujet, das sie umzusetzen 
versuchen, so klar, dass es sich rasch durch klangliche Chiffren vermittelte.

So nimmt der erste Tanz dieses Zyklus Bezug auf den Bericht, dass David 
die Bundeslade, Insignium von Religion und Herrschaft, überführt habe und 
im Anschluss – wohl spontan, da in unangemessener Kleidung – zu tanzen 
begonnen habe (2 Sam 6, 14-15). Dieser Plot, seinerseits schon einigermaßen 
kryptisch, führte zur Idee einer Gegenüberstellung zweier Themen: Signalmo-
tive von Trompeten kennzeichnen den „königlichen“ Status, auf hebräischer 
Folklore beruhendes Material wird zum Ausdruck des nicht auf äußere Kon-
vention achtenden David. Doch sind die beiden musikalischen Gedanken zu 
wenig profiliert, um die intendierten Sphären zu beglaubigen, auch fehlt es an 
einer plausiblen Begründung für die Notwendigkeit, die Themen miteinander 
vermitteln zu müssen – es wäre denn, der arg trivial geratende Tanz solle einer 
Kritik verfallen, derzufolge es einem Regenten nicht zustehe, sich in einer 
seiner Funktion wie gleichermaßen angesichts eines Sanktuariums unange-
messenen Weise zu gerieren. Oder der Aufwand kompositorischer Arbeit, die 
der Tanz erleidet, führte zu dessen Nobilitierung, auf dass die spontane Freude 
an Dignität gewinne.

Ungeachtet der Vorgabe eines Programms aber ist die kompositorische Dra-
maturgie leicht nachzuvollziehen: Die solistische Trompetenstimme ist nicht 
nur durch Dreiklangs-Motive und punktierte Rhythmen, klare Syntax und 
prägnante akkordische Begleitung charakterisiert, sondern auch ein reiches 
Melos, das binnen kurzem das chromatische Total einschließt (dadurch aber 
zugleich an Prägnanz einbüßt). Nach einer Überleitung, deren Intensität durch 
Isolierung thematischer Motive und Verdichtung der akkordischen Begleitung 
zunimmt, erhält der Tanz Davids die Funktion eines Seitensatzes: klanglich 
wie hinsichtlich seiner Faktur offenkundig eine Alternative zum ersten Thema. 
Bis zur Einstimmigkeit und auf geradezu simple Tonwiederholungen reduziert, 
rekurriert das Seitenthema auf ein hebräisches Tanzlied, ergänzt in einem 
zweiten Teil um eine schnelle Drehfigur; die Begleitung erschöpft sich in der 
Wiederholung eintaktiger Pattern. Damit ist nun hinreichend Material expo-
niert, um kleinteilig in mehreren Phrasen Kombinationen der musikalischen 
Gedanken im Sinne weniger von Durchführungen als Couplets zu formulieren. 
Denn der Tanz wird wiederholt aufgenommen und scheint seinen Impetus dann 



139

Petr Eben

Werkkommentare

Editorische Vorbemerkung

Petr Eben hat zu vielen seiner Werke wiederholt Kommentare geschrieben: als 
Vorworte zu den Notenausgaben, in Programmheften und Booklets zu CD-
Produktionen. Dabei variieren Umfang und Diktion seiner Äußerungen dem 
Anlass und dem Medium entsprechend. Gelegentlich gibt er nur knappe Infor-
mationen zur Entstehung und zum Aufbau eines Werks, mitunter bereichert 
er seine Ausführungen um detailliertere Hinweise zur Komposition. Da ein 
textkritischer Vergleich nicht angestrebt ist, wurden für den vorliegenden Band 
jene Versionen ausgewählt, die geeignet schienen, ein Verständnis der Werke 
zu vertiefen. Für weitergehende Studien sei auf die im Literaturverzeichnis 
genannten Arbeiten verwiesen.

Symphonia Gregoriana (Koncert pro varhany a 
orchestr č. 1 / 1. Orgelkonzert (1953/54)

Der Originaltitel des 1. Orgelkonzertes hieß eigentlich „Symphonia gregoriana 
für konzertante Orgel und Orchester“. Aber weil dieser Titel bei uns in der 
Vergangenheit Anstoß erregte, musste die Bezeichnung „Orgelkonzert“ be-
nutzt werden. Ich schrieb diese Komposition 1953 als mein erstes Orgelwerk, 
im Alter von 24 Jahren, in der Zeit der stärksten Verfolgung der Kirche und 
Verachtung der Orgel. Und so konzipierte ich diese Symphonie als Loblied 
Gottes und Preis der Orgel.

Der erste, längste Satz ist eine Kombination der Sonatenform mit polyphonen 
Formen: Das Seitenthema trägt in der Exposition die Form einer Passacaglia, 
in der Reprise die einer Fuge; der ganze Satz ist eingerahmt von einer breit 
angelegten Introduktion, die sich am Schluss als Coda wiederholt. Diese Musik 
ist wesentlich von der melodischen und rhythmischen Struktur der Gregorianik 
inspiriert.



Werkkommentare

140

Die Architektur der Symphonie verlangt meist einen rhythmischen Scher-
zosatz. Da mir dieser aber weder zum Inhalt noch für die Orgel passend er-
schien, ich aber das rhythmische Element nicht entbehren konnte, wählte ich 
die Form der Litanei aus dem gregorianischen Gesang. Sie gab mir mit ihren 
kurzen Anrufen und den sich stets wiederholenden Antworten „ora pro nobis“ 
die Gelegenheit, die Orgel in die Anruf- und Antwortstruktur als Partner des 
Orchesters einzubauen. Die flehentlichen Rufe werden drängender und steigern 
sich am Ende des 2. Satzes zu einem dreimaligen Aufschrei „peccatores“ im 
Fortissimo des Orchesters; dann verebbt die Dynamik bis hin zu den leisesten 
Paukenschlägen, die mit ihren regelmäßigen Schritten den zweiten Satz mit 
dem dritten verbinden. Dieser zitiert frei den Ausklang der Litanei – das Agnus 
Dei, das nach der Erkenntnis der eigenen Schuld eine demütige, stille Musik 
erklingen lässt. Auch die Orgel ist hier nur mit leisen, schlichten Passagen 
oder in der Funktion einer Begleitung der Solo-Violine oder des Violoncellos 
vertreten.

Der vierte Satz ist der eigentlich konzertante Satz der Orgel, aber trotz sei-
nes vorherrschend virtuosen Charakters wird auch in ihm ein choralmäßiges 
Thema bedeutungsvoll exponiert. Der Satz endet mit einer festlich-feierlichen 
Coda, einem Jubel des Orgelklanges, wie man ihn wohl nur in jugendlicher 
Begeisterung – ohne Rücksicht auf zeitliche, modische Stilelemente und in 
bewusstem Trotz gegen die herrschende Ideologie – schreiben kann.

Musica dominicalis / Nedělni huba / Sonntagsmusik (1957/58)

Mit dem Titel „Sonntagsmusik“ – Musica dominicalis – wollte ich andeuten, 
dass es sich bei diesem Werk nicht um eine alltägliche, sondern festliche künst-
lerische Aussage handelt. Formell ist das Werk eine Orgel-Symphonie mit vier 
Sätzen. Der 1. Satz arbeitet sehr konzentriert mit einem gregorianischen Thema 
„Ite, Missa est“, was für jeden Sonntag des Jahres gebraucht wird und deshalb 
mit der Sonntagsmusik eben zusammenhängt. Ich benütze hier beide Motive 
dieses Themas als markanten Kontrast: „Ite“ beginnt im Tutti, „Missa est“ im 
Piano, später dann so, dass das „Ite“ im Pedal erklingt und dazu das „Missa est“ 
in den Manualen. Natürlich arbeite ich mit den gregorianischen Motiven frei 
musikalisch, so dass ich sie auch in schnelle Rhythmik umwandle. Am Ende 
des Satzes erklingt eine Kadenz in Bitonalität und nach ihr hört man dann als 
Abschluss das Thema wieder im Tutti mit vollen Akkorden. Der zweite lang-
same Satz bringt in leiser Dynamik zwei eigene Themen, die zwar keine Zitate 
sind, trotzdem aber der Gregorianik nahe sind. Im weiteren Verlauf kommt es 
zu einer mächtigen Steigerung, und bei diesem Höhepunkt mit glockenhaften 
Klängen erklingt nach einigen Akkorden wieder das Thema des ersten Satzes.

Wie die beiden Phantasien durch ein gemeinsames Thema verbunden sind, 
so gehören auch die beiden letzten Sätze innerlich zusammen. Bei der Sym-



Werkkommentare

154

Weihnachtslied „Good King Wenceslas“, in dem unser König und National-
held besungen wird. Diese Melodie legte ich meinem Voluntary zugrunde in 
der Hoffnung, dass sich die in der Melodie äußernde Freude auch in meinen 
Variationen widerspiegelt.

Job for Organ / Job / Hiob (1987)

Nach dem Orgelzyklus Faust war es mir ein Bedürfnis, mich mit derselben 
Thematik – einer Wette Satans mit Gott um das Los des Menschen – noch 
einmal auseinanderzusetzen und dies mit seinem alttestamentarischen Vorbild. 
Faust verließ sich auf seine eigenen Kräfte und scheiterte, Hiob nahm das Leid 
demütig an und war siegreich.

Das Buch Hiob fesselte mich aus drei Gründen: einerseits wegen seiner so-
zialen und theologischen Revolution, die es damals bedeutete; denn bis dahin 
galt jeder Arme und Kranke, jeder Leidgeprüfte als der von Gott Verlassene 
und Gestrafte. Der Autor des „Buches Hiob“ stellte sich erstmalig auf die Sei-
te des Armen, des Betroffenen, und formulierte mit seinem Werk eine völlig 
abweichende These: das Leid als Los, mit welchem wir fertig werden müssen, 
das jedoch keinesfalls die Würde des Menschen mindert.

Andererseits war ich tief beeindruckt von der tiefen Dramatik dieses Buches, 
das ein für allemal den Schlüssel zum Überstehen einer Glaubensprobe gibt, 
und schließlich finde ich dieses Buch höchst aktuell, weil es die Antwort auf 
eine der schwierigsten Lebensfragen bis in unsere Zeit gibt: Warum kann guten 
Menschen Böses widerfahren?

Das Buch zeigt nicht nur die Geringfügigkeit des persönlichen Leidens im 
Zusammenhang des Weltgeschehens, sondern vor allem Gott, der auf der Seite 
des Leidenden steht, der von Hiob nicht verlangt, das Leiden gutzuheißen, 
sondern nur, es zu ertragen, und der sich als derjenige offenbart, der mit-leidet, 
mit-trägt und hilft, das Leiden zu überstehen.

Ich habe diesen kontrastreichen Stoff in 8 Sätze geteilt, deren Inhalt jeweils 
ein Zitat aus dem Buch Hiob als Motto ausdrückt.

1. Satz – Schicksal

Und Satan sprach zum Herrn: Führe einmal einen Schlag und triff Hiob und 
all sein Hab und Gut, und er wird dir ins Gesicht fluchen.

Der Satz beginnt mit dem Schicksalsmotiv Hiobs in einem rauen Zungenre-
gister des Pedals und endet nach einem bewegteren Mittelteil mit demselben 
Motiv, das nun über die ganze Klangfläche der Orgel verteilt ist.



Petr Eben

159

Four Biblical Dances for Organ / Biblické 
tance / Vier biblische Tänze (1990/91)

Nach dem tragisch gestimmten und eher introvertierten Zyklus Hiob wollte ich 
in meinem nächsten Zyklus etwas mehr Aufgelockertes schreiben. Da mich von 
jeher das rhythmische Moment des Orgelspiels inspiriert hat, wählte ich das 
in der Orgelliteratur seltener angewandte Genre der Tänze. Die Orgel und der 
kirchliche Raum führten mich aber dazu, den spirituellen Charakter bewahren 
zu wollen, und deshalb entnahm ich die Tänze dem biblischen Geschehen.

1. Davids Tanz vor der Bundeslade

Dieser Satz enthält zwei Hauptthemen, die in einem starken Kontrast zuein-
ander stehen. Das erste Thema drückt den feierlichen königlichen Charakter 
aus – eine Fanfare im Trompetenregister. Nach einem Übergang mit rhyth-
misch akzentuierten Akkorden erklingt das zweite Thema, eine orientalisch-
tänzerische Melodie, die hebräischen Volksliedern ähnelt; sie schildert Davids 
spontanen Tanz in wohl unwürdiger Kleidung, welcher ihm den spöttischen 
Unwillen seiner Frau Michal eintrug. Der letzte Teil dieses Satzes bringt eine 
Kombination beider Themen: das königliche Thema wird einige Male von 
Variationen des Tanz-Motivs unterbrochen.

2. Tanz der Schulamit

Dieser Tanz ist der eigentlich lyrische Satz des Zyklus, ein Portrait der schönen 
Braut aus dem „Hohenlied“ des Königs Salomo. Nach einer träumerischen 
Einleitung, die auch von der orientalischen Melodik beeinflusst ist, folgt ein 
kurzer Aufruf zum Tanz, welcher im ungewohnten 7/8-Takt verläuft. Nach ihm 
erklingt das eigentlich innige Thema der Schulamit im Flötenregister.

3. Tanz von Jephtas Tochter

Dies ist der dramatische Teil des Zyklus. Er beginnt mit einem Mädchentanz, 
bei welchem die Orgel den Klang kleiner Schlaginstrumente, wie Tamburine, 
nachahmt. Nach einem längeren Tanzteil, welcher durch die Antizipation eines 
drohenden Themas unterbrochen wird, zeugt ein liegender Akkord von einer 
spannenden unheilvollen Erwartung. Der Klang einer entfernten Trompete 
leitet den Aufmarsch von Jephtas Heer ein und mündet in die dramatische Be-
gegnung von Jephta mit seiner Tochter, charakterisiert durch markante Pedal-
Soli und stürmische Passagen. Dabei enthüllt sich sein tragisches Gelöbnis, im 
Falle seines Sieges den ersten Menschen zu opfern, der ihm zu Hause begegnet. 
Danach beginnt der letzte Teil des Satzes, die wehmutsvolle Klage der Tochter 


