
PANAJOTIS KONDYLIS 

Die Aufklärung 
im Rahmen 

des neuzeitlichen Rationalismus 

FELIX MEINER VERLAG 
HAMBURG 



Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der ursprünglichen 
Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Verständnis für unvermeidliche 
Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung geschuldet sind. 
Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische  
Daten sind im Internet über ‹http://portal.dnb.de› abrufbar.
isbn 978-3-7873-1613-7 
ISBN eBook: 978-3-7873-2799-7

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2002. Alle Rechte vorbehalten. 
Dies gilt auch für Vervielfältigungen, Übertragungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, so-
weit es nicht §§  53 und 54 URG ausdrücklich gestatten. Gesamtherstellung: 
BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbeständigem Werkdruckpapier, 
hergestellt aus 100 % chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.
� www.meiner.de



Vorbemerkung 

Das große Aufklärungsbuch von Panajotis Kondylis erschien in deutscher 
Sprache in einer gebundenen Ausgabe 1981 bei Klett-Cotta und dann noch 
einmal1986 als Taschenbuch (dtv 4450). 1987 folgte eine griechische Aus-
gabe bei Themelio in Athen (3. Aufl. 1998). Die deutschen Ausgaben sind 
seit längerer Zeit vergriffen. Der Autor konnte keine Neuauflage dieses 
Standardwerks der Aufklärungsforschung mehr vorbereiten; er starb, allzu 
früh, 1998. Im Folgenden seien einige zentrale Aspekte des Buches kurz 
umnssen. 

Die deutsche Aufklärungsforschung stand lange im übermächtigen Schat-
ten des Idealismus, der Klassik, des Neuhumanismus und der Romantik. 
Das Buch von Kondylis hat unsere Vorstellungen über die Aufklärung 
grundlegend verändert. Kondylis unternimmt keine Epochenrekonstruk-
tion, er überschreitet die nationalen Aufklärungstraditionen (Englands, 
Frankreichs, Deutschlands), er verzichtet auf eine Sozialgeschichte von 
Autoren und intellektuellen Gruppierungen, er untersucht vielmehr die 
Austauschprozesse zwischen Philosophie und Wissenschaftstheorie in der 
frühen Neuzeit. Im Zentrum seines Buches steht die Neuformierung der 
Philosophie ab 1750. Das Buch orientiert sich an der Rekonstruktion des 
Verhältnisses von Geist und Materie. Kondylis unterscheidet zwei Ent-
wicklungsphasen aufklärerischen Denkens: Zunächst dominiert die carte-
sianische Trennung von Geist und Materie, von Seele und Körper (res 
cogitans - res extensa) den frühneuzeitlichen Rationalismus, der um 1750 
abgelöst wird von einer "Rehabilitierung der Sinnlichkeit". Der sich neu 
konstituierende Sensualismus gibt das ältere Methodenideal der Mathema-
tik und mechanistischen Physik auf und orientiert sich an den neuen 
Lebenswissenschaften des Biologismus. Kondylis verfolgt die Theorien des 
Dualismus bzw. der Einheit von Leib und Seele zurück bis in den europäi-
schen Späthumanismus, erörtert anschließend den Einfluß der mechani-
stischen Physik (Newton) auf die rationalistischen Systembildungsprozes-
se des 17. Jahrhunderts, bestimmt das Verhältnis von mathematischem Me-
thodenideal zum Neuplatonismus und definiert die rationale Theologie im 
Einflußfeld mechanistischer Kosmostheorien. In der Mitte des 18. Jahr-
hunderts bahnt sich ein gravierender Konflikt an. Der mechanistische 
Intellektualismus gerät in die Krise. Nicht die konstruktive Vernunft Got-
tes soll nunmehr der Urgrund der Schöpfung sein, sondern die Selbstor-
ganisation organischer Substanzen ersetzt tendenziell die mechanische Er-



4 Vorbemerkung 

klärung von Gott, Kosmos, Welt und Mensch. Mit diesem wissenschafts-
theoretischen Paradigmenwechsel läßt Kondylis den zweiten Entwick-
lungsabschnitt der europäischen Aufklärung beginnen: Die Kritik von 
Metaphysik und Intellektualismus führt zu einer Aufwertung des Materie-
und Entwicklungsbegriffs sowie einer komplementären Theorie von 
Natur und Kultur. Die Abwendung von den zeit- und ortsindifferenten 
Beweisführungen des Rationalismus ermöglicht die neue Zuordnung der 
Kategorien Denken und Willen, Gefühl und Vernunft, Natur, Geschichte 
und Kultur und führt zu einer Relativierung der Differenz von Faktizität 
und Normativität. Durch die Berücksichtigung des Verhältnisses von Wis-
senschaftstheorien und Philosophie erweitert Kondylis die Bezugs- und 
Gegenstandsfelder der empiristischen Aufklärung. Durch die Auswertung 
der Ergebnisse der französischen Forschung der sechziger und siebziger 
Jahre zur Wissenschaftstheorie des 18. Jahrhunderts gelingt Kondylis der 
Nachweis, daß sich zwischen den Spannungspunkten "Natur" und "Kul-
tur" neue Wissenschaften (Naturgeschichte, Ethnologie, Kulturgeschichte, 
Soziologie, Historie) entfalten können, die erst im 19. und frühen 20. Jahr-
hundert aus der Philosophie ausgeschieden werden. In dieser Zusammen-
schau des Verhältnisses der Philosophie zu den Natur-, Geschichts- und 
Kulturkonzeptionen rücken die philosophischen Traditionen Englands, 
Frankreichs und Deutschlands eng zusammen, der deutsche "Sonderweg" 
in der Philosophiegeschichte beginnt (wenn überhaupt) erst mit dem deut-
schen Idealismus bzw. Neuhumanismus. Fermente zwischen Philosophie 
und Wissenschaftstheorie sind im 18. Jahrhundert die Wirkungen der Phi-
losophie von Spinoza und Leibniz. Zugleich gelingt es Kondylis, Kant und 
den Kantianismus unmittelbar in die Problembestimmungen aufkläreri-
scher Empirismusbegründungen zu integrieren. Es entsteht eine einheit-
liche europäische Argumentationsachse, die mit dem englischen Empiris-
mus beginnt, die fortgesetzt wird durch den französischen Vormaterialismus 
und die abgeschlossen wird durch die organizistische Natur- und Kul-
turphilosophie Deutschlands. In diesem Konzept werden die Grenzen 
fließend zwischen Philosophie, Naturtheorie, Historie, Ästhetik, Literatur 
und Kultur. Insofern ist es Kondylis gelungen, im Rahmen einer philoso-
phiegeschichtlichen Studie zugleich das interdisziplinäre Argumentations-
potential angrenzender Wissenschaften im Spiegel des Geist-Materie-
Problems zu analysieren. Mit der Ablösung des dogmatischen Rationa-
lismus durch den lebensphilosophischen Empirismus im Europa des 
18. Jahrhunderts werden zahlreiche interdisziplinäre Grenzüberschreitungen 
vorweggenommen, die wir aus heutigen Wissenschaftsdiskussionen ken-
nen. 

Jörn Garher 
Ulrich Kronauer 



Inhaltsverzeichnis 

I. Grundbegriffe 
zur Erfassung des Wesens der Aufklärung 

1. Geist und Sinnlichkeit oder Seinsfrage und Wertfrage • . . . . . . . . . . . . . 9 
2. Der polemisdte Charakter des Denkens in der Aufklärung und in ihren 

Interpretationen . . • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19 
3. Rationalismus und Irrationalismus . . . . • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 36 

II. Frühe Denkstrukturen 
des neuzeitlichen Rationalismus 

1. Begriff des neuzeitlidten Rationalismus. Der doppelte Sinn der Reha-
bilitation der Sinnlidtkeit und der Nihilismusverdadtt . . . . . . . . . . . . . . 42 

2. Die Aufwertung der Natur und die mathematisdte Naturwissensdtaft 59 
a) Der aristotelisdt-thomistisdte Dualismus und die monistisdten Ge-

genströmungen in der Renaissance . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . 59 
b) Das mathematisdt-naturwissensdtaftlidte Modell. Die ihm zugrunde 

liegende weltansdtaulidte Entsdteidung und seine polemisdte Funk-
tion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . . . . . . • . . . . . . . . . . 80 

3. Der Primat der Anthropologie und seine zweideutigen Folgen . . . . . . . . 119 
a) Der Mensdt als Herrsdter über die Natur und das naturwissensdtaft-

lidte Modell ...... : . . . . .. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119 
b) Der Mensdt als Natur und die Skepsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124 
c) Das Naturredtt des 17. Jahrhunderts und die drei Iogismen Möglidt-

keiten des neuzeitlidten Rationalismus . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . 147 

III. Cartesianismus und Anticartesianismus 

1. Die symptomatisdte Bedeutung des Cartesianismus für die geistesge-
sdtidttlidte Standortbestimmung der Aufklärung • . . . . . . . . . . . . . . . . • 170 

2. Grundlinien Cartesianisdten Denkens............................ 174 
3. Zweideutiger Charakter und zweideutige Rezeption des Cartesianismus. 

Die Platoniker von Cambridge . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . • . . . . . . . . . . 191 



6 Inhaltsverzeichnis 

IV. Die ontologische Aufwertung der Materie 
und die gleichzeitige Beseitigung 

von Intellektualismus und Mechanizismus 

1. Allgemeine Bemerkungen • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210 

2. Newtons anticartesianischer Ansatz in seiner weltanschaulichen Wir-
kung . . . . . . . . . . . • . . . . . • • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213 
a) Quellen und Implikationen der Entkoppelung von Materie und Aus-

dehnung und des Obergangs von der Mechanik zur Dynamik. Die 
Magie der Anziehungskraft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .. . . 213 

b) Der Sinn des Kampfes gegen die Hypothesen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226 

3. Von der Natur-Maschine zur Natur-Gottheit...................... 235 
a) Newtonsehe Synthese, reformierte Theologie und die Entstehung der 

neuen Idee vom Ganzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 235 
b) Die neue Idee vom Ganzen, der Cartesianismus, die Scholastik und 

die teilweise Umkehrung der Bündnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 248 

4. Die vielfachen Wurzeln und der anticartesianische Charakter des Mate-
rialismus der Aufklärung...................................... 257 
a) Freiwillige und unfreiwillige Wegbereiter des Materialismus . . . . . . 257 
b) Der klassische Materialismus, die neue Biologie und die Absage an 

den Mechanizismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 270 

V. Die antiintellektualistische Hauptströmung 
der Aufklärung und ihr Rationalismusbegriff 

1. Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287 

2. Die Weiterführung des Kampfes gegen die ,.Hypothesen• . . . . . . . . . . 291 
a) Die Herabsetzung der Mathematik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 291 
b) Zweideutigkeiten bei der Ablehnung der Systeme und der polemische 

Sinn der Berufung auf die Empirie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 298 

3. Der Rationalismus in antiintellektualistischer Perspektive . . . . . . . . . . . . 309 
a) Der existenzielle Erkenntnisbegriff. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 309 
b) Die Verflechtung von Denken und Wollen bzw. Vernunft und Ge-

fühl und die inhaltliche Bestimmung der Vernunft . . . . . . . . . . . . . . 325 

4. Die Struktur des narrnativistischen Naturbegriffes . . . . . . . . . . . . . . . . 342 



Inhaltsverzeichnis 7 

VI. Der Konflikt von Kausalem und Normativem 

1. Ausblick .•...................................... .- . . . • . . . . . . 357 

2. Gott zwischen Geist und Natur bzw. die Aufklärung zwischen Anbe-
tung, Neutralisierung und lnstrumentalisierung Gottes.............. 361 

3. Zwischen Trieb und Vernunft. Das Dilemma der Moralphilosophie.... 381 
a) Allgemeines . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . . . 381 
b) Der paradigmatische Charakter der britischen moralphilosophischen 

Debatte . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . 385 
c) Die Schwierigkeiten der optimistischen Anthropologie und die Zwei-

deutigkeit von Selbstliebe und Glück . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 407 

4. J;)ie Geschichtsphilosophie zwischen eschatologischer Zuversicht und re-
lativistischer Resignation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 421 
a) Die Entstehung der neuen Historiographie und der Begriff des Kul-

turganzen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 421 
b) Bayle, Vico und die anticartesianischen Voraussetzungen der neuen 

Historiographie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 435 
c) Voltaires Palinodien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 444 
d) Montesquieu zwischen Naturrecht und Determinismus............ 451 
e) Entstehung und Struktur des konsequenten Fortschrittsgedankens bei 

Turgot und Condorcets charakteristische Abweichungen von ihm . . . 459 

5. Der polemische und existenzielle Aspekt des Pendelns zwischen Opti-
mismus und Pessimismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 469 

VII. Formen des Nihilismus in der Aufklärung 

1. Wesensbestimmung des Nihilismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 490 

2. Der Wohlwollende: Hume . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 495 

3. Die Konsequenten: La Mettrie und Sade . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 503 

4. Die logische Sackgasse des moralistischen Materialismus . . . . . . . . . . . . 518 

VIII. Besondere Aspekte der deutschen Aufklärung 

1. Allgemeine Bemerkung . . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 537 

2. Formen der Auseinandersetzung von Intellektualismus und Empirismus 
in der deutschen Frühaufklärung . . . . . • . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 545 
a) Wolff und seine Gegner . . . . . . . • • . . . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . 545 



8 Inhaltsverzeichnis 

b) Die antiintellektualistische Wirkung religiöser Strömungen und die 
wolffianisch inspirierte Reformtheologie. Gegensätze und Berüh-
rungspunkte . . . . . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . . 563 

3. Der monistische Ansatz der deutschen Spätaufklärung . . . . . . . . . . . . . . 576 
a) Die Wiederentdeckung von Leibniz in ihrer Verschränkung mit 

Shaftesburys und Spinozas Einfluß . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 576 
b) Lessing . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . . 595 
c) Herder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . • . . . . . . . . . . . . . . 615 
d) Kant, die Nachkantianer und das Erbe der Aufklärung . . . . . . . . . . 637 

Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 650 

Verzeichnis der zitierten Schriften . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 652 
I. Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 652 

II. Sekundärliteratur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 659 

Index Nominum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 693 

Index Rerum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 707 

Ich danke Herrn Dr. F. Horst, der das Manuskript mit freundlichem Interesse 
durchgelesen und mancher Formulierung zur Prägnanz verholfen hat. 

P.K. 



I. Grundbegriffe 
zur Erfassung des Wesens der Aufklärung 

1. Geist und Sinnlichkeit oder Seinsfrage und Wertfrage 

Die Frage nach den Beziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit kann in gewis-
ser Hinsicht als das zentrale Problem aller Philosophie betrachtet werden. Aus 
historischer Sicht läßt sich die zentrale Bedeutung dieser Frage sc:hon durch den 
Hinweis auf das Verwachsensein der ersten Ansätze zur Philosophie mit der ani-
mistischen Weltbetrachtung belegen 1• Das erste organisierte und allumfassende 
Weltbild ist dualistisch, d. h. es entsteht auf der Grundlage der "Entdeckung" des 
Geistes bzw. der Geister, die vom Sinnlich-Wahrnehmbaren getrennt sein und 
dessen Sc:hicksale lenken sollen. Es ist daher kein Zufall, wenn Philosopheme, die 
für die geistige Tradition des sogenannten Abendlandes maßgeblic:h gewesen sind, 
dem Dualismus, d. h. der grundsätzlichen Entgegensetzung von Geist und Sinn-
lichkeit huldigen. Es genügt, an den Platonismus zu erinnern, dessen ursprüng-
liche Version gerade in bezug auf das dualistische Prinzip dem animistisch-reli-
giösen Gedankengut des orphisch-pythagoreischen Kults tief verbunden 2 und 

1 P. Radin hat gezeigt, daß die animistisdte Weltansdlauung als philosophisdle Lei-
stung eingestuft werden muß, und zwar sowohl im Hinblidt auf ihre Fragestellung 
(Ursprung und Besdlaffenheit der Welt, Sinn des mensdtlidlen Lebens, Regeln mora-
lisdlen Verhaltens etc.) und ihre Fähigkeit zum abstrakten Denken als audl hinsidltlidl 
ihrer Herkunft aus der Denkbemühung bestimmter Individuen. Radin widerlegt die 
vor allem von Levy-Bruhl und Cassirer vertretene Auffassung von einem prelogisdl-
mythisdlen Denken, das dem ,.rationalen" sdlarf entgegengesetzt und ihm unter-
legen sein soll - eine Auffassung, die, wie Radin zu Redlt bemerkt, nur die selbst-
gefälligen Wertungen und die Denkgewohnheiten europäisdler Gelehrter widerspiegelt 
(Primitive Man as Philosopher, insb. xxiv ff., 30 f., 99 ff., 208 f., 246 f., 252 ff., 292 ff., 
345 f.). In seiner Kritik an Levy-Bruhls Trennung zwisdlen ,.rationalem" und "irra-
tionalem" Denken hat Uvy-Strauss die Resultate Radins nadl 35 Jahren weitgehend 
bestätigt (La pens~e sauvage, s. insb. 1. Kap., ersten Teil des 8. und letzten Teil des 
9.). Als Bestätigung derselben Position müssen audl die Ausführungen von Topitsdl 
über die Kontinuität von Denkstrukturen bei Mythologie und traditioneller philoso-
phisdler Metaphysik betrachtet werden (Vom Ursprung und Ende der Metaphysik, 
insb. 3 f., 18 f., 95 f., 221 f., 285 f.). 

2 Dazu Leisegang, ,.Platon", Sp. 2421, 2424, 2433. Cf. Nestle, Vom Mythos zum 
Logos, 540. 



10 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

dessen historische Wirkung, nicht zuletzt durch das Christentum 1, so nachhaltig 
war; die cartesianische Trennung von res cogitans und res extensa' sowie die 
kantische zwischen dem Intelligibilen und dem Sensibilen 1 stellen gleichermaßen 
prominente Beispiele für denselben Tatbestand dar. Es wäre dennoc:h verfehlt, 
die Frage nadt den Beziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit nur dann für 
zentral zu halten, wenn eine dualistische Denkstruktur vorliegt, oder anzuneh-
men, der Vorrang dieser Frage werde aussdtließlidt bei dualistischen Denkstruk-
turen sichtbar. Die nidtt wegzudenkenden spiritualistischen oder materialistischen 
Vorzeichen der uns bisher bekannten monistischen Philosopheme bilden an sich 
ein beredtes Argument für die These, hier handle es sidt um Versuche, eben den 
Antagonismus von Geist und Sinnlichkeit im Sinne des ersteren oder der letzte-
ren zu überwinden- mit anderen Worten: nidtt nur bildet dieser Antagonis-
mus den Ausgangspunkt und somit die conditio sine qua non der Denkbemü-
hung, sondern audt dessen jeweilige "überwindung"' wird im Grunde nur durdt 
die Verabsolutierung eines seiner konkurrierenden Glieder erreicht; sie ist also 
polemisch gemeint, und deswegen kann sie audt nidtt das endgültige Ende des 
genannten Antagonismus herbeiführen. 

Aus systematischer Sidtt wird wiederum die allgemeinere Bedeutung, die der 
Frage der Beziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit beigemessen werden darf, 
leichter erkennbar, wenn wir uns die Begriffspaare vergegenwärtigen, in die die 
genannte Frage aufgelöst bzw. übersetzt werden könnte: Subjekt-Objekt, Gott-
Welt, Möglichkeit-Wirklichkeit, Seele-Körper, Intellekt-Sinne, Vernunft-Triebe, 
Sollen-Sein, Normatives-Kausales, Reim Gottes bzw. der Vernunft-Geschichte. 
Alle wichtigen Probleme der Philosophie sind in diesen Begriffspaaren vertreten, 
und das impliziert, daß eine restlose Beantwortung der Frage nadt den Beziehun-
gen zwischen Geist und Sinnlichkeit eine Kosmologie, eine Moral, eine Erkennt-
nistheorie und audt eine Geschichtsphilosophie erzeugen muß, die strukturell ein-
ander entsprechen werden, wenn der betreffende Denker logisch folgerichtig bzw. 
in systematischer Absicht verfährt. Das kommt allerdings relativ selten vor, denn 
am Anfang der Denkbemühung steht gewöhnlich nidtt der ganze Komplex, son-
dern nur eins der genannten Begriffspaare - was natürlich zeit- und tempera-
mentsbedingt ist. Dennoch besteht immer eine implizite Verbindung mit den an-
deren Teilen des Komplexes; die Unvermeidbarkeit dieser Verbindung ließe sidt 
im Rahmen einer allgemeinen Untersuchung über die logische und ideologische 

1 S. im allgemeinen v. lvanka, Plato Christianus, insb. 68 f., 469 ff. 
' Descartes hat seine Trennung von res cogitans und res extensa nicht zuletzt mit 

der Lehre des platonisdlen lnneismus verbunden. Aber auch die platonisdle Definition 
der xooea dürfte ihm bekannt sein. S. Taylor, Platonism, 51 ff.,; Gilson, :fl.tudes sur le 
role ... , 28 f.; Smith, New Studies, 194 Anm.1. Cf. u. S. 182. 

I Den Einfluß metaphysisdl-religiöser Oberlieferungen auf die Zweiwdtenlehre 
Kants hat neuerdings Topitsch, Die Voraussetzungen der Transzendentalphilosophie, 
21 ff., herausgearbeitet. 



Geist und Sinnlichkeit 11 

Zusammengehörigkeit von Ethik und Metaphysik erklären. Im Laufe unserer 
Untersuchung wird der Zusammenhang von Ethik und Ontologie wiederholt und 
in doppelter Hinsidtt zur Sprache kommen: einerseits als Feststellung der Ver-
fledttung von Seinsfrage und Wertfrage bzw. des Entwerfens der Ontologie im 
Lidtte moralischer Bedürfnisse und Postulate, und andererseits als Nadtweis der 
sidt daraus ergebenden strukturellen Parallelität von ontologisdter und moral-
philosophisdter Ebene im Rahmen derselben Philosophie. Zudem wird gezeigt, 
daß sidt die gleidte strukturelle Parallelität audt auf die Ebenen der Erkenntnis-
theorie oder der Gesdtidttsphilosophie ausdehnt, zumal diese ebensosehr Einzel-
fälle der allgemeinen Verfledttung von Seins- und Wertfrage darstellen. Beim 
Nadtweis all dieser strukturellen Zusammenhänge wird als Kriterium die Frage 
nadt den Beziehungen zwischen Geist und Sinnlidtkeit in ihren erwähnten Meta-
morphosen verwendet; somit wird zugleich ihre zentrale systematisdte Bedeutung 
unter Beweis gestellt. 

Warum diese Frage historisdt und systematisdt zentral sein muß, verstehen 
wir besser, wenn wir den Begriff des Geistes unter die Lupe nehmen. Dabei inter-
essiert uns nidtt herauszufinden, ob der Geist "existiert" (was audt immer das 
bedeuten mag) oder was er "ist"; wir wollen nur der Funktion dieses Begriffes 
in der philosophisdten Tradition rein deskriptiv auf die Spur kommen. Es dürfte 
freilidt als unmöglidt erscheinen, hinter der verwirrenden Vieldeutigkeit des 
Geistesbegriffes einen roten Faden zu entdecken, der zur Entsdtlüsselung seiner 
Funktion führen könnte. Es ist ja bekannt, daß in der griedtisdten Antike das 
Wort nvtÜJ.ta nidtt einmal seine spätere Bedeutung hatte, sondern für ein verfei-
nertes, aber immer nodt materielles Lebensprinzip stand - eine Auffassung, die 
audt im dtristlidten Mittelalter lebendig blieb und bis tief in die Neuzeit hinein-
wirkte •. Das übersinnliche wurde vorerst hauptsädtlidt durdt den Begriff des 
voüc; "entdeckt" und vertreten, während das nvtÜJ.la, das noch von den Stoikern 
materiell verstanden wird, erst unter dem Einfluß jüdisdt-dtristlichen Gedanken-
gutes endgültig zur völligen EntsinnHebung gelangte 7, so daß es nunmehr nicht 

• Die antike Vorstellung vom materiellen .lt'YBÜJ.I.a" Uaeger, Das lt'YEÜJ.I.a im Ly-
keion, insb. 43 ff., 55 ff.) lebt in der Stoa an prominenter Stelle weiter (Pohlenz, Die 
Stoa, I, 73 f., 83, 85 f., 342 f.) und wird in der Obersetzung Ciceros (spiritus vitalis, 
De Nat. Deorum, Lib. II, Cap. 45) vom christlichen Mittelalter übernommen (s. z. B. 
Thomas, Summ. Theol., III, Qu. 27, Art. 2, ad 1). Auch in der Neuzeit spielte dieser 
Begriff eine wichtige Rolle (s. F. Bacon, De augm. scient., IV, 3 = Works, I, 605 f., 
und vor allem Descartes, Passions de l'lme, I, 10 u. 34 = AT, XI, 334 f., 354 f.). 

7 Für die Erforschung dieser Entwicklung ist der Aufsatz von H. Siebeck über die 
Entwicklung der Lehre vom Geist aus dem Jahre 1880 wegweisend gewesen (s. Litera-
turverzeichnis). Mehr als drei Jahrzehnte später ergänzte Siebeck unter Berücksich-
tigung der inzwischen erschienenen Literatur seine Analysen durch eine zweite Ab-
handlung, in der er die Bedeutung Phiions betont, doch die endgültige Enuinnlichung 
des Pneuma-Begriffes in erster Linie Paulus zuschreibt (Neue Beiträge, insb. 5 f., 15). 
H. Leisegang hat sich auf Phiion als typische Figur des Umbruchs konzentriert und 



12 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

bloß dem O'mJ.I.a, sondern audt der 'ljroXTJ gegenübergestellt werden konnte 8• Das 
lateinisdte Mittelalter verwendet vorwiegend den Begriff spiritus (als Über-
setzung von nvEÜJ.t.a) für den Heiligen Geist, während der Geist als höheres 
mensdtliches Vermögen vornehmlidt durdt den Terminus mens zum Ausdrudt 
gebradtt wird, in dem nidtt nur die stoisdt-ciceronisdte, sondern audt die plato-
nisdt-aristotelisdte Tradition von voii~ und öuivOLa weiter wirkt •. Mittels dieser 
und solcher terminologischer Versdtiebungen und Kämpfe entsteht jene erstaun-
lidte Vielfalt des Geistesbegriffes, die von derNeuzeitübernommen wird, um den 
neuen Verhältnissen angepaßt zu werden. Es kann dennoch gezeigt werden, daß, 
wenn sidt die sozial- und geistesgesdtichtlidte Lage verändert hat, doch die Be-
dürfnisse, die zur Annahme und Herausbildung des Geistesbegriffes ursprünglidt 
führten, mehr oder weniger gleidt blieben, was im übrigen die Obernahme nidtt 
nur der alten Vielfalt, sondern audt traditioneller Denkstrukturen erklärt. Ge-
rade die Feststellung dieser Kontinuität wird uns in die Lage versetzen, die spe-
zifisdten Folgen des in der Neuzeit sidt abzeichnenden Ansatzes zur Beseitigung 
des Geistesbegriffes 10 gebührend zu würdigen. 

auf dessen Beziehungen zu den religiösen Ideen des Griechentums und teilweise auch 
der Stoa hingewiesen, während er einen maßgeblichen Einfluß des biblischen Geistes-
begriffes bestreitet (Der Heilige Geist, insb. 13 f., 75, 114 ff.). Im Gegensatz dazu 
hat Fr. Rüsche die These aufgestellt, die Entsinnlichung des Pneuma-Begriffes voll-
ziehe sich nicht durch Philon, der den platonisch-aristotelischen vo\i; mit der stoischen 
Auffassung vom Pneuma verschmelze und somit, ähnlich wie Poseidonius, höchstens 
zur Konstruktion des Lichtpneuma gelange, sondern erst durch Origenes und vor 
allem durch Augustin, und zwar unter dem entscheidenden Einfluß platonischen Ge-
dankengutes; bei den Neuplatonikern sei sogar eine Rückkehr zur Mittelposition Phi-
Ions festzustellen (Das Seelenpneuma, insb. 20, 23 f., 30 f., 42 f., 46 f., 55, 68; dieses 
Buch bildet die Zusammenfassung und Weiterentwiddung von Forschungsergebnissen, 
die in zwei etwas früheren Arbeiten präsentiert worden waren, s. Literaturverzeich-
nis). G. Verbeke machte von neuem die zentrale Rolle Phiions geltend, dennoch betonte 
er gegen Leisegang den biblischen Ursprung seiner Pneuma-Auffassung (L'Evolution de 
Ia doctrine du Pneuma, insb. 172 ff., 219 f., 257 ff., 510 ff.; gegen Leisegang vor 
allem 247 ff.). 

8 S. z. B. Paulus, 1 Cor. 2, 14; 1 Thess. 5, 23; He. 4, 12. 
8 Maßgeblich fürs Mittelalter ist der Sprachgebrauch Augustins gewesen (s. die Zu-

sammenfassungen von Gilson, Saint Augustin, 53 Anm. 1; 282, Anm. 2 und Rüsche, 
Das Seelenpneuma, 64 ff.). Cf. Bonaventuras Definition, Itinerarium Mentis in Deum, 
I, 4 = Opera V, 297; cf. Thomas, Sentent. Lib. I, Dist. 111, Qu. V = Opera I, 123 f. 
Ober Cicerons Rezeption bzw. Umbildung der stoischen psychologischen Terminologie 
informiert Schindler, Die stoische Lehre ... , insb. 84 ff. (über den Terminus mens), 93 
("Gerade die Betonung des Ethischen läßt die oberen Stufen des animus deutlicher er-
kennen•.). 

10 In den letzten Jahrzehnten wurde diese Forderung sowohl von Vertretern der 
analytischen Philosophie (vor allem Ryle, The Concept of Mind, insb. 167 ff.) als auch 
von Exponenten der mehr oder weniger biologisch orientierten Anthropologie erhoben 



Geist und Sinnlichkeit 13 

Einen ersten Zugang zur Erfassung der Funktion des Geistesbegriffes bietet die 
Bemerkung, in der klassischen philosophischen Tradition sei die Annahme eines 
Geistes im Menschen an die Annahme eines Geistes im metaphysischen Sinne bzw. 
eines Gottes gebunden 11• Dieser Zusammenhang erklärt, warum der ,.wahre• 
Geist im Menschen nicht oder nicht vornehmlich als Erkenntnisvermögen, son-
dern als Instanz betrachtet wird, die über den Erkenntnisvermögen im engeren 
Sinne steht und sie mit Rüdaicht auf eigene höhere Postulate und Zwecke lenkt 11• 

(Plessner bleibt noch bei wesentlichen Einschränkungen stehen, Die Stufen des Organi-
schen 304 f.; viel weiter gehen Gehlen, Urmensch, 89 ff., und Portmann, Biologie und 
Geist, 10 ff.). Zu erwähnen sind auch Tendenzen wie die von Armstrang typisch vertre-
tene (,.mental states are nothing but physical states of brain•, A Materialist Theory of 
Mind, xi). Daß in einem marxistisch-leninistischen philosophischen Wörterbuch, wie dem 
von G. Klaus und M. Buhr edierten, das Wort ,.Geist• überhaupt nicht auftaucht, be-
fremdet nicht. - Ich weise schon hier auf diese und ähnliche Tendenzen hin, denn eine 
These unserer Arbeit ist eben die, daß sie die Fortsetzung und Krönung von Strö-
mungen darstellen, die für die Neuzeit insgesamt bezeichnend sind und sich vor allem 
in der Aufklärung systematisch melden, um im 19. und 20. Jahrhundert noch stärker 
aufzutreten. 

11 Typisch Platon in Tim. 41 cd, 69 cd. Auch Aristoteles betrachtet den voiis als das 
sichere Zeichen für die Teilhabe des Menschlichen am Göttlichen, de Part. Anim. 
656 a 8, 686 a 28-29; de An. 408 b 29; de Gen. Anim. 736 b 28, 737 a 10. Die stoische 
Auffassung in dieser Frage faßt Cicero zusammen in Tusc. Disp., V, Cap. 13 § 38 
und Cap. 25 § 70. Für Augustin ist der Geist im Menschen imago und particeps Dei, 
Enarr. in Psalm. XLII, § 6 = PL 36, Sp. 480; cf. De Symb., I, § 2 = PL 40, Sp. 628. 
Im Anschluß an Augustin Bonaventura, In I. Libr. Sententiarum, Dist. IX, Dub. IV= 
Opera, I, 189; cf. Dist. 111, Qu. 111 = Opera, I, 75. S. zudem die auf Phiion bezogene 
Analyse Leisegangs, Der Heilige Geist, 93, 104 ff. 

11 Das ist letzten Endes der Sinn der platonischen Unterscheidung zwischen voii;, der 
mit der -roii mi'Y'tOS ÜQXfJ'Y zu tun bat (Politeia, 511 b) und mit der Wahrheit iden-
tisch ist (Phil. 65 d), und ö..UvoLa (über sie Politeia, 511 cd). Den gleichen Stellenwert 
hat die aristotelische Gegenüberstellung von voiis und b:LCJTI)f11) (Anal. Post. 100 b). 
Die Funktion dieser Unterscheidung bestand in der Stärkung der moralisch-norma-
tiven Komponente des Geisi:esbegriffes; in ihrer Perspektive erscheint nämlich ein 
wertfrei denkender oder bloß zweckrational handelnder Geist als unvollkommen: 
selbst höchst intelligenter ,.Immoralismus•, was das auch jeweils bedeuten mag, ist 
also eo ipso Zeichen ontologischer Inferiorität. Und umgekehrt: ,.richtiges•, ,.wahres• 
Wissen soll immer die Moral fördern (wie es Jaeger in bezug auf Platon formulierte: 
,.bei Wissen [ist] nicht an die moderne Wissenschaft (science}, sondern an den geisti-
gen Sinn für Werte zu denken, den der Grieche Phronesis nennt•, Paideia, S. 1277 
Anm. 1. Auch Leisegang bemerkt mit Recht, bei Platon, der Stoa und Philo seien 
Wissen und Tugend ,. Wechselbegriffe•, Der Heilige Geist, 118). Angesichts dieser 
ihrer zentralen Funktion befremdet es nicht, daß diese Unterscheidung die ganze phi-
losophische Tradition durchzieht. Auch Paulus unterscheidet zwischen bloß verstandes-
mäßiger und höherer Erkenntnis (1 Cor 1, 19-21; cf. das Wortspiel in Eph. 3, 19). 
Im Hinblidt auf die Sinneswandlung bzw. Aufwertung des Wortes ,.nvEÜf.La• ist es 



14 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

Der Geist erscheint also als umfangreicher oder andersartig denn die einzelnen 
Erkenntnisvermögen; er dient nicht oder nicht bloß als Organ oder als Ordner 
empirisch fundierter Erkenntnis, sondern geradezu als Entdedter bzw. Träger 
hödlster und letzterWahrheiten,zutnindestindemMaße, wiediese jeweils als dem 
Menschen zugänglic:h beurteilt werden. Mit anderen Wonen: der Geist der philo-
sophischen Tradition ist nicht primär erkenntnistheoretisch zu erfassen, wenig-
stens solange als Gegenstand der Erkenntnis nic:ht bloß die wahrnehmbare Welt 
gilt; zu seinen höheren Erkenntnisfähigkeiten wird Zuflucht genommen, sobald 
es um den ontologischen Grund geht, dessen Erkenntnis vor allem dann als ob-
jektiv und unwiderlegbar ausgegeben werden muß, wenn er eine bestimmte mo-
ralisch-normative Wertskala untermauern bzw. rechtfertigen soll. Erst der Geist 
erscbließt die jeweils "wahre" Welt des Seins und des Sollens. Im Hinblick auf 
diese seine doppelte Hauptaufgabe ist es nebensäcblidt, ob er rein intellektuali-
stisch aufgefaßt wird oder nicht (eben deswegen lassen sich aus seiner Bestimmung 
zwei verschiedene Rationalismusbegriffe ableiten, wie wir noch sehen werden): 
die Entscheidung in dieser Frage richtet sich nach der jeweiligen geistesgeschichtli-
chen Konstellation bzw. dem jeweiligen Gegner und hat zunächst nidtts mit der 
Annahme eines Geistes mit der erwähnten doppelten Hauptaufgabe zu tun. Die 
Vieldeutigkeit des Geistesbegriffes ergibt sich also u. a. daraus, daß er bald vor-
nehmlich den Intellekt im Gegensatz zu den Trieben und dem Körper, bald vor-
nehmlich die seelischen Funktionen überhaupt im Gegensatz zu den physiolo-
gisch-körperlichen umfaßt 13• Je nach dem Umfang des Geistes schwankt audt der 

bezeichnend, daß Paulus, der nicht selten den voü; der antiken Philosophie synonym 
mit dem n:vEÜJ1a verwendet, um den .höheren" bzw •• wahren" Geist zum Ausdruck 
zu bringen (z. B. 1 Cor. 14, 15; Ro. 2, 2; 1 Co 2, 1), doch immer voü; schreibt, wenn 
er an Zustände von Schwäche oder Verdorbenheit denkt (z. B. 1 Co 14, 14; Eph. 4, 17; 
2 Ti 3, 8). Bei Augustin findet sich ebenfalls die These, der von Gott direkt affi-
zierte intellectus sei der diskursiven ratio überlegen (Sermo XLIII, II, 3-111, 4 = 
PL Bd. 38, Sp. 254-256). Ahnlimes berichtet Thomas, sich an Aristoteles anschlie-
ßend: der intellectus bezieht sich direkt und intuitiv auf die principia, während ratio 
und scientia diskursiv verfahren und die vom intellectus erkannten principia anzu-
wenden haben (Summ. Theol. I, Qu. LIX, Art. 1 ad 1; II, II, Qu. XLIX, Art. V ad 
3; De Ver., Qu. XV Art. 1 = Quaest. Disput. I, 418). In der Philosophie der Neu-
zeit erscheint die gleiche Konstellation in Form des antithetischen Begriffspaares Rai-
son-entendement, Reason-understanding, Vernunft-Verstand (cf. u. Anm. 17). 

13 Platons doppelte bzw. ambivalente Haltung in bezug auf die Frage der Seelen-
teile markiert schon die beiden Positionen, innerhalb deren sich die philosophische Tra-
dition hauptsächlich bewegt hat. Platon unternimmt bekanndich eine Dreiteilung der 
Seele, und zwar im Hinblick auf die innere Organisation des idealen Staates (Poli-
teia, 435 c-444 a), während er andererseits die Einheidichkeit der Seele betonen muß, 
wenn es um das Problem der Unsterblichkeit, d. h. um den Gegensatz zum sterblichen 
Körper geht (Politeia, 611 b-612 a). Wichtig für die Weiterentwicklung dieser Proble-
matik ist die stoische Psychologie gewesen, die sich von der noch elastischen Vermögens-



Geist und Sinnlichkeit 15 

Umfang der Sinnlichkeit 14, dennoch bleibt die Trennungslinie und der Antago-
nismus zwischen den beiden immer bestehen, zumal, wie gesagt, selbst monisti-
sche Konzeptionen im Namen jenes oder dieser auf den Plan treten. 

Da der Geist in der philosophischen Tradition, unter welchen Namen auch 
immer, sich auf das • wahre• Sein und das • wahre• Sollen zugleich bezieht, ja 
diese in sich tragen soll, so bedeutet sein Gegensatz zur Sinnlichkeit nicht bloß 
eine Voraussetzung zur Gewinnung einer endgültigen, d. h. von der widersprüch-
lichen Vielfalt des Sinnlichen befreiten Erkenntnis, sonderneo ipso auch die Ver-
teidigung einer Wertskala gegen Faktoren, die als bedrohlich empfunden werden. 
Die Bedrohung kommt freilich von der Sinnlichkeit, in deren Bestimmung die 
gleiche Verbindung von ontologischer und normativer Frage wie beim Geistes-
begriff auftaucht- nur diesmal mit negativen Vorzeichen: die Sinnlichkeit an 
sich wird nämlich sowohl als niedere Schicht des Seins und zugleich als Hindernis 
zur Verwirklichung der Moral - oder bestenfalls als moralisch indifferent -
hinges~ellt 15 ; nur als in jeweils verschiedenem Ausmaß vergeistigte Sinnlichkeit 

lehre Zenons zum intellektualistisd!.en Monismus von Chrysipp entwickelte (Pohlenz, 
Die Stoa, I, 85 ff., 142 ff.). Paulus, der das mrEÜ!la nid!.t nur dem aw11a, sondern auch 
der ;rnxfl gegenüberstellt (s. Anm. 8), sprid!.t ebenfalls vom mrEÜ~ überhaupt, wenn 
er hauptsächlidJ. dessen Gegensatz zum Leib im Sinne hat (Ro. 18, 13; 1 Co 7, 34; vor 
allem Gal. 5, 17; in 1 Co 12,4 spricht er offensidJ.tlidJ. von mehreren Vermögen des-
selben Einen mrEÜ!la). Alle diese, übrigens sd!.wankenden Untersd!.eidungen und Klassi-
fizierungen zielen darauf ab, die Selbständigkeit bzw. Herrsd!.aft des höheren oder 
reinen Geistes theoretisd!. abzusid!.ern und zugleim einigermaßen zu erklären, warum 
diese Herrsd!.aft in praktisd!.er Hinsid!.t häufig ausbleibt. Wir werden nod!. sehen, was 
für eine wid!.tige Rolle soldJ.e Fragestellungen in der moralphilosophisdJ.en Debatte des 
18. Jahrhunderts gespielt haben. 

14 Wie die erwähnten Begriffspaare schon implizieren und wie es die Vielfalt der 
philosophisd!.en Ebenen verlangt, muß das Wort "Sinnlichkeit• in unserer UntersudJ.ung 
mehrere Bedeutungen haben. Zunäd!.st wird damit die biologisd!.e Sinnlichkeit gemeint; 
dann die "innere Sinnlichkeit• (nach einem treffenden Ausdruck Herders, Vom Erken-
nen und Empfinden = SW, VIII, 190, 239), nämlich die Triebe, Leidensd!.aften etc., 
die auf die leiblidJ.e Beschaffenheit des Menschen zurückgeführt werden und von denen 
angenommen wird, sie würden der Herrsd!.aft bzw. Tätigkeit des Intellekts im Wege 
stehen; drittens die geographische und sozialgeschichtlid!.e Sinnlichkeit, als die Summe 
der Faktoren, die den Geist des in einem geographisch bestimmten Land und in einer 
geschichtlich bestimmten Gesellschaft lebenden Mensd!.en beeinflussen; und viertens die 
kosmische Sinnlichkeit, d. h. die Materie des Universums im Gegensatz zur Vorstellung 
von Gott. (Auch die Sinnlichkeit als Erkenntnisvermögen im Kantischen Sinne darf nid!.t 
vergessen werden.) Strukturelle Khnlichkeiten der verschiedenen Ebenen (von der 
anthropologisdJ.en bis zur sozialhistorisd!.en und kosmologisd!.en), die sich aus der Ein-
sd!.ätzung der Sinnlichkeit in deren jeweiligem Sinne ergeben, wollen wir mit Hilfe die-
ser multidimensionalen Definition der Sinnlid!.keit feststellen, der eine ebenso multi-
dimensionale Definition des Geistes entspricht. 

15 Die ontologisdJ.e und somit aud!. moralphilosophisdJ.e Herabsetzung der Sinn-
lichkeit bildet bekanntlidJ. ein Hauptmerkmal der platonisch-christlidJ.en Tradition. 



16 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

im Rahmen eines spiritualistischen Monismus bzw. eines bewußt oderunbewußt 
teleologisch gefärbten Materialismus kann sie sich als völlig ungefährlich in nor-
mativ-moralischer Hinsicht empfehlen. Daher bedeutet die Verteidigung des 
Geistes nicht bloß Parteinahme für eine bestimmte Seinsauffassung, sondern 
auch- und nicht selten in erster Linie- Engagement für jene Werte, mit denen 
diese letztere verbunden wird. Angesichts der normativen Funktion des Geistes, 
die man sich in ihrem ganzen Umfang und in allen ihren Metamorphosen ver-
gegenwärtigen soll, ist es weder Zufall noch Trivialität, wenn der Grundunter-
schied zwischen dem Menschen und den (anderen) Tieren in der ausschließlichen 
Anwesenheit des Geistes im ersteren erblickt wurde 11 - wobei dieser Geist nicht 
bloß als wertfreies Erkenntnisorgan oder Instrument zur Selbstbehauptung im 
Daseinskampf, sondern als normativ-moralisch gefärbte und entsprechend ver-
pflichtende Instanz geschildert zu werden pflegte. In dieser Hinsicht ist es be-
zeichnend, daß in der Sprache der philosophischen Tradition eben jene Termini, 
die den Geist als ontologisch gegebene Größe bzw. als Quelle höchster ontologi-
scher Erkenntnis bezeichnen, gleichzeitig dazu verwendet werden, die Kraft der 
moralischen Einsicht im Menschen sichtbar zu machen; dann verschränken sie sich 
bis zur Unkenntlichkeit mit anderen Termini, wie etwa ÖQ60~ 'J...Oyo~, Ratio, Ver-
nunft etc., die teilweise direkten moralphilosophisch-normativen Bezug haben 17• 

Audl Aristoteles behält bei aller Aufwertung der Sinnlidtkeit im Vergleidl zum Pla-
tonismus die Madlt des primum movens der reinen vln}aL; vor, und dementspredlend 
erblickt er die hödJ.Ste Vollendung mensdtlidlen Lebens in der Theorie. Als moralisdt 
indifferent bzw. der Moral völlig fremd wird wiederum die Sinnlidtkeit betradttet, 
wenn sie als bloßes Reim der medlanisdlen Kausalität verstanden wird. Dann wird, 
wie das Beispiel Kants zeigt, eine neue Trennung zwisdten lntelligibilem und Sensi-
bilem zwecks Absidlerung der Moral nötig (sdlon Platon kannte den Gegensatz zwi-
sdten kausaler civa:yx1J und autonomem voü;, s. z. B. Tim. 48 a). 

11 Typisdl die Formulierung von Aristoteles, Pol. 1253 a 10. 
17 Die Synonymie von voü;, im.antJ.L'IJ, airvEaL; und cpQ6V1JaL; begegnet uns bei Pla-

ton, wenn gegen das hedonistisdle Prinzip zu Felde gezogen wird (s. z. B. Phil. 21 b, 
59 d, 66 b ete. ete.). Audl bei Aristoteles ist der moralisdl tätige voü; mit yYOOJ.L'IJ, 
airvEaL; oder cpQ6V'IJaL; identisdl (s. z. B. Eth. Nie. 1143 a 20-28). Andererseits sind 
voü; und 16yo; in praktisdler Hinsidlt ebensosehr identisdl (beide sollen ja herr-
sdlen, cf. Pol. 1254 b 5 mit 1295 b 6, 8 und 1260 a 19) wie 6Qito; 16yo; und cpQ6V1JaLs 
(Eth. Nie. 1144 b 28). K. Bärthlein hat entgegen einseitigen Interpretationen gezeigt, 
daß im Corpus Aristotelicum und in den platonisdlen Sdlriften der Terminus 6Qt6; 
A6yo; sowohl das "ridttige Erkennen• als audl das objektiv existierende und ontolo-
gisdl-anthropologisdl fundierte Moralgesetz bedeutet (Der OP80l: AOrol: in der 
großen Ethik des Corpus Aristotelicum, insb .. 239 f., 245 f., und: Der OP80l: 
AOrOl: und das ethisdJ.e Grundprinzip in den platonisdlen Sdlriften, insb. 129, 139, 
141f., 151f.). Es handelt sich wiederum um die stereotype Gleichsetzung von"wahrem• 
Wissen und "ridttigem• Handeln bzw. um die These, das Wissen sei mangelhaft, so-



Geist und Sinnlichkeit 17 

Dadunh wird der Geistesbegriff nod:J. vieldeutiger. Seine Vieldeutigkeit hindert 
ihn aber nid:J.t daran, seine nonnative Aufgabe zu erfüllen- im Gegenteil: sie 
rührt vom Bedürfnis her, die genannte Aufgabe unter jeweils versmiedeneo 
Umständen und gegen jeweils versd:tiedene Gegner zu erfüllen, und außerdem 
erleid:J.tert sie die Versd:J.melzung von ontologisd:J.er und normativer Ebene. 

Diese Versd:J.melzung gipfelt bzw. wurzelt in der erwähnten Verbindung der 
Annahme eines Geistes im Mensd:J.en mit der Annahme eines Geistes in meta-
physisd:J.em Sinne, d. h. eines Gottes, wie aud:J. immer er verstanden sein mag: 
jedenfalls stellt er aud:J. seinerseits gleid:tsam eine Veransd:J.aulid:tung der Einheit 
von Ontologisd:J.em und Normativem dar, indem er nid:J.t nur das "wahre" 
Sein, sondern aud:J. die hö<hste Weisheit und Güte verkörpern soll. Somit erhält 
die normative Funktion des Geistes ontologisd:J.e Unterstützung, d. h. sie er-
sd:J.eint als unumgänglid:J.e Folge seines Ursprungs und daher seines Charak-
ters 18• Der Zusammenhang von Ethik und Ontologie taud:J.t hier in seiner klas-

lange es nicht mit gewissen moralischen Grundsätzen übereinstimmt (s. o. Anm. 12). 
Das ist der Grund, warum auch in der christlichen Tradition die Termini, die das Ver-
mögen des wissenschaftlichen Wissens bezeichnen sollen, mit den für den höheren Geist 
vorgesehenen Termini nur dann synonym verwendet werden, wenn angenommen 
wird, daß jenes Wissen durch Einsicht in das .wahre" Sein und Sollen schon vervoll-
ständigt bzw. begründet wurde. Bezeichnend dafür ist der doppelte Gebrauch des 
Wortes ratio, das sowohl das bloß wissenschaftliche (s.o. Anm. 12) als auch das höhere 
normative Wissen bedeuten kann. S. die ausgezeichneten Analysen Gilsons (Saint 
Augustin, 141 ff.; Saint Bonaventure, 362 ff.), die den weltanschaulicnen Sinn des 
Problems treffen. über den doppelten Gebrauch der ratio bei Thomas s. Summ. 
Theol., I, Qu. LXXIX, Art. IX, Concl. (Unterscheidung zwischen ratio superior und 
ratio inferior). Im Gegensatz zu den in Anm. 12 zitierten Aussagen werden an ande-
ren Stellen die Termini intellectus und ratio synonym verwendet, und zwar (genauso 
wie bei Aristoteles) wenn von der Beherrschung der Triebe, d. h. von der moralischen 
Funktion des höheren Geistes die Rede ist (s. z. B. Summ. Theol., I, LXXXI, Art. 111, 
ad. 2). 

18 Das ist der Sinn der These, der Mensch sei nur deswegen imstande, nach den Ge-
boten des Götdicnen bzw. Geistigen zu leben, weil dasselbe in ihm ontologiscn ver-
ankert sei bzw. er handle moralisch, weil seine eigene Beschaffenheit im Grunde mo-
raliscn sei (s. Platon, Politeia, 590 d; ähnlich Aristoteles, Eth. Nie. 1177 a 13-17). 
Sehr prägnant bringt Paulus den gleicnen Zusammenhang zum Ausdrudt, indem er das 
Wort nvEÜf.Lil zweimal hintereinander verwendet, um dadurch einmal das ontologische 
Lebensprinzip und einmal die normativ gebietende Instanz zu bezeichnen (Gal. 5, 25). 
Heinze hat in seinem nodl immer lesenswerten Bucn die Versudle einer ontologischen 
Begründung der Ethik auf der Basis der antiken Logoslehre kurz aber klar gescnil-
dert (Die Lehre vom Logos, insb. 66 f., 145 ff., 197 f., 270 ff.; cf. seine kritischen Be-
merkungen dazu 264 f.). Wie wir sehen werden, hat man das Bedürfnis nach einer 
ontologischen oder wenigstens (nacn Beseitigung der traditionellen Theologie) anthro-
pologisdlen Begründung der Ethik nicht weniger im 18. Jahrhundert empfunden als 
in allen früheren. 



18 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

sischen, bis noch vor etwa zwei Jahrhunderten maßgebenden Form auf. Ange-
sichts der langen Zusammengehörigkeit von Geist und Gott mußte natürlich die 
Beseitigung des letzteren den ersteren direkt gefährden. Undangesichts der Ver-
schmelzung von Ontologischem und Normativem auf allen Ebenen (der des 
menschlichen und der des göttlichen Geistes sowie der ihrer Beziehungen zu-
einander) mußte sich gleichzeitig der Streit um den Charakter und das Schidt-
sal des Geistes in einen Kampf um bestimmte moralisch-normative Auffassun-
gen verwandeln. Noch mehr: die Gefährdung des Geistes wurde von idealisti-
scher Seite um so leidenschaftlicher unter Beschuß genommen, als sie die Mög-
lichkeit von objektiven Werten überhaupt in Frage zu stellen schien 11• Selbst 
wenn die Bereitschaft da war, den Begriff ,.Geist" wegen seiner inhaltlichen Un-
klarheit aus dem philosophischen Vokabular zu streichen, so konnte man nicht 
umhin, nach neuen übersinnlichen Instanzen zu suchen 10, die die Möglichkeit 
von Werten und Wertsetzungen bewahren konnten. Das wurde als letzte Ver-
teidigung des Sinnes des Lebens empfunden und ausgegeben. Die Philosophie 
kann also selbst nach Preisgabe des Geistes als terminus technicus oder gar als 
metaphysische Größe ihrem ursprünglichen Verwachsensein mit der animistischen 
Weltbetrachtungtreu bleiben, indem sie an den Dingen den Hauch des Geisti-
gen spüren will, den sie deren "Sinn • nennt. Sie braucht dabei weder an Gott 
noch an seine Gehilfen oder Widersacher als an die Mächte zu glauben, die sich 
hinter oder in den Dingen rühren und deren Schidtsale unsichtbar lenken, um 
die Verbindung zur eigenen Quelle aufrechtzuerhalten; die Behauptung, das 
Leben bzw. die Welt habe einen Sinn, genügt dazu völlig. In Wirklichkeit ist 
diese Behauptung, von deren konkreter sozialer Relevanz noch zu sprechen sein 
wird, umfassender als jede Theo- oder Dämonologie (deswegen wird sie sehr viel 
zögernder als Gott preisgegeben), was im übrigen darin sichtbar wird, daß die 

11 Hödtst beredt ist die Art und Weise, wie etwa M. Stirner seine nihilistische Kri-
tik an der traditionellen Ethik mit einer Polemik gegen den Geistesbegriff verbindet 
(Der Einzige und sein Eigentum, 10 ff.). Es ist vielleicht kein Zufall, wenn Heidegger 
gleich am Anfang einer Abhandlung, die der Nihilismusfrage gewidmet ist, die Be-
seitigung des Geistes thematisiert: "Die Absetzung des Obersinnlichen endet bei einem 
Weder-Noch in bezug auf die Unterscheidung von Sinnlichem (atoih)"t"bv) und Nicht-
sinnlichem (VOTJ"t'OV). Die Absetzung endet im Sinnlosen. Sie bleibt jedoch die unbe-
dachte und unüberwindliche Voraussetzung der verblendeten Versuche, sich durch eine 
bloße Sinn-gebung dem Sinnlosen zu entziehen• (Nietzsdtes Wort "Gott ist tot•, in: 
Holzwege, 193). Cf. o. Anm. 10. 

10 Das ist mit Kant der Fall gewesen, der den Geistesbegriff relativ früh "beiseitege-
legt• hat (s. Träume eines Geistersehers ... , AA, II, 351 f., cf. KdU, AA, V, 467 f.) und 
statt dessen im reifen Werk Begriffe wie "Im•, "Bewußtsein überhaupt" oder "Intelli-
genz" verwendet. Dennoch führte diese Beseitigung des Terminus Geist zu keiner Ver-
werfung des Obersinnlimen überhaupt - und der Grund dafür war nicht bloß ein er-
kenntnistheoretischer, sondern zumindest ebensosehr ein moralphilosophisdter. 



Der polemische Charakter des Denkens 19 

letzteren eben der Deutung des Sinnes des Lebens dienen und sich als unbrauch-
bar erweisen, sobald sie diese Aufgabe aus allerlei Gründen nicht mehr erfüllen 
können. - Ganz unabhängig aber davon, ob der Sinn- oder der Geistesfrage 
so oder so Priorität zukommt, so galt es bis vor kurzem als selbstverständlich, 
daß der Geist die wertende, normierende, d. h. sinngebende und -volle Instanz 
sei. Der Angriff gegen ihn, zunächst in seiner göttlichen und dann auch in seiner 
menschlichen Dimension, mußte deshalb die ganze philosophische Front mobili-
sieren. Um die Seinsfrage wurde wie um eine Wertfrage gekämpft - und es 
war auch nichts anderes zu erwarten, da Seins- und Wertfrage innerhalb der 
philosophischen Tradition immer zusammengedacht wurden. Durch die Orien-
tierung unserer Untersuchung an der so weit verstandenen Frage nach den Be-
ziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit berühren wir also einen oder viel-
mehr den Nervenpunkt philosophischen Denkens überhaupt. Und zugleich be-
treten wir einen Themenbereich, in dem, über die Streitigkeiten der Gelehrten-
stube hinaus, Entscheidungen größter sozialpolitischer Relevanz fallen. 

2. Der polemische Charakter des Denkens 
in der Aufklärung und in ihren Interpretationen 

Ich möchte nun die These aufstellen, die sogenannte Aufklärung sei ein Ver-
such oder vielmehr eine Vielfalt von Versuchen, die Frage nach den Beziehun-
gen von Geist und Sinnlichkeit zu beantworten. Dieser Gesichtspunkt ist, nach 
dem bisher Gesagten, weder nebensächlich noch läßt er das Spezifische der Auf-
klärung außer acht (man könnte ja mit Recht erwidern, alle Zeiten hätten die-
selbe Frage zu beantworten versucht). Ganz im Gegenteil. Denn es soll eben ge-
zeigt werden, daß im Zeitalter der Aufklärung das Problem der Sinnlichkeit 
auf eine besonders dringliche Weise gestellt wird, weshalb auch die Frage nach 
deren Beziehungen zum Geist eine bis dahin unbekannte und darüber hinaus 
permanente Intensität erhält. Die Aufklärung mußte sich diese Frage so nach-
drücklich stellen, da in der Rehabilitation der Sinnlichkeit eine ihrer wichtigsten 
weltanschaulichen Waffen im Kampfe gegen die theologische Ontologie und 
Moral bestand. Zugleich lag hier einer der Nervenpunkte neuzeitlichen Denkens 
überhaupt. Denn die Rehabilitation der Sinnlichkeit warf ungeheuere logische 
Probleme auf, deren Bewältigung um so dringender war, je unumgänglicher und 
unentbehrlicher die genannte Rehabilitation in dieser oder jener Form erschien. 
Wegen des Umfangs der Frage nach den Beziehungen zwischen Geist und Sinn-
lichkeit sowie der dieser Frage quasi innewohnenden Kraft, die verschiedensten 
Gestalten anzunehmen, setzte die Rehabilitation der Sinnlichkeit im Zeitalter 
der Aufklärung alle Ebenen der philosophischen Untersuchung gleichzeitig in 



20 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

fieberhafte Bewegung. In der Erkenntnistheorie spitzt sim der Antagonismus 
von Intellektualismus und Empirismus bzw. mathematism-geometrismer und 
experimenteller Methode zu, in der Kosmologie müssen die Beziehungen zwi-
smen Gott und Welt neu durmdacht werden, in der Anthropologie und der 
Moral verlangen Vernunft und Triebe die Anerkennung von Eigenreihten und 
versmärfen somit die Beziehungen von Sollen und Sein zueinander, während in 
der Gesdlimtsphilosophie der Gegensatz zwischen der kausalen Auffassung vom 
Verlauf der Geschichte und ihrem erwünschten, in normativen Kategorien er-
faßten Ziel bzw. Ende geradezu eklatant wird. 

Es gilt nun, nimt nur den strukturellen Zusammenhang all dieser Ebenen im 
Werke eines jeden Denkers zu verdeutlimen und eventuelle Abweimungen vom 
idealen Typ desselben Werkes zu begründen, sondern aum und vor allem den 
logisdien Charakter der im Zeitalter der Aufklärung gestellten Fragen ange-
messen einzusmätzen, um die Einheit der damaligen Denkbemühung in der Viel-
falt der Denkweisen verstehen zu können. Die Einheit beruht nämlim nimt auf 
den Antworten, sondern auf den Fragen - eine Feststellung, die für die sam-
gereihte Erfassung jenes Zeitalters von allerhödlster Bedeutung ist und die For-
smung vor manmem Debakel bewahren könnte. Die Vielfalt der Antworten 
entspringt der Vielfalt der Grundhaltungen bzw. den polemismen Bedürfnissen 
der einzelnen Denker. Meines Eramtens zeigt das Studium der Quellen, daß die 
geistesgesmimtlime Interpretation der versmiedenen Positionen und Gegenposi-
tionen von der Annahme her, Denken sei in seinem Wesen polemism, am wei-
testen führen kann. Denn aus dieser Simt läßt sich nimt nur die Konsequenz, 
sondern aum die Widersprüchlidlkeit eines bestimmten Denkens restlos erklären, 
was vor allem für die Erforsmung der Aufklärung, in der das dualistisme 
Smwanken, durm Verlegenheit vor den letzten Folgen der Rehabilitation der 
Sinnlimkeit bedingt, auf der Tagesordnung steht, einen besonderen Vorzug be-
deutet. Die beste Art, eine bestimmte Philosophie geistesgesdlimtlim zu be-
greifen, ist demnam die, ihren Gegner klar ins Auge zu fassen und zu erwägen, 
was sie beweisen muß bzw. will, um diesen Gegner außer Gefemt zu setzen. In 
der Polemik aller gegen alle bzw. der philosophismen Parteien gegeneinander 
entsteht- je nam dem Ziel der Polemik bzw. dem vorsmwebenden Ideal-
die Vielfalt der Variationen über ein und dasselbe Thema, d. h. über die Grund-
frage, um die sim die Polemik dreht. Die logisdie Struktur der Grundfrage 
bildet die konstante und zugleim unumgängliche Größe, die Grundhaltungen 
und die Polemiken sind die variablen und auswedlselbaren Faktoren: so ent-
steht das allgemeine geistige Bild der Zeit in seiner Mannigfaltigkeit, während 
sim das besondere Bild des Werkes eines jeden Denkers aus der Kreuzung der 
logisdien Struktur der Grundfrage mit der jeweiligen Grundhaltung ergibt. 

Aus der so begründeten Einsimt in Einheit und Vielfalt des Aufklärungszeit-
alters erhellt, daß sich die weitverbreiteten Annahmen, dieses sei das Zeitalter 
des Rationalismus oder des Optimismus etc., als wenig hilfreim erweisen müs-
sen. Ebenso unhaltbar im Hinblick auf die mronologisme Reihe der Publika-



Der polemische Charakter des Denkens 21 

tion und Wirkung maßgebender Werke und zudem höc:hst irreführend ist die 
seinerzeit populäre Behauptung, der Periode des extremen aufklärerischen Ra-
tionalismus sei die des vorromantischen protestierenden Gefühls gefolgt. In 
Wirklichkeit, d. h. im Lichte der Quellen, sind Optimismus und Pessimismus, ja 
Eschatologie und Nihilismus, Glaube an die Vernunft und Verherrlichung des 
Gefühls, Zuversidtt in die Macht des mensdtlidten Geistes und erkenntnistheo-
retisdte Verzweiflung, so oder so motivierte Religiosität und Atheismus, Moralis-
mus und Eudämonismus, Altruismus und Egoismus nicht wegzudenkende Ten-
denzen ein und desselben Zeitalters, dessen ebenbürtige Söhne so versdtiedene 
Persönlidtkeiten und Denker wie Rousseau und La Mettrie, Herder und Locke, 
Fidtte und Marquis de Sade sind. All diese Strömungen und entgegengesetzten 
Ridttungen müssen in ihrer Einheit, nämlidt als möglidte Antworten auf die 
Grundfrage angesehen werden, die die Rehabilitation der Sinnlidtkeit positiv 
oder negativ stellte. Ihre Koexistenz ist eine Tatsache, und nidtt in ihrer Leug-
nung, sondern in ihrer Erklärung findet sich der Sdtlüssel zu einem angemesse-
nen Verständnis des Gesamtphänomens, das man ,.Zeitalter der Aufklärung• zu 
nennen pflegt. Angesichts dieser Sachlage mußte die Forsdtung, je weiter die Ent-
deckung und das Studium vernadtlässigter Quellen gediehen - und vor allem 
je mehr gewisse rationalistische Positionen, die den ideologisdten Kern der älte-
ren eindimensionalen Vorstellung von der Aufklärung ausmachten, nadt zwei 
Weltkriegen und gewaltigen sozialen Umwälzungen von ihrer suggestiven Kraft 
verloren - in eine Sackgasse geraten. Es entspridtt also einer doppelten Not-
wendigkeit, wenn in den letzten Jahren die Forderung nadt einer radikalen 
Loslösung von allen linearen Auffassungen über die Aufklärung immer lauter 
erhoben worden ist 11• Die Vielfalt und Multidimensionalität jenes Zeitalters 

21 S. vor allem Diedunanns fundierte Kritik an den Arbeiten von Hazard und 
Cassirer, welme ein möglimst gesmlossenes geistiges Bild von der Aufklärung haben 
herausarbeiten wollen, wobei sie sehr oft Tatsamen und Texte versmweigen oder über-
sehen mußten (An Interpretation of the 18th Century, in: Studien, 218 ff.; aum: The-
men und Struktur der Aufklärung, in: Diderot und die Aufklärung, -4 ff.). Cf. Boas' 
Rezension, insb. 246 f., der vor allem den teleologismen Charakter des Konzepts von 
Cassirer bemängelt {Kant als Vollendung der Aufklärung etc.), sowie Prices gute Be-
merkungen zum abstrakt-fiktiven Zug der Cassirersmen ,.Denkform der Aufklärung• 
(Cassirer on the Enlightenment, insb. 108 ff.). Crock.er hat gezeigt, zu welmen inhalt-
limen Fehlern die lineare Konstruktion Hazard zwingt: er muß die Krise der Auf-
klärung an ihr Ende setzen, obwohl sie sie von Anfang an begleitet (Recent Inter-
pretations, 434). - Paradoxerweise mamt sim Gay die genannten Kritiken an Cassirer 
und Hazard zu eigen (Rise of Modern Paganism, 426, 428}, um seinerseits die gleimen 
methodismen und inhaltlimen Fehler zu begehen. Denn er will ,.die• Aufklärung 
offenbar als Vorstufe der modernen Philosophie des ,.kritismen Rationalismus•, also 
aus der Simt normativistismer Prämissen auffassen. Für ihn ist Aufklärung haupt-
sämlim kritismes Denken gegen die Irrationalität des Mythos und Autonomiebestreben 
gegen die mristlime Autorität (464, 495 f.). Das ist eigentlim der Grund, warum er 



22 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

wurden somit geltend gemacht; bislang fehlt es aber meines Eradttens und Wis-
sens an einer überzeugenden Erklärung derselben. Es ist die Ambition dieser 
Arbeit, diese Erklärung mit Hilfe des hier entwickelten begrifflichen Instrumen-
tariums zu leisten - nämlich mittels der beiden Thesen von der Verflechtung 
der Seins- mit der Wertfrage, wie sie in der Perspektive der Beziehungen zwi-
schen Geist und Sinnlidtkeit erscheint, und vom polemischen Charakter des Den-
kens (des philosophischen ebensosehr wie des politisdten). 

Der Ausdruck "Zeitalter der Aufklärung", dessen wir uns bisher bedient 
haben, soll zunächst andeuten, daß die Aufklärung nidtt mit ihrem Zeitalter zu-
sammenfällt, sondern sich in diesem abspielt. Das Zeitalter ist also umfang-
reicher als die Aufklärung. Zugleich wurzelt aber die Aufklärung in ihrem Zeit-
alter, das deshalb ohne sie nicht das gewesen wäre, was es gewesen ist. Die Zu-
gehörigkeit der Aufklärung zu ihrem Zeitalter bedeutet also zweierlei: daß sie 
für das Zeitalter charakteristisch und daß sie durch das Zeitalter bedingt ist. Da 
aber das Zeitalter multidimensional ist, und da die Aufklärung Stellungnahmen 
zu jeweils verschiedenen Aspekten desselben enthält, so kann sie ebensowenig 
in sich einig sein wie sie mit ihrem Zeitalter identisch ist. Man müßte daher eine 
doppelte Untersdteidung ~ornehmen, um den Bereich der Aufklärung abzugren-
zen: einerseits sind unter "Aufklärung" die geistigen Strömungen zu verstehen, 
die an Stelle der traditionellen theologischen eine säkulare Weltauffassung bzw. 
eine möglichst immanente Welterklärung setzen wollen, und andererseits -im 
engeren Sinne- jene Strömungen, die ein normativ-moralisches Ideal, was das 
auch jeweils bedeuten mag, nicht nur gegen die traditionelle Theologie, sondern 
auch gegen den bei bzw. aus dem Säkularisierungsprozeß selbst entstehenden 
Skeptizismus und Nihilismus verteidigen. (Weiche Aspekte der reformierten 
Theologie der Aufklärung im engeren Sinne zuzurechnen bzw. von dieser moti-
viert sind, muß fallweise beurteilt werden.) Es ist unbedingt notwendig einzu-
sehen, daß die immanente Welterklärung -im Gegensatz zur transzendenten, 
bei der Gott ontologisches und zugleich normativ-moralisches Prinzip war -
weder logisch noch geistesgeschichtlich mit der Annahme moralischer Ideale ver-
bunden sein muß. Auch der Glaube an die Macht menschlidter Vernunft bedeu-
tet nicht eo ipso Bekenntnis zu einer moralischen W ertskala, da es vorerst offen 
bleibt, ob die Vernunft ihrem Wesen nach an eine solche gebunden sein muß, 
wie sie es in der platonisch-aristotelisch-christlichen Tradition war u, oder ob 
sie bloß wertfrei und zweckrational handeln kann. Wie zentral die Bedeutung 
solch elementarer begrifflicher Untersdteidungen ist, wird die folgende Analyse 
an mehreren Beispielen verdeutlichen. Ihre Orientierungsfunktion besteht vor-

den skeptism-nihilistisdten Aspekt der Aufklärung kaum zur Kenntnis nehmen will 
(cf. seine ungeremte Polemik gegen Crocker und die ganz kurze Erwähnung der Ar-
beit von Vyverberg, 427 f. und 449) und warum er aum in den Gegensätzen der Philo-
sophes zueinander nur die ,.complexity of synthesis" zu entdecken vermag (S. X). 

H S.o. Anm. 17. 



Der polemische Charakter des Denkens 23 

läufig darin, uns über die Notwendigkeit zu belehren, nicht nur zwischen dem 
Zeitalter der Aufklärung und der Aufklärung, sondern auch zwischen der Auf-
klärung im weiteren (negativen, anti-theologischen) und der Aufklärung im en-
geren (positiven, normativistischen) Sinne die nötigen Grenzen zu ziehen 11• In 
dieser Arbeit wird nicht vom Zeitalter der Aufklärung überhaupt, sondern von 
der Aufklärung in deren beiden, sich oft widersprechenden Bedeutungen die 
Rede sein; der traditionell-theologische Gegner kann nicht behandelt werden, 
wohl muß er aber im Hintergrund bleiben, denn erst ein Seitenblick auf ihn 
macht viele Aktionen und Reaktionen der Helden der aufklärerischen Bühne 
verständlich. Welches nun das Zeitalter ist, in dem si~ die Aufklärung abspielt 
und somit ihre ganz spezifischen Züge gewinnt, läßt sich nur dann bestimmen, 
wenn wir Wesen und Entwicklung des neuzeitlichen Rationalismus einigermaßen 
überblickt haben 24• 

Die Unterscheidung der genannten drei Ebenen voneinander impliziert kei-
neswegs, daß sich die einzelnen geistigen Erscheinungen bzw. Denker des Zeit-
alters der Aufklärung ohne weitere Differenzierung in drei Gruppen klassifi-
zieren lassen. Nehmen wir die Ebene der Aufklärung im moralisch-normativisti-
schen Sinne als Beispiel, so stellen wir fest, daß ihre doppelte Gegnerschaft gegen 
traditionelle Theologie und nihilistische Ansätze eine Vielfalt von Denkgebil-
den ins Leben ruft, da entsprechend der konkreten Lage verschiedenen, ja von-
einander erheblich abweichenden argumentativen Mitteln zum Schutz des vor-
schwebenden Ideals der Vorzug gegeben wird. Auch die radikale Skepsis er-
scheint aus verständlichen Rüdtsichten so oder so nuanciert, d. h. nicht immer als 
offener Nihilismus. Auf der Ebene der Theologie zeichnet sich schließlich eine 
Bereitschaft zur Aneignung von Positionen der normativistischen Aufklärung ab, 
wenn man sich von einer solchen Taktik die Entwaffnung der aufklärerischen 
Gegner verspricht oder immerhin meint, die konkrete Lage mache gewisse Zu-
geständnisse für das eigene Oberleben unumgänglich. Aus all diesen Ansätzen 

23 Zwischen der Aufklärung und ihrem Zeitalter unterscheidet grundsätzlich Die~­
mann, Religiöse und metaphysische Elemente im Denken der Aufklärung, in: Studien, 
266, und: Themen und Struktur •.. , in: Diderot, 15 f. Er trifft aber nicht unsere Un-
terscheidung zwischen antitheologischer und normativistischer Aufklärung, so daß er 
die Nihilismusfrage im Zeitalter der Aufklärung nicht logis<h befriedigend angehen 
kann. Dazu genügt nämli<h nidtt, die Koexistenz von Gegensätzen im 18. Jahrhundert 
festzustellen (davon spricht Die~ann ibid., 11 f., und zwar im Anschluß an Dilthey, 
Friedrich der Große ... , Ges.Schr. 111, 97 ff., und Schalk, Formen und Disharmo-
nien ... , insb. 254 f., 265, 267). Die Rolle der aus mythisch-religiösen Vorstellungen 
entstammenden Lichtmetapher bei der Verdeckung der Gegensätze zwischen den Philo-
sophes hat Delon untersucht, der auch mit Recht darauf aufmerksam macht, daß die 
vorhandenen Gegensätze im Denken der Aufklärung nicht bloß nach einem dualistisch-
manichäischen Schema aufgefaßt werden dürfen - wozu wiederum die Licht- bzw. 
Finsternismetapher verleiten könnte (Les Lumieres ... , insb. 529 f., 533 f.). 

!4 S. Kap. II Abschn. 1. 



24 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

ergibt sidt ein Bild hödtster Vielfalt, da es sidt um einen vielfadten Kampf auf 
mehreren Ebenen zugleim handelt. In Wirklidtkeit ist diese Konstellation, for-
mal gesehen, keineswegs merkwürdig oder einmalig. Für alle großen Epodten 
der Geistesgeschidtte hat die Forsdtung, nadtdem die erste, die Dinge verein-
fadtende Begeisterung vorbei war, allmählidt die Vielfalt der wirkenden Fak-
toren geltend gemadu; so gesdtah es z. B. mit den beiden Legenden vom Geie-
mentum und von der Renaissance, die dem Bürgertum zum historisdt fundierten 
Selbstbewußtsein verhalfen zs. Eine Epodte als spannungsreime Koexistenz von 
versdtiedenen, ja gegensätzlidten Positionen aufzufassen (ganz unabhängig da-
von, ob es einen formalen, nadtträglidt-hermeneutisdt zu konstruierenden Ein-
ordnungsrahmen bzw. Oberbegriff für mehrere von diesen Positionen geben 
kann), ist eigentlidt selbstverständlidt, wenn man sidt nur, zunädtst in sozial-
gesdtidulidter Perspektive, die Fülle von Individuen und Gruppen vergegen-
wärtigt, die in jeder Zeit und auf jeweils eigene Weise Madttansprüdte erheben 
und somit in Konflikte miteinander geraten müssen, und man darüber hinaus 
die Funktion von Denkgebilden in konkreten existenziellen Lagen konkret 
(d. h. ohne jede Fludtt ins Ideenreidt) erfaßt. Die spannungsreime Vielfalt der 
Epodte wird m. a. W. selbstverständlidt, wenn man die These vom polemisdten 
Wesen des Denkens ernst nimmt und einsieht, daß jede Position eine Gegenposi-
tion nadt sidt ziehen muß, ja daß jede Position als Gegenposition entsteht. Der 
Kampf und die wedtselnde Gruppierung nadt der Freund-Feind-Beziehung er-
klären also die Vielfalt in allen großen Epodten der Geistesgesdtidtte - und 
das Zeitalter der Aufklärung bildet keine Ausnahme. Audt die in gewissen 
Grundfragen festzustellende Einheit in den Reihen der Aufklärung ist kein 
Indiz gegen die polemisdte Funktion des Denkens, da sie selbst polemisdt be-
dingt ist: sie besteht, solange ein monolithisdter theologisdter Gegner gegen-
übersteht ze, und zerbrödtelt im Falle, wo sidt dieser audt nur als ein bißdten 
reformwillig ausgibt. Der fiktive bzw. polemisdt bedingte Charakter der Einheit 
der Aufklärung kommt ans Lidtt, wenn wir den jeweiligen gemeinsamen Nenner 
dieser Einheit unter die Lupe nehmen. Begriffe wie Vernunft oder Natur sind so 
vieldeutig, daß eine Subsumtion der Aufklärung unter sie nur rein formal er-
folgen kann; aus ihnen ein Wesen der Aufklärung inhaltlidt-verbindlidt ablei-
ten zu wollen, käme ungefähr dem gleidt, als ob man etwa unser Jahrhundert 
deshalb als das Zeitalter der Demokratie und der Freiheit definieren wollte, weil 
sidt alle Parteien auf diese Sdtlagworte berufen. Eben das zeigt aber, daß sie 
rein formal (bzw. als Leerformeln) aufzufassen sind, was übrigens dadurdt be-
wiesen wird, daß jeder, der sidt auf sie beruft, hinzuzufügen pflegt, er meine 

25 Cf. Rüegg, Die Humanismusdiskussion, 310 ff.; Ferguson, The Renaissance in 
Historical Thought, 175 f., 181 ff., 199 ff. 

28 Schon Troeltsch hat den nur ,.relativ einheitlichen Charakter" der Aufklärung 
auf den gemeinsamen ,.Kampf gegen den kirchlichen Supranaturalismus" zurüdtgeführt, 
Die Aufklärung, in: Ges.Schr. IV, 339. 



Der polemische Charakter des Denkens 25 

die jeweils ,.wahre" Vernunft oder Freiheit. Nidtt nur also im Hinblick auf die 
Vielfalt der geistigen Strömungen im Zeitalter der Aufklärung, sondern audt 
angesidtts des formellen Charakters der Sdtlagworte der normativistisdten Auf-
klärung selbst ist der Begriff ,.Aufklärung" eher als konventioneller terminus 
tedtnicus zu verwenden 27• A fortiori muß das gesdtehen, wenn man es versäumt 
hat, zwisdten der Aufklärung und ihrem Zeitalter strikt zu untersdteiden. 

Das Bedürfnis nadt Periodisierung entstammt ohne Zweifel wissensdtaftlidten 
Notwendigkeiten, und es ließe sidt selbst dann nidtt beseitigen, wenn man in 
Periodisierungen nur ein großes übel erblicken wollte. Auf Fiktionen und Ab-
straktionen sind wir angewiesen, und die radikale Auflehnung gegen sie bedeu-
tet letzten Endes, daß man sidt mit der Besdtaffenheit des mensdtlidten Er-
kenntnisvermögens nidtt zufriedengeben kann. Mit Redtt, würde idt meinen, 
docb führt das nidtt weiter. Immerhin erfüllen die unvermeidlidten Fiktionen 
ihre hermeneutisdte Aufgabe viel besser, wenn man nidtt vergißt, daß sie eben 
Fiktionen sind. Das muß im Interesse einer wissensdtaftlidten Betradttung um 
so nadtdrücklidter betont werden, als aus der Periodisierungsnotwendigkeit sehr 
oft eine Hypostasierung einer Epodte wird, die ideologisdten Zwecken dient. 
Durdt sie sollen nämlidt einer bestimmten normativistisdten Auffassung histori-
sdte, d. h. in der ,. Wirklidtkeit" selbst fundierte Redtte versdtafft werden, so 
daß das jeweilige Sollen unter der Hand zum unumstößlidten Sein wird. Audt 
das Umgekehrte kommt vor: eine ganze Epodte wird verteufelt, so daß eine 
spätere im Kampf gegen sie bzw. in ihrer ,.Überwindung" die eigene Selbst-
bestätigung sudten und finden kann. Das polemisdte Wesen des Denkens zeigt 
sidt nidtt nur beim Blicke auf die Aufklärung, sondern in gleidter Weise bei Be-
tradttung der Aufklärungsforsdtung. Im Folgenden will idt auf einige typisdte 
ideologisdt bedingte Fehlinterpretationen kurz hinweisen. Hier soll selbstver-
ständlidt nidtt ihre ideologisdte Widttigkeit und Wirkung bestritten werden und 
nodt weniger das Redtt der in dieser oder jener Front Kämpfenden, sidt soldte 
Deutungen zu erdenken. Nidtt von der philosophisdten großen Politik wollen 
oder können wir diese Deutungen fernhalten, sondern hödtstens vom Rahmen 
dieser Untersudtung. 

Der Mythologie des Liberalismus entstammt zunädtst die Identifizierung der 
Aufklärung überhaupt mit deren moralisdt-normativistisdter Version. Die libe-
rale Auffassung von der Aufklärung kann nämlidt gegebenenfalls auf die Gleidt-
setzung der Aufklärung mit ihrem Zeitalter verzidtten 18, zumal sie im Vor-
handensein eines nodt immer gefährlidten "obskurantistisdten" Gegners die 
eigene aktuelle Redttfertigung erblickt; ideologisdt tödlidt wäre aber für sie jede 

! 7 Nam einem treffenden Vorsmlag von Belaval, L'h~ritage Leibnizien, 255. 
28 Smon Kant, der manmmal vom eigenen Zeitalter als von ,.einem aufgeklärten 

Zeitalter" sprimt (Prolegomena, AA IV, 383), untersmeidet an anderer Stelle zwismen 
einem ,.aufgeklärten Zeitalter" und einem "Zeitalter der Aufklärung" (Was ist Auf-
klärung?, AA VIII, 40). Cf. dazu die gute Analyse von Stuke, Aufklärung, 265 ff. 



26 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

grundsätzliche Entkoppelung der Aufklärung im Sinne der immanenten Welt-
erklärung bzw. der Entzauberung der Welt von bestimmten Idealen und Schlag-
worten, die aber mit dieser letzteren, wie wir schon bemerkten, weder logisch. 
noch. geistesgeschich.tlich. immer und notwendig zusammengehören. Der Begriff 
"Aufklärung" darf also in der liberalen Terminologie nie als bloßer terminus 
technicus verwendet werden, und zwar nicht nur wegen der genannten Identifi-
zierung der Aufklärung mit Normen, sondern darüber hinaus wegen des libera-
len Glaubens, diese seien nicht bloß formal und als solche möglicherweise in kon-
kreten Lagen unverbindlich., sondern sie hätten einen ganz offensich.tlich.en In-
halt - eben den, den die Liberalen jeweils meinen 11• In der Perspektive des 
historischen Selbstverständnisses des Liberalismus erscheint zudem die allmäh-
lich.e Durchsetzung jener Normen als selbstverständlich.e, nicht wegzudenkende 
Folge der mit einer Enttheologisierung der Gesellsch.aft zusammenhängenden 
Enttheologisierung des Weltbildes, als ewiger Gewinn einer für immer befrei-
ten Menschheit 10• Das ist aber in doppelter Hinsicht ein Kurzsch.luß: denn es ist 
durch.aus denkbar, daß, erstens, die Enttheologisierung von Weltbild und Ge-
sellsch.aft ganz anderen Normen (sprich: Herrsch.aftsformen) als den liberalen 
zugute kommt (diese Möglich.keit ist inzwischen auf einem großen Teil unseres 
Planeten Wirklich.keit geworden), oder daß, zweitens, die konsequent durchge-
führte Entzauberung der Welt zu relativistisch.en, ja nihilistisch.en Schlußfolge-
rungen gelangt. Für die liberale Aufklärungsmythologie muß es eine bittere 
Ironie sein, daß der neuzeitlich.e Nihilismus ausgerech.net im Zeitalter der Auf-
klärung seine erste programmatisch.e und konsequente Herausarbeitung fand -
und zwar vor allem durch. La Mettrie und de Sade. Es liegt nahe, solche Er-
scheinungen als Mißgeburten oder als Sch.önheitsfehler zu betrachten 31• Psycho-
logisch und ideologisch kann das sogar erfolgreich. sein, dennoch. muß die wissen-
schaftlich.e Erfassung der Aufklärung darunter leiden, vor allem wenn sich. zeigen 
ließe, daß solche und ähnliche Ersch.einungen, von ihrer zahlenmäßigen Mach.t 
abgesehen, nur Ansätze zu Ende führen, die auch. bei moralistisch. gesinnten Auf-

28 Ein gutes Beispiel dieser Tendenz liefert Cobban in seinem Buch In Search of 
Humanity, passim. Dazu die kritischen Bemerkungen von Cracker, Recent Interpreta-
tions ... , 452 f. Im Sinne eines modernen Liberalismus verwendet auch Funke den Auf-
klärungsbegriff in seiner Abhandlung: "Aufklärung - eine Frage der moralischen 
Haltung?" Seine Ausführungen sollen dabei nur zeigen, daß hinter dem Fragezeichen 
des Titels nur eine rhetorische Frage stand. Darüber hinaus identifiziert er Aufklärung 
und 18. Jahrhunden (S. 24 oben), wobei geistesgeschichtliche Erscheinungen, die nicht 
ins liberal-normativistische Konzept passen, einfach verschwiegen werden. Diese un-
historische Einstellung ist typisch für alle jene, die sich, wie Funke (s. z. B. S. 33), in 
der ideologischen Nähe des sogenannten "kritischen Rationalismus" befinden; cf. z. B. 
Mittelstrass, Neuzeit und Aufklärung, 87 ff. 

30 Hobhouse, Liberalism, 32. 
81 Lec:ky, Rationalism in Europe, II 375. 



Der polemische Charakter des Denkens 27 

klärern zu finden sind und die von diesen als Waffe gegen die traditionelle 
Theologie eingesetzt worden waren. Gerade dies muß die liberale Aufklärungs-
auffassung bestreiten: daß nämlidt die weltansdtaulidt-ontologisdten Vorausset-
zungen der eigenen Normen (etwa der Primat der Anthropologie gegenüber der 
Theologie, sobald er die Form des radikalen Atheismus annimmt) die Verwer-
fung jeder Norm nach sich ziehen könnten. 

Die marxistisdte (und marxistisch-leninistische) Interpretation der Aufklärung 
muß sidt in dem Maße in ähnlidte Schwierigkeiten verwickeln, wie sie aus-
schließlich den moralisch-normativistischen Aspekt des Zeitalters der Aufklärung 
ins Auge faßt, den sie als Ideologie des Bürgertums betrachtet und beim Wort 
nimmt, um sich eben dadurch instandzusetzen, das Bürgertum des Verrats an den 
eigenen ursprünglichen Idealen zu bezichtigen °. Die Aufklärung bilde also die 
weltanschauliche Fahne des emporstrebenden Bürgertums, die vom siegreidten 
und konservativ gewordenen Bürgertum heruntergeholt wird. Der Marxismus 
soll jetzt das Erbe der Aufklärung antreten und jene Ideale inhaltlidt verwirk-
lichen, die das Bürgertum nur formal, wenn auch im Namen der ganzen Mensdt-
heit verkünden konnte. In dieser Auffassung kommen zwei aufeinanderfolgende 
Epodtenbegriffe zur Sprache. Der Marxismus muß m. a. W. die Aufklärung als 
gesdtlossene Epoche betrachten, weil er sich selber als epochemadtende Bewegung 
bzw. als Epochenbegriff versteht, der, dem stufenweisen Schema von der Ge-
sdtidttsentwiddung gemäß, einem vorherigen und unvollkommeneren folgt 33• 

Als emanzipatorisdte Bewegung hätte andererseits der Marxismus das Erbe der 
bürgerlidten Aufklärung nie antreten können, wenn sich diese nicht mit gewis-
sen grundsätzlich akzeptablen, wenn auch vom Bürgertum rein formal gemein-
ten Normen identifizieren ließe. Daraus ergibt sich die doppelte Einstellung des 
Marxismus zur Aufklärung: insofern er sich als Oberwinder der Aufklärung bzw. 

32 Engels, Anti-Dühring, in: MEW 20, 16 f. Aus marxistisdter Sidtt dazu Besse, 
Marx, Engels et le XVIIIe si~cle frans;ais, insb. 159 f., 162 ff. 

33 Engels, Die Lage Englands, in: MEW 1, 550 f. Unter dem Periodisierungszwang 
des marxistisdten Sdtemas von der Gesdtidttsentwicklung behauptet Krauss, daß, ob-
wohl eine Periodisierung gemäß dem Selbstverständnis der einzelnen Epodten grund-
sätzlid:l. unzulässig sei, man dennodt im Falle der Aufklärung eine Ausnahme madten 
und deren (angeblidte) Selbsteinsdtätzung als einheitlid:l.e, im Zeidten der Philosophie 
und des Fortsdtrittes stehende Epodte in ihrem Nominalwert nehmen müsse (Zur 
Periodisierung der Aufklärung, VIII; anderswo spridtt sogar Krauss nidtt bloß vom 
Selbstverständnis der Aufklärung, sondern von dem des 18. Jahrhunderts sdtledtthin, 
s. Si~cle im amtzehnten Jahrhundert, 88 f.). Krauss beruft sidt indes nur auf be-
stimmte Aussagen von Aufklärern einer bestimmten (normativistisdten) Ridttung, und 
somit besteht sein Nadtweis eigentlidt nur in einer Tautologie. Zudem übersieht er, 
daß die systematisdte Verwendung der Aufklärung als Epod:l.enbegriffes erst in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts einsetzte (Stuke, Aufklärung, 244 ff.), und daß 
gerade damals die Marxisten ihre oben gesdtilderte doppelte Beziehung zur .bürger-
lidten Aufklärung" entdeckten bzw. konstruierten (Fetsdter, Aufklärung, Sp. 451). 



28 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

als Urheber einer neuen, nachbürgerlichen Epoche versteht, muß er die Auf-
klärung mit dem Bürgertum identifizieren; und insofern er sich als Vollender der 
Aufklärung empfiehlt, muß er sich natürlich deren narrnativistische (emanzipa-
torische) Version zu eigen machen 34• 

Beide Annahmen sind soziologisch und geistesgeschichtlich unhaltbar. Was die 
Identifizierung von Aufklärung und Bürgertum betrifft, so berücksichtigt sie die 
Tatsache nicht, daß ganz unabhängig davon, ob erst der Aufstieg des Bürger-
tums und die dadurch in diesem oder jenem Maß bedingte Verdrängung der so-
zialen Macht von Kirche und Theologie die Voraussetzungen für das Erscheinen 
von Materialismus und Atheismus schufen, doch das Bürgertum sich insgesamt 
immer mißtrauisch und ablehnend solchen Ansätzen gegenüber verhielt; es emp-
fand sie als schädlich bzw. kompromittierend und gab eher schwankenden 
dualistischen Positionen den Vorzug. Die scharfe Kritik von Voltaire, ja von 
Diderot an Materialisten wie La Mettrie und Helvetius ist ein Ausdruck dieser 
bürgerlichen Sorge. Nun aber betrachtet die marxistische Interpretation eben 
den Materialismus als die wahrhaft revolutionäre Kraft in der bürgerlichen 
Aufklärung36, was auch mit dem Selbstverständnis des materialistischen Marxis-
mus als des Erben der besten Traditionen jenes Zeitalters zusammenhängt. So-
mit kommen wir auf die zweite der oben genannten Annahmen, der drei 
Punkte entgegenzuhalten sind. Erstens: sollte es einen notwendigen Zusammen-
hang zwischen Materialismus und "Fortschrittlichkeit" - nicht bloß im anti-
theologischen, sondern auch, was hier bei weitem wichtiger ist, im moralisch-
narrnativistischen Sinne - geben, so müßte gezeigt werden können, daß die 
Materialisten eo ipso "demokratischer" waren als andere Philosophes. Das ist 

84 Dabei wird "Aufklärung" gleichsam als überhistorischer Begriff verwendet, cf. 
z. B. Leys Buch, Geschichte der Aufklärung und des Atheismus, das mit der "Auf-
klärung" in den alten Stromkulturen und in Griechenland beginnt (1, 45 ff., 155 ff.). 
Charakteristisch für die hier betonte Verwandtschaft von marxistischer und liberaler 
Auffassung bezüglich des normativistischen Aufklärungsverständnisses ist die Tatsache, 
daß auch "kritische Rationalisten" von der "ersten", d. h. der griechischen Aufklärung 
reden (so z. B. Mittelstrass, Neuzeit und Aufklärung, 15 ff., offenbar im Anschluß an 
Gay, Enlightenment, 72 ff.; da sowohl bei Gay, 207 ff., vom "retreat of reason" als 
auch bei Mittelstrass, 76 ff., von der ,.Desorientierung der Vernunft" während des 
,.Mittelalters" die Rede ist, so liegt hier offensichtlich eine implizite Auferstehung des 
triadischen Schemas vom Geschichtsverlauf vor. Ober die Herabwertung des "Mittel-
alters• als eines Topos neuzeitlichen militanten Selbstverständnisses s. Kap. II, 
Anm. 5). 

35 Engels, Einleitung zur eng!. Ausgabe der "Entwiddung des Sozialismus", in: 
MEW, 22, 203. Im selben Sinne argumentierend geht K.rauss sogar soweit, aus d'Alem-
bert z. B. einen militanten Materialisten zu machen: "Die Ablösung Voltaires durch 
Diderot und d'Alembert [in der Leitung der Enzyklopädie] bedeutet den vollen Sieg 
des Materialismus in diesem vorbereitenden Werk des bürgerlichen Triumphes" (Ein-
führung in das Studium der franz. Aufk., in: Studien, 199). 



Der polemische Charakter des Denkens 29 

nidtt der Fall. Holbach z. B. ist keineswegs demokratischer als etwa Voltaire, 
während umgekehrt der Demokrat Rousseau Materialismus und Atheismus lei-
denschaftlidt bekämpft. Zweitens: angesichts der ideologisch erwünschten Zu-
sammengehörigkeit von Materialismus und Fortsdtrittlidtkeit - und zwar im 
moralisdt-normativistisdten Sinne! -muß die marxistische Auffassung leugnen, 
daß Materialisten zu nihilistischen Positionen gelangten (wenn es etwa um La 
Mettrie geht, dann werden die Texte einfach vergewaltigt 18), und umgekehrt 
muß die Skepsis als bloße Vorstufe zum Materialismus betradttet werden 17• 

Darüber hinaus wird nicht untersucht, ob Materialisten, die auf der Ebene der 
Sozial- und Moralphilosophie beim Normativismus bleiben, dies konsequent, 
d. h. in Obereinstimmung mit ihren metaphysischen Grundsätzen tun oder nidtt. 
Drittens: da sich der Marxismus nidtt nur als Fortsetzer, sondern audt als Ober-
winder des aufklärerisdten Materialismus hinstellt, so muß letzterer als unvoll-
kommen bzw. undialektisch oder medtanizistisdt bezeichnet werden, wobei 
Quelle dieses Medtanizismus die Naturphilosophie Descartes' sein soll 18• Unsere 
Analyse wird dennoch zeigen, daß der Materialismus des 18. Jahrhunderts erst 
auf der Basis der Ablehnung des cartesianischen Medtanizismus möglidt wurde 31• 

Auch die Debatte über den Einfluß aufklärerischer Ideen auf Ausbruch und 
Ablauf der französischen Revolution wurde weitgehend unter polemischen Ge-
sichtspunkten ausgetragen. Das wird deutlidt, wenn wir uns an die allerersten 
Aussagen über das Thema erinnern, die im übrigen von mehr oder weniger 
direkt Betroffenen stammen. Die Revolution wird als notwendige Folge, ja als 
Höhepunkt der Aufklärung betradttet, und zwar sowohl von Revolutionären, 
die die eigene Sadte nicht etwa als prosaischen Machtanspruch, sondern als edlen 
Kampf um edle Ideen verstanden wissen wollten 40, als auch von Konservativen 
bzw. Reaktionären, die schon vorher aufklärerische Ideen bekämpft hatten und 
daher in der "Grausamkeit" der Revolution nur die Bestätigung ihrer Warnun-
gen vor jenen Ideen erblickten oder die in ihrer (un)gewollten Blindheit gegen 
tiefere Ursamen die Hauptverantwortung für das Gesdtehene auf eine Handvoll 

38 S. Kap. VII Anm. 68. Die Behauptung von Marx-Engels (Die Heilige Familie, 
in: MEW 2, 138), die Materialisten hätten die "ursprüngliche Güte" des Menschen 
gelehrt, ist im übrigen nachweislich falsch, zumindest was La Mettrie und Helvetius 
angeht. 

37 Engels über Hume, Die Lage Englands, in: MEW 1, 553; cf. Engels, L. Feuer-
bach ... , in: MEW 21, 276; cf. Engels, Einl. zur engl. Ausg. der "Entwicklung des 
Sozialismus", in: MEW, 22, 295 f. 

38 Marx-Engels, Die Heilige Familie, in: MEW, 2, 132 f. (cf. Engels, in: MEW 22, 
303). 

ae Kap. IV, Abschn. 4 b. 
40 Brissot formulierte es folgendermaßen: "notre revolution n'est pas le fruit d'une 

insurrection, c'est l'ouvrage d'un demi-siecle de Lumieres. Les Lumieres ont fonde Ia 
Liberte etc.•, Le Patriote Frans:ais, 10 oct. 1791, 426 (zit. von Trenard, Lumieres et 
Revolution 10). 



30 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

Ideologen schieben möchten u. Diese Art von Polemik dauerte lange und fand 
prominente Vertreter auf beiden Seiten 42, allmählich wurde sie aber von einer 
anderen überdeckt bzw. ist mit ihr verschmolzen, die sich auf allgemeine ge-
schichtliche oder vielmehr geschichtsphilosophische Fragen bezog. Um sie mono-
polisieren und zur eigenen glorreichen Tradition hochstilisieren zu können, hypo-
stasierten Historiker aus dem liberalen Bürgertum die Revolution u, und darin 
folgte ihnen die marxistische Geschichtsschreibung, die an einer hypostasierten 
"bürgerlichen" Revolution interessiert war, um ihr Schema von der aufsteigen-
den Stufenfolge der Geschichte zu stützen. Hinsichtlich der Hypostasierung der 
Revolution, die gleichsam zur "personnage metaphysique" wird", zeigen also 
liberale und marxistische Auffassung die gleiche teilweise und nur scheinbar 
paradoxe Obereinstimmung wie in der Frage der Aufklärung überhaupt - was 
im übrigen zu erwarten war, da auf beiden Seiten die Einstellung zur Revolu-
tion die Stellungnahme zur Aufklärung wesentlich prägt oder auch umgekehrt. 
Wie der hypostasierten Aufklärung die konkrete Vielfalt des Zeitalters, so muß 
auch der hypostasierten Revolution der beiden genannten Positionen die Revo-
lution als konkretes, vielschichtiges Ereignis entgegengestellt werden. Es gibt 
nicht die Revolution, sondern eine Reihe von Revolutionen, die nicht nur auf-
einander folgen, sondern auch sich nebeneinander entfalten und eigene Zwecke 
verfolgen e. Daß die gewaltigen Umwälzungen, die unter dem Namen "fran-
zösische Revolution" zusammengefaßt zu werden pflegen, schließlich dem Bür-
gertum zugutekamen (wobei nicht vergessen werden darf, daß in Frankreich 
das Bürgertum, anders als etwa die herrschende Klasse in England, seinen Sieg 
mit den selbständig revoltierenden Bauern hat teilen müssen), berechtigt uns 
noch nicht, diese Umwälzungen in toto als bürgerliche Revolution zu bezeichnen. 
Sonst gewinnt eine metaphysisch-teleologische Betrachtung die Oberhand und 

41 Als einer der ersten Burke, Reflections, 211 f. über die Verschwörungstheorie im 
allgemeinen s. Epstein, Ursprünge des Konservativismus, 583 ff. 

42 Als Fortsetzer Burkes dürfen Taine ("Plusieurs millions de sauvages sont ainsi 
lances par quelques milliers de parleurs", Les Origines .•. II 351, cf. II, 77 f.: La 
Propagation de Ia Doctrine) und teilweise auch Tocqueville (L'Ancien Regime, 111, 
1 =Oeuvres II, 193 ff.) angesehen werden. Mienelet teilt andererseits die Auffassung 
Brissots, Histoire de Ia Rev. Frans:., lntrod., V = I, 55 ff. 

43 Goom, Geschimte und Geschichtsschreiber im 19. Jahrhunden, 200 f., 213 ff. 
44 Nach einem treffenden Ausdruck von Furet, Le catechisme revolutionaire, 279. 

Furet kritisiert zu Remt die teleologische Auffassung über Entstehung und Ablauf der 
Revolution und bemerkt, daß es zumal für marxistische Interpretationen "un peu 
paradoxale" sei, sim nach dem Selbstverständnis damals handelnder Personen zu rim-
ten (262 f.; cf. o. Anm. 33). 

45 Vor allem Lefebvre hat sowohl die Vielfalt der Revolutionen als auch den unab-
hängigen bzw. antibürgerlichen Charakter der Bauernbewegung hervorgehoben, La 
Revol. frans:aise et les paysans, in: :Btudes, insb. 248, 250, 260. Cf. Furet, Le cate-
misme, 282 f. und Cobban, Aspects of the French Revolution, 22 ff. 



Der polemische Charakter des Denkens 31 

der Historiker wird, nam einem Dictum von Fr. Schlegel, zum retrospektiven 
Propheten. 

Diese erste Abstraktion, die in der Hypostasierung der Revolution liegt, sug-
geriert leimt eine zweite, nämlich die Hypostasierung der Aufklärung, und 
smließlim nom eine dritte dazu: ist die Revolution einheitlich wie die Auf-
klärung, so ersmeint jene aus dieser zumindest ideologism (für einen extrem 
idealistism denkenden Historiker sogar reell) ableitbar. Es ist erstaunlim und 
zugleich amüsant zu beobachten, wie ähnlim- allerdings bei umgekehrten Vor-
zeichen - ein smematisierender Marxismus und eine antimarxistism-antimate-
rialistisch gemeinte Betonung der Rolle der Ideen in der Revolution dabei ver-
fahren. Für den ersteren kann der Anteil der aufklärerismen Literatur an der 
Revolution "beträmtlich genug" sein 48, unter der methodismen Bedingung aber, 
daß das aufklärerisme Gedankengut so zuremtgemacht wird, daß seine Grund-
strömungen denen der Revolution mehr oder weniger genau entsprechen; so soll 
in der ersten Phase der Revolution auf ideologischem Gebiet die politische Theo-
rie der bürgerlimen Aufklärung reinen Wassers, in der jacobinismen aber der 
Rousseauismus vorherrschen 47• Nicht wesentlim anders stellen sich die Gesamt-
konstellation Forsmer vor, die entgegen Versuchen, die Revolution in erster 
Linie politism-soziologisch und nimt intellektuell zu erklären, die Bedeutung der 
aufklärerischen Ideen geltend machen wollen 48• In beiden Fällen muß die 
(gleiche) Entspremung von geschichtlichem Ablauf und Ideologie vorliegen, ganz 
unabhängig davon, welchem von beiden Faktoren jeweils der Primat zugespro-

46 So Krauss, Einführung, in: Studien, 201. 
47 Volguine, L'ideologie revolutionnaire en France, 217 f. Volguine entwickelt eine 

mechanistische Konzeption nach dem onhodoxen marxistischen Schema: der theoreti-
schen Vorarbeit der Ideologen folge die praktisch-politische Gärung, und dabei trage 
das Werk der Aufklärer zur Herausbildung des revolutionären Bewußtseins "der Mas-
sen" erheblich bei (206, 213). Wie sich dieser Vorgang konkret vollzog, bleibt aller-
dings dunkel. 

48 Peyres Versuch in dieser Richtung beruht auf zwei irrtümlichen Annahmen: daß 
Frankreich vor 1789 in relativem Wohlstand lebte, weswegen die Unruhe angeblich nur 
ideologische Gründe gehabt haben könne, und daß die Revolution in zwei von Mon-
tesquieus und Rousseaus Prinzipien beherrschte Phasen zerfalle. (The Influence of 
eighteenth century ideas, 72 f., 77). Was den ersteren Punkt angeht, so kann man, vom 
Hinweis auf den großen Hunger von 1789 abgesehen, im allgemeinen geltend machen, 
daß soziale (nicht bloß ideologisme) Spannungen nimt notwendig im Zustande der 
größten Not entstehen; was die erwähnte Einteilung der Revolution betrifft, so zeigt 
sie nimt nur eine Vernamlässigung der Vielfalt der konkreten Ereignisse, sondern aum 
eine memanistische Auffassung von der Wirkung von Ideen: daß Rousseau aum von 
Aristokraten benutzt wurde (s.o. Anm. 50), wird z. B. nicht erwähnt. Statt als Waffen 
nach dem Ausbrom der Revolution betramtet Peyre die Ideen als Kräfte zur Bestim-
mung ihres Ablaufes. Dennom zitiert er selber (73) die Aussage Desmoulins', wonam 
es vor 1789 im ganzen Frankreim nimt einmal zehn Republikaner gegeben hätte. 



32 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

chen wird. Und in beiden Fällen wird die Fiktion "der" Revolution zum wahr-
haften "obstacle epistemologique", wenn es um eine konkrete Erfassung der 
Aufklärung geht 49• 

Die Wirkung von Ideen während der revolutionären Zeit in Frankreich läßt 
sich dann sachlich einschätzen, wenn man nicht nur ideologisch bedingte Kon-
struktionen wie die eben genannten, sondern auch gewisse damit zusammen-
hängende und fast selbstverständlich gewordene Vorstellungen über die ge-
schichtliche Funktion von Ideen überhaupt radikal ausräumt. Die Wirkung von 
Ideen ist nämlich nicht geradlinig zu verstehen, d. h. als Versuch, Ideen anzu-
wenden, die der Betreffende in Büchern gelesen, sonst erfahren oder auch sich 
erdacht hat. Auf dieser Ebene zu streiten, ist wissenschaftlich unfruchtbar bzw. 
ist das der sicherste Weg, um einer letzthin teleologischen Betrachtung zu verfal-
len. Der Anwendungsversuch findet im Kampf und durch kämpfende Personen 
statt, und der Kampf hat die eigene Logik, der sich die Logik der Texte oder 
der vorgefaßten Oberzeugungen unterwerfen muß, wenn sie überhaupt im Spiel 
bleiben will. Daß Ideen wirken, bedeutet nur, daß sich bestimmte Menschen auf 
sie berufen; nicht Ideen in ihrer ersten Jungfräulichkeit bewegen die von ihnen 
inspirierten Menschen, sondern Menschen, die sich in konkreten Lagen befinden, 
bedienen sich bestimmter, ihnen z. T. schon bekannter Ideen, die aber entweder 
selektiv geltend gemacht oder von neuem interpretiert werden müssen. Anders 
gewandt: Ideen kommen zur Wirkung, eben weil sie in Lagen verwendet wer-
den, die kein Ideenprodukt, sondern existenziell-politischer Ernst im reinsten 
Sinne des Wortes sind; der Ernst der Lage macht die Wirkung von Ideen zur 
ernsten Sache. Das ist aber gleichzeitig der Grund, warum sich wirksame Ideen 
weder den Bereich noch die Umstände ihrer Wirkung im Sinne des oben angedeu-
teten geradlinigen Schemas aussuchen können. Sie können m. a. W. nicht von 
vornherein ihren jeweiligen Interpreten und deshalb auch nicht Form und Zweck 
ihres jeweiligen Auftretens bestimmen. Sie sind zunächst nur verfügbare Waf-
fen; wer sie verwenden wird, und das Wann und Wie hängen nicht von ihnen 
ab, und deshalb ist die Geschichte ihrer Wirkung, ja ihre eigene Geschichte im 
Grunde nur die Geschichte ihrer Interpretationen. Ohne die Interpretation einer 
Idee in einer konkreten Lage bzw. ohne den kämpfenden Interpreten gibt es 
keine Wirkung von Ideen. Davon muß ein wissenschaftliches Verständnis dieser 
Wirkung ausgehen. Für geradlinige idealistische oder materialistische Geschiehts-
auffassungen muß es ein Rätsel bleiben, warum es möglich gewesen ist, daß aus-
gerechnet der Jacobinerliebling Rousseau den Konservativen ideologische 

48 Der Ausdru&. stammt von Gusdorf, Les principes de la pensee, 22. Die gleiche 
These hat in geistreicher Weise Goulemot entwidtelt, der betont, daß die Betrachtung 
der Gesamtaufklärung aus der Sicht der Revolution nur eine teleologische und dazu 
manichäische Auffassung von ihr gestattet. Ebenso richtig ist seine Bemerkung, Auf-
klärung und Bürgertum würden sich nicht ganz und nicht selbstverständlich identifizie-
ren. (De la Polemique sur la Revolution ... , insb. 238, 239 ff.). 



Der polemische Charakter des Denkens 33 

Dienste erweisen konnte 50• Man kann natürlich hier von "Mißbrauch" etc. 
reden, das könnte aber in bezug auf jede Partei - denken wir etwa an den 
jacobinischen Terror- behauptet werden, und im übrigen führen solche mora-
lisch-nostalgischen Fragestellungen nicht viel weiter. Immerhin ist die relativ 
freie Interpretierbarkeit von Ideen in Kampfsituationen ein Schlüssel zum Ver-
ständnis von deren Funktion als Waffen und daher auch von deren Wirkung-
und sie bildet zugleich das stärkste Argument sowohl gegen eine materialistische 
Widerspiegelungstheorie als auch gegen die verschiedenen Versionen des idealisti-
schen Primats der Geistesgeschichte (sprich: des Geistigen in der Gesdlichte). 

Diese Einsicht in die äußerst plastische Funktion von Ideen, die im Ernst einer 
Situation als Waffen verwendet werden, dürfte vielleicht verständlich machen, 
warum das Konstatieren ihrer Wirkung vor und während der revolutionären 
Zeit kein Argument gegen die These bildet, die aufklärerischen Ideen hätten an 
sich die revolutionäre Umwälzung nie in Gang bringen können. Umgekehrt ver-
hält es sich: erst der Ausbruch der Revolution machte ihre revolutionäre Wir-
kung unvermeidlich - aber nur in den Interpretationen, die die Kampfsituation 
jeweils diktierte. Der Komplex der französischen Revolution nach 1789 ist also 
sozial- und nicht geistesgeschichtlich zu erklären 51• Es ist zweierlei, ob gewisse 
aufklärerische Ideen eine Revolution auslösen könnten oder ob manche, ja viele 
Revolutionäre auf diese Ideen zurückgreifen mußten. Letzteres war im übrigen 
schon wegen der - sozialgeschichtlich zu erklärenden! - Rolle, die Elemente 
der neuen, vor allem kleinbürgerlichen lntelligentsia in den Ereignissen nach 
1789 gespielt haben, ganz natürlich. Eher sollte man also fragen, wie die Träger 
gewisser Ideen entstanden sind, als umgekehrt, wie diese Ideen Vorkämpfer ge-
funden haben. Wäre dies der Fall, so hätte sich der (fiktive) Durchschnitt der 
aufklärerischen Ideen mit dem (fiktiven) Durchschnitt des sozialen Gehalts der 
Revolution decken müssen. Im Sinne der ausdrücklich politisch-sozialen Forde-
rungen der maßgebenden bürgerlichen Aufklärung wäre die Revolution schon 
in der Nacht vom 4. August 1789 abgeschlossen gewesen, da in ihnen weder 
Robespierre noch Napoleon vorgesehen waren- ganz im Gegenteil. Das Schick-
sal der unmittelbaren Mitarbeiter und Schüler der Enzyklopädisten ist der beste 
Beweis dafür 52• Die revolutionäre Zeit entwickelte aber eine ganz eigene un-

50 Dazu die ausgezeichnete Arbeit von McDonald, Rousseau and the French Revolu-
tion, die auch bezüglich der Wirkung bzw. Wiederentdeckung und Uminterpretation 
von Ideen gute Bemerkungen macht (3 ff., 20 f., 115 f., 155). S. auch Sozzi, Inter-
pretations de Rousseau, insb. 190, 199 f., 205 ff., 217 f., 223; Barny, Rousseau dans Ia 
Revolution, insb. 65, 74 f., 83, 96. 

61 Mornet, Les origines intellectuelles, 440 ff., 469 ff. See, The economic and social 
origins, 13. In seiner Rezension des Buches von Mornet (366 ff.) macht Lefebvre wich-
tige Bemerkungen über die Mängel einer rein geistesgeschichtlichen Betrachtung, obwohl 
er die Ergebnisse des Verfassers im Grunde akzeptiert. 

52 Kafker, Les Encyclopedistes et Ia Terreur, 295; Mortier, Les Heritiers des "Philo-
sophes", insb. 55. 



34 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklärung 

geheure Dynamik, die bezeidmenderweise nicht zuletzt darauf zurückzuführen 
ist, daß auf die Bühne Massen traten, die erst dann von aufklärerischen Ideen 
etwas zu hören bekamen 63• Eben innerhalb der revolutionären Dynamik fanden 
auch gewisse aufklärerische Ideen, nach den Bedürfnissen der konkreten Lage 
interpretiert und als Waffen eingesetzt, ihre eigene Dynamik. Das dürfte eigent-
lich selbstverständlich sein, wenn man nur jede Hypostasierung "der" Aufklä-
rung oder "der" Revolution sorgfältig vermeidet. 

Ich möchte diesen kurzen Oberblick der polemisch-ideologisch bedingten Fehl-
interpretationen des Zeitalters der Aufklärung mit dem Hinweis auf eine geistige 
Strömung abschließen, die sich überall in Europa - und zwar sehr früh - mel-
dete und in Deutschland eine besonders typische Ausprägung fand. Es handelt 
sich um die Gleichsetzung von aufklärerischem Rationalismus und Intellektualis-
mus, wobei dem ersteren die Unterdrückung des "Lebens" und des "Lebendigen 
im Menschen" zugunsten abstrakter Schemata vorgeworfen wird. Unsere Ana-
lyse wird zeigen, daß die Aufklärung als Ganzes nicht nur nicht intellektuali-
stisch orientiert war, sondern sie sich sogar nicht zuletzt im Kampfe gegen den 
cartesianischen Intellektualismus ausbildete. Der Vorwurf des Intellektualismus 
wurde aber pauschal gegen die Aufklärung erhoben, da man dadurch be-
stimmte inhaltliche Positionen derselben bekämpfen wollte. Es war des-
halb kein Zufall, wenn in erster Linie die Gegner der Revolution, die die Wur-
zeln des Übels in der Aufklärung witterten, deren angeblichen Intellektualismus 
anprangerten 54• In Deutschland fand diese Art von Kritik auch unter (zurück-
haltenden) Freunden der Revolution Gehör 65, zumal sich die Hauptströmung 
der deutschen Spätaufklärung selbst, die dem Verfall des Wolffianismus und der 
Sturm-und-Drang-Bewegung folgte, aus besonderen Gründen mit einer ausge-
sprochen antiintellektualistischen Tendenz verband und ihre nationale Identität 
oft in einer stolzen Abgrenzung gegen französische "Seichtheit" suchte 68• Natio-
nales Bewußtsein und Kampf gegen die angeblich intellektualistische Aufklärung 

63 Lefebvre, Foules revolutionnaires 3 f., 13 ff. Rude, The Crowd in the French 
Revolution, 199 ff. 

54 Burke, Reflections, 156; Maistre, Considerations sur Ia France, chap. VI-VII = 
Oeuvres, Sp. 49, 54. 

65 S. z. B. Humboldts Ausführungen über die Willkür der aufklärerisch-revolutio-
nären Vernunft in seinen "Ideen einer Staatsverfassung" aus dem Jahre 1791 = Werke I, 
35 f. Dieser Typ von Kritik gipfelt in Hegels Schilderung der "absoluten Freiheit und 
des Schreckens" (Phänomenologie des Geistes, Werke II, 441 ff.), nachdem er schon in 
Hölderlins "Hyperion" eine metaphysisch untermauerte Formulierung gefunden hatte 
(cf. Kondylis, Entstehung der Dialektik, 338 f., 357 ff.). 

58 S. z. B. Humboldts Analyse des französischen Nationalcharakters im Vergleich 
zum deutschen, Das 18. Jahrhundert, in: Werke I, 448 f, 456 f. Herder spricht den 
Franzosen die Fähigkeit zur Metaphysik bzw. zum höheren (nicht bloß "räsonnieren-
den") Denken überhaupt ab (Journal = Werke IV, 416). 



Der polemische Charakter des Denkens 35 

gingen also sehr häufig miteinander einher. Diese Einstellung war verständ-
licherweise für führende Denker der Restaurationszeit maßgebend 57, überlebte 
unversehrt das 19. Jahrhundert und feierte sogar im 20. eine Renaissance. So 
waren z. B. die Auswirkungen der Sdmle der ästhetisierenden Sdiönrederei um 
Stefan George, wie sie sidi vor allem in der Zeit zwisdien den beiden Welt-
kriegen verbreiteten, auf die wissensdiaftlidie Erfassung der Aufklärung ver-
heerend. Nationalistisdi gesinnte Vertreter und Mitläufer dieser Strömung, an-
knüpfend an ältere lebensphilosophisdie Positionen und bekannte Polemiken 
gegen den "westlidien Geist" aus den audi für prominente Gelehrte hödist krie-
gerisdien Jahren 1914-18 58, haben das" Wesen deutsdien Geistes" in der Über-
windung des "kalten" bzw. "seiditen" Rationalismus des Westens erbli&.en wol-
len; dies sollte offensiditlidi die ideelle Revandie des in Versailles und an der 
Ruhr gedemütigten Deutsdiland sein. Dabei wurde der Rationalismus so eng 
definiert, daß dieser Begriff geradezu sinnlos, dagegen die Polemik gegen ihn 
entsprediend leiditer wurde. Daß Kant und Fidite nidit weniger Deutsdie als 
Goethe und Herder waren, wurde entweder vergessen oder nidit gründlidi genug 
interpretiert, und audi wurde übersehen, daß die sogenannte Reaktion gegen 
den Rationalismus wesentlidie Momente dieses selben Rationalismus in sidi auf-
nahm 59• In der nationalsozialistischen Zeit erlebte diese Einsdiätzung der Auf-
klärung aus naheliegenden Gründen weitere Verbreitung 80, um nach dem Zwei-
ten Weltkrieg und der daraufhin erfolgten Durdisetzung der liberal-aufkläreri-
schen bzw. marxistisdi-aufklärerisdien Ideologie der Sieger in beiden Teilen 
des heutigen Deutschland fast völlig auszusterben. Unsere Erinnerung an diese 
Strömung hat jedodi keine rein historisdie Absidit, sondern will an einem typi-
sdien Beispiel zeigen, daß soldie weitverbreitete Annahmen, wie die direkte oder 
indirekte Gleidisetzung von Rationalismus und Intellektualismus, nidit in ihrem 
nominalen Werte zu nehmen sind, da sie polemisdien Rücksiditen entsprangen. 
Eine wissensdiaftlidie Klärung dieser Frage ist aber ihrerseits unmöglidi ohne 
eine grundsätzlidie Erörterung des Rationalismusbegriffes. 

57 Belege bei Stuke, Aufklärung, 323 f. 
58 S. die von K. Böhme herausgegebene und eingeleitete Textsammlung: Aufrufe und 

Reden ... , passim. Cf. Lübbe, Politische Philosophie in Deutschland, 171 ff., insb. 205 ff. 
59 Es ist das Verdienst E. Cassirers, dies betont zu haben, und zwar im Rahmen einer 

grundsätzlichen Ablehnung der Legende vom einseitig intellektualistischen Charakter 
der Aufklärung. S. z. B. seine Ausführungen über die Beziehungen des romantischen 
Historismus zur Aufklärung, Die Philosophie der Aufklärung, 253 ff. 

80 Typische Stellen bei Korff, Geist der Goethezeit I, 24 ff.; Böhm, Anti-Cartesianis-
mus 42 ff., 77 ff., 129 ff., 235 ff.; Hildebrandt, Hölderlin, 35 ff.; Scheibe, Die Krisis 
der Aufklärung, 4, 30, 33 ff., 53 f. 


	9783787327997_eCover
	9783787327997_Bookblock
	Inhaltsverzeichnis
	I. Grundbegriffe zur Erfassung des Wesens der Aufklärung 1. Geist und Sinnlichkeit oder Seinsfrage und Wertfrage
	2. Der polemisdte Charakter des Denkens in der Aufklärung und in ihren Interpretationen
	3. Rationalismus und Irrationalismus
	II. Frühe Denkstrukturendes neuzeitlichen Rationalismus
	1. Begriff des neuzeitlichen Rationalismus. Der doppelte Sinn der Rehabilitationder Sinnlichkeit und der Nihilismusverdacht
	2. Die Aufwertung der Natur und die mathematische Naturwissenschaft 59a) Der aristotelisch-thomistisdte Dualismus und die monistischen Gegenströmungenin der Renaissance
	b) Das mathematisch-naturwissensdtaftlidte Modell. Die ihm zugrundeliegende weltansdtaulidte Entscheidung und seine polemische Funktion
	3. Der Primat der Anthropologie und seine zweideutigen Folgen a) Der Mensch als Herrscher über die Natur und das naturwissenschaftlidte Modell
	a) Der Mensdt als Herrscher über die Natur und das naturwissenschaftlidte Modell
	b) Der Mensch als Natur und die Skepsis
	c) Das Naturrecht des 17. Jahrhunderts und die drei Iogismen Möglidtkeitendes neuzeitlichen Rationalismus
	III. Cartesianismus und Anticartesianismus 1. Die symptomatisdte Bedeutung des Cartesianismus für die geistesgeschichtliche Standortbestimmung der Aufklärung
	2. Grundlinien Cartesianisdten Denke
	3. Zweideutiger Charakter und zweideutige Rezeption des Cartesianismus. Die Platoniker von Cambridge
	IV. Die ontologische Aufwertung der Materieund die gleichzeitige Beseitigung von Intellektualismus und Mechanizismus 1. Allgemeine Bemerkungen
	2. Newtons anticartesianischer Ansatz in seiner weltanschaulichen Wirkung a) Quellen und Implikationen der Entkoppelung von Materie und Ausdehnung und des Obergangs von der Mechanik zur Dynamik. Die Magie der Anziehungskraft
	b) Der Sinn des Kampfes gegen die Hypothesen
	3. Von der Natur-Maschine zur Natur-Gottheit a) Newtonsche Synthese, reformierte Theologie und die Entstehung der neuen Idee vom Ganzen
	b) Die neue Idee vom Ganzen, der Cartesianismus, die Scholastik und die teilweise Umkehrung der Bündnisse
	4. Die vielfachen Wurzeln und der anticartesianische Charakter des Materialismus der Aufklärung a) Freiwillige und unfreiwillige Wegbereiter des Materialismus
	b) Der klassische Materialismus, die neue Biologie und die Absage anden Mechanizismus
	V. Die antiintellektualistische Hauptströmungder Aufklärung und ihr Rationalismusbegriff
 1. Vorbemerkung
	2. Die Weiterführung des Kampfes gegen die ,.Hypothesen• a) Die Herabsetzung der Mathematik
	b) Zweideutigkeiten bei der Ablehnung der Systeme und der polemische Sinn der Berufung auf die Empirie
	3. Der Rationalismus in antiintellektualistischer Perspektive a) Der existenzielle Erkenntnisbegriff
	b) Die Verflechtung von Denken und Wollen bzw. Vernunft und Gefühl und die inhaltliche Bestimmung der Vernunft
	4. Die Struktur des narrnativistischen Naturbegriffes
	VI. Der Konflikt von Kausalem und Normativem 1. Ausblick
	2. Gott zwischen Geist und Natur bzw. die Aufklärung zwischen Anbetung, Neutralisierung und lnstrumentalisierung Gottes
	3. Zwischen Trieb und Vernunft. Das Dilemma der Moralphilosophie a) Allgemeines
	b) Der paradigmatische Charakter der britischen moralphilosophischen Debatte
	c) Die Schwierigkeiten der optimistischen Anthropologie und die Zweideutigkeit von Selbstliebe und Glück
	4. Die Geschichtsphilosophie zwischen eschatologischer Zuversicht und relativistischer Resignation a) Die Entstehung der neuen Historiographie und der Begriff des Kulturganzen
	b) Bayle, Vico und die anticartesianischen Voraussetzungen der neuen Historiographie
	c) Voltaires Palinodien
	d) Montesquieu zwischen Naturrecht und Determinism
	e) Entstehung und Struktur des konsequenten Fortschrittsgedankens bei Turgot und Condorcets charakteristische Abweichungen von ihm
	5. Der polemische und existenzielle Aspekt des Pendelns zwischen Optimismusund Pessimismus
	VII. Formen des Nihilismus in der Aufklärung 1. Wesensbestimmung des Nihilismus
	2. Der Wohlwollende: Hume
	3. Die Konsequenten: La Mettrie und Sade
	4. Die logische Sackgasse des moralistischen Materialismus
	VIII. Besondere Aspekte der deutschen Aufklärung 1. Allgemeine Bemerkung
	2. Formen der Auseinandersetzung von Intellektualismus und Empirismusin der deutschen Frühaufklärung a) Wolff und seine Gegner
	b) Die antiintellektualistische Wirkung religiöser Strömungen und die wolffianisch inspirierte Reformtheologie. Gegensätze und Berührungspunkte
	3. Der monistische Ansatz der deutschen Spätaufklärung a) Die Wiederentdeckung von Leibniz in ihrer Verschränkung mit Shaftesburys und Spinozas Einfluß
	b) Lessing
	c) Herder
	d) Kant, die Nachkantianer und das Erbe der Aufklärung
	Abkürzungen
	Verzeichnis der zitierten Schriften I. Quellen
	II. Sekundärliteratur
	Index Nominum
	Index Rerum
	Leere Seite




