PANAJOTIS KONDYLIS

Die Aufklirung
im Rahmen
des neuzeitlichen Rationalismus

FELIX MEINER VERLAG
HAMBURG



Im Digitaldruck »on demand« hergestelltes, inhaltlich mit der urspriinglichen
Ausgabe identisches Exemplar. Wir bitten um Versténdnis fiir unvermeidliche
Abweichungen in der Ausstattung, die der Einzelfertigung geschuldet sind.
Weitere Informationen unter: www.meiner.de/bod

Bibliographische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliographie; detaillierte bibliographische
Daten sind im Internet {iber <http://portal.dnb.de» abrufbar.

ISBN 978-3-7873-1613-7

ISBN eBook: 978-3-7873-2799-7

© Felix Meiner Verlag GmbH, Hamburg 2002. Alle Rechte vorbehalten.
Dies gilt auch fiir Vervielfiltigungen, Ubertragungen, Mikroverfilmungen
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen, so-
weit es nicht §§ 53 und 54 URG ausdriicklich gestatten. Gesamtherstellung:
BoD, Norderstedt. Gedruckt auf alterungsbestindigem Werkdruckpapier,
hergestellt aus 100% chlorfrei gebleichtem Zellstoff. Printed in Germany.

www.meiner.de



Vorbemerkung

Das grofle Aufklirungsbuch von Panajotis Kondylis erschien in deutscher
Sprache in einer gebundenen Ausgabe 1981 bei Klett-Cotta und dann noch
einmal 1986 als Taschenbuch (dtv 4450). 1987 folgte eine griechische Aus-
gabe bei Themelio in Athen (3. Aufl. 1998). Die deutschen Ausgaben sind
seit lingerer Zeit vergriffen. Der Autor konnte keine Neuauflage dieses
Standardwerks der Aufklarungsforschung mehr vorbereiten; er starb, allzu
frith, 1998. Im Folgenden seien einige zentrale Aspekte des Buches kurz
umrissen.

Die deutsche Aufklirungsforschung stand lange im iibermichtigen Schat-
ten des Idealismus, der Klassik, des Neuhumanismus und der Romantik.
Das Buch von Kondylis hat unsere Vorstellungen tiber die Aufklirung
grundlegend verindert. Kondylis unternimmt keine Epochenrekonstruk-
tion, er lberschreitet die nationalen Aufklirungstraditionen (Englands,
Frankreichs, Deutschlands), er verzichtet auf eine Sozialgeschichte von
Autoren und intellektuellen Gruppierungen, er untersucht vielmehr die
Austauschprozesse zwischen Philosophie und Wissenschaftstheorie in der
frilhen Neuzeit. Im Zentrum seines Buches steht die Neuformierung der
Philosophie ab 1750. Das Buch orientiert sich an der Rekonstruktion des
Verhaltnisses von Geist und Materie. Kondylis unterscheidet zwei Ent-
wicklungsphasen aufklarerischen Denkens: Zunichst dominiert die carte-
sianische Trennung von Geist und Materie, von Seele und Kérper (res
cogitans — res extensa) den frithneuzeitlichen Rationalismus, der um 1750
abgelost wird von einer ,Rehabilitierung der Sinnlichkeit“. Der sich neu
konstituierende Sensualismus gibt das dltere Methodenideal der Mathema-
tik und mechanistischen Physik auf und orientiert sich an den neuen
Lebenswissenschaften des Biologismus. Kondylis verfolgt die Theorien des
Dualismus bzw. der Einheit von Leib und Seele zuriick bis in den europii-
schen Spithumanismus, erértert anschliefend den Einfluff der mechani-
stischen Physik (Newton) auf die rationalistischen Systembildungsprozes-
se des 17. Jahrhunderts, bestimmt das Verhiltnis von mathematischem Me-
thodenideal zum Neuplatonismus und definiert die rationale Theologie im
Einflulfeld mechanistischer Kosmostheorien. In der Mitte des 18. Jahr-
hunderts bahnt sich ein gravierender Konflikt an. Der mechanistische
Intellektualismus gerit in die Krise. Nicht die konstruktive Vernunft Got-
tes soll nunmehr der Urgrund der Schépfung sein, sondern die Selbstor-
ganisation organischer Substanzen ersetzt tendenziell die mechanische Er-



4 Vorbemerkung

klirung von Gott, Kosmos, Welt und Mensch. Mit diesem wissenschafts-
theoretischen Paradigmenwechsel liflt Kondylis den zweiten Entwick-
lungsabschnitt der europiischen Aufklirung beginnen: Die Kritik von
Metaphysik und Intellektualismus fiihrt zu einer Aufwertung des Materie-
und Entwicklungsbegriffs sowie einer komplementiren Theorie von
Natur und Kultur. Die Abwendung von den zeit- und ortsindifferenten
Beweisfiihrungen des Rationalismus erméglicht die neue Zuordnung der
Kategorien Denken und Willen, Gefiihl und Vernunft, Natur, Geschichte
und Kultur und fiihrt zu einer Relativierung der Differenz von Faktizitit
und Normativitit. Durch die Beriicksichtigung des Verhiltnisses von Wis-
senschaftstheorien und Philosophie erweitert Kondylis die Bezugs- und
Gegenstandsfelder der empiristischen Aufklirung. Durch die Auswertung
der Ergebnisse der franzdsischen Forschung der sechziger und siebziger
Jahre zur Wissenschaftstheorie des 18. Jahrhunderts gelingt Kondylis der
Nachweis, daff sich zwischen den Spannungspunkten ,Natur“ und ,Kul-
tur“ neue Wissenschaften (Naturgeschichte, Ethnologie, Kulturgeschichte,
Soziologie, Historie) entfalten konnen, die erst im 19. und frithen 20. Jahr-
hundert aus der Philosophie ausgeschieden werden. In dieser Zusammen-
schau des Verhiltnisses der Philosophie zu den Natur-, Geschichts- und
Kulturkonzeptionen riicken die philosophischen Traditionen Englands,
Frankreichs und Deutschlands eng zusammen, der deutsche ,Sonderweg“
in der Philosophiegeschichte beginnt (wenn iiberhaupt) erst mit dem deut-
schen Idealismus bzw. Neuhumanismus. Fermente zwischen Philosophie
und Wissenschaftstheorie sind im 18. Jahrhundert die Wirkungen der Phi-
losophie von Spinoza und Leibniz. Zugleich gelingt es Kondylis, Kant und
den Kantianismus unmittelbar in die Problembestimmungen aufklareri-
scher Empirismusbegriindungen zu integrieren. Es entsteht eine einheit-
liche europiische Argumentationsachse, die mit dem englischen Empiris-
mus beginnt, die fortgesetzt wird durch den franzésischen Vormaterialismus
und die abgeschlossen wird durch die organizistische Natur- und Kul-
turphilosophie Deutschlands. In diesem Konzept werden die Grenzen
flieBend zwischen Philosophie, Naturtheorie, Historie, Asthetik, Literatur
und Kultur. Insofern ist es Kondylis gelungen, im Rahmen einer philoso-
phiegeschichtlichen Studie zugleich das interdisziplinire Argumentations-
potential angrenzender Wissenschaften im Spiegel des Geist-Materie-
Problems zu analysieren. Mit der Ablésung des dogmatischen Rationa-
lismus durch den lebensphilosophischen Empirismus im Europa des
18. Jahrhunderts werden zahlreiche interdisziplinire Grenziiberschreitungen
vorweggenommen, die wir aus heutigen Wissenschaftsdiskussionen ken-
nen.

Jorn Garber

Ulrich Kronauer



Inhaltsverzeichnis

I. Grundbegriffe
zur Erfassung des Wesens der Aufklirung

1. Geist und Sinnlichkeit oder Seinsfrage und Wertfrage ..............

. Der polemische Charakter des Denkens in der Aufklirung und in ihren
INtErpretationen . ... .....eueeeereeeenneeneeeeeeeeeaeeensonnns

. Rationalismus und Irrationalismus ...........ccovviiieevnnnnnnn.

II. Frithe Denkstrukturen
des neuzeitlichen Rationalismus

. Begriff des neuzeitlichen Rationalismus. Der doppelte Sinn der Reha-
bilitation der Sinnlichkeit und der Nihilismusverdacht ..............

. Die Aufwertung der Natur und die mathematische Naturwissenschaft
a) Der aristotelisch-thomistische Dualismus und die monistischen Ge-
genstromungen in der Renaissance ...........ccooiiieiinnnnnn..
b) Das mathematisch-naturwissenschaftliche Modell. Die ihm zugrunde
liegende weltanschauliche Entscheidung und seine polemische Funk-
15 1) - T PR e

. Der Primat der Anthropologie und seine zweideutigen Folgen ........
a) Der Mensch als Herrscher iiber die Natur und das naturwissenschaft-
liche Modell .. ..ouiuiitie i
b) Der Mensch als Natur und die Skepsis ...........cccoviunnn...
c) Das Naturrecht des 17. Jahrhunderts und die drei logischen Moglich-
keiten des neuzeitlichen Rationalismus ...........ccovveeann...

III. Cartesianismus und Anticartesianismus

. Die symptomatische Bedeutung des Cartesianismus fiir die geistesge-
schichtliche Standortbestimmung der Aufkldrung ..................

. Grundlinien Cartesianischen Denkens..........cvvieeeuneeennn...

3. Zweideutiger Charakter und zweideutige Rezeption des Cartesianismus.

Die Platoniker von Cambridge ..........ccoovviiiiiiiiii.,

19
36

42
59

59

80
119

119
124

147



Inhaltsverzeichnis

IV. Die ontologische Aufwertung der Materie
und die gleichzeitige Beseitigung
von Intellektualismus und Mechanizismus

. Allgemeine Bemerkungen .............cc.iiiiiiiiiiiiiie. 210

. Newtons anticartesianischer Ansatz in seiner weltanschaulichen Wir-
T PR 213
a) Quellen und Implikationen der Entkoppelung von Materie und Aus-

dehnung und des Ubergangs von der Mechanik zur Dynamik. Die

Magie der Anziehungskraft.................................. 213
b) Der Sinn des Kampfes gegen die Hypothesen .................. 226
. Von der Natur-Maschine zur Natur-Gottheit...................... 235
a) Newtonsche Synthese, reformierte Theologie und die Entstehung der
neuen Idee vom Ganzen ...........oiiiiiiiiiiiiiiiiea 235
b) Die neue Idee vom Ganzen, der Cartesianismus, die Scholastik und
die teilweise Umkehrung der Biindnisse ........................ 248
. Die vielfachen Wurzeln und der anticartesianische Charakter des Mate-
rialismus der Aufkldrung.......... ... ... ... il 257
a) Freiwillige und unfreiwillige Wegbereiter des Materialismus . ..... 257
b) Der klassische Materialismus, die neue Biologie und die Absage an
den Mechanizismus ..............cotiiiiieaniiiiaiaanians 270

V. Die antiintellektualistische Hauptstromung
der Aufklirung und ihr Rationalismusbegriff

. Vorbemerkung ........... .. 287
. Die Weiterfithrung des Kampfes gegen die ,Hypothesen* .......... 291
a) Die Herabsetzung der Mathematik ..................... ... ... 291
b) Zweideutigkeiten bei der Ablehnung der Systeme und der polemische
Sinn der Berufung auf die Empirie............ccceviiieeee .. 298
. Der Rationalismus in antiintellektualistischer Perspektive............ 309
a) Der existenzielle Erkenntnisbegriff ... ............... ... ... 309
b) Die Verflechtung von Denken und Wollen bzw. Vernunft und Ge-
fiihl und die inhaltliche Bestimmung der Vernunft .............. 325

. Die Struktur des normativistischen Naturbegriffes ................ 342



HOWON =

. Ausblidk

. Gott zwischen Geist und Natur bzw. die Aufklirung zwischen Anbe-

Inhaltsverzeichnis

VI. Der Konflikt von Kausalem und Normativem

....................................................

tung, Neutralisierung und Instrumentalisierung Gottes..............

. Zwischen Trieb und Vernunft. Das Dilemma der Moralphilosophie. . . .

a) Allgemeines ...........iiiiiiiiiii i e
b) Der paradigmatische Charakter der britischen moralphilosophischen
Debatte .......ouiuiiiiiiiii i
c) Die Schwierigkeiten der optimistischen Anthropologie und die Zwei-
deutigkeit von Selbstliebe und Gliids

..........................

. Die Gesdhichtsphilosophie zwischen eschatologischer Zuversicht und re-

lativistischer Resignation ............vviieiineeeennnnnnceeennn.
a) Die Entstehung der neuen Historiographie und der Begriff des Kul-
BUTBANZEN .« ettt ineeeeneeeneesoennneeeeeneaannncessenns
b) Bayle, Vico und die anticartesianischen Voraussetzungen der neuen
Historiographie .........ciiiiiiieiiiniiiieeeaeneaaannnnn.
c) Voltaires Palinodien ...........ccciiiiiiiiiennnnennnannnn.
d) Montesquieu zwischen Naturrecht und Determinismus............
e) Entstehung und Struktur des konsequenten Fortschrittsgedankens bei
Turgot und Condorcets charakteristische Abweichungen von ihm ...

. Der polemische und existenzielle Aspekt des Pendelns zwischen Opti-

mismus und Pessimismus

......................................

VII. Formen des Nihilismus in der Aufklirung

. Wesensbestimmung des Nihilismus .............ccoiiiiiiiian,
. Der Wohlwollende: Hume ............cociiiiiiiiiiinannnn..
. Die Konsequenten: La Mettrieund Sade .................ooot.

. Die logische Sackgasse des moralistischen Materialismus ............

VIIIL. Besondere Aspekte der deutschen Aufklirung

. Allgemeine Bemerkung .............ciiiiiiiiiiii L

. Formen der Auseinandersetzung von Intellektualismus und Empirismus

in der deutschen Frithaufklirung . ......coovviiiiiiiiiiiiiiinn...
a) Wolff und seine Gegner ..........ccoiuieeenerennneninnnnn

361

381
381

385

407

421
421
435
444
451

459

469

490
495
503
518



8 Inhaltsverzeichnis

b) Die antiintellektualistische Wirkung religiéser Strémungen und die
wolffianisch inspirierte Reformtheologie. Gegensitze und Beriih-

PUNGSPUNKLE . ..ttt ittt ettt 563

3. Der monistische Ansatz der deutschen Spitaufkldrung .............. 576
a) Die Wiederentdeckung von Leibniz in ihrer Verschrinkung mit

Shaftesburys und Spinozas Einflufl .................. ... ... 576

b) Lessing .. ..ottt e et 595

c) Herder ... e 615

d) Kant, die Nachkantianer und das Erbe der Aufklirung .......... 637

AbkUirzungen .......... ... 650

Verzeichnis der zitierten Schriften .................cooiiiiiiiin... 652

LoQuellen ...t 652

II. Sekundirliteratur .......... ..o iiiiiiin it 659

Index Nominum .........ciiiniiiniiein i iiraieannnnnnnn. 693

Index Rerum ...........iiuiiiiiii i ia it nieieannannanns 707

Ich danke Herrn Dr. F. Horst, der das Manuskript mit freundlichem Interesse
durchgelesen und mancher Formulierung zur Prignanz verholfen hat.

P.K.



I. Grundbegriffe
zur Erfassung des Wesens der Aufklirung

1. Geist und Sinnlichkeit oder Seinsfrage und Wertfrage

Die Frage nach den Beziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit kann in gewis-
ser Hinsicht als das zentrale Problem aller Philosophie betrachtet werden. Aus
historischer Sicht lifit sich die zentrale Bedeutung dieser Frage schon durch den
Hinweis auf das Verwachsensein der ersten Ansitze zur Philosophie mit der ani-
mistischen Weltbetrachtung belegen !. Das erste organisierte und allumfassende
Weltbild ist dualistisch, d. h. es entsteht auf der Grundlage der ,Entdeckung® des
Geistes bzw. der Geister, die vom Sinnlich-Wahrnehmbaren getrennt sein und
dessen Schicksale lenken sollen. Es ist daher kein Zufall, wenn Philosopheme, die
fiir die geistige Tradition des sogenannten Abendlandes mafigeblich gewesen sind,
dem Dualismus, d. h. der grundsitzlichen Entgegensetzung von Geist und Sinn-
lichkeit huldigen. Es geniigt, an den Platonismus zu erinnern, dessen urspriing-
liche Version gerade in bezug auf das dualistische Prinzip dem animistisch-reli-
gidsen Gedankengut des orphisch-pythagoreischen Kults tief verbunden® und

1 P.Radin hat gezeigt, dafl die animistische Weltanschauung als philosophische Lei-
stung eingestuft werden mufl, und zwar sowohl im Hinblidk auf ihre Fragestellung
(Ursprung und Beschaffenheit der Welt, Sinn des menschlichen Lebens, Regeln mora-
lischen Verhaltens etc.) und ihre Fihigkeit zum abstrakten Denken als auch hinsichtlich
ihrer Herkunft aus der Denkbemiihung bestimmter Individuen. Radin widerlegt die
vor allem von Levy-Bruhl und Cassirer vertretene Auffassung von einem prelogisch-
mythischen Denken, das dem ,rationalen® scharf entgegengesetzt und ihm unter-
legen sein soll — eine Auffassung, die, wie Radin zu Recht bemerkt, nur die selbst-
gefilligen Wertungen und die Denkgewohnheiten europiischer Gelehrter widerspiegelt
(Primitive Man as Philosopher, insb. xxiv ff., 30 f., 99 ff., 208 {., 246 {., 252 ff., 292 ff.,
345£.). In seiner Kritik an Levy-Bruhls Trennung zwischen ,rationalem® und ,irra-
tionalem® Denken hat Lévy-Strauss die Resultate Radins nach 35 Jahren weitgehend
bestitigt (La pensée sauvage, s. insb. 1. Kap., ersten Teil des 8. und letzten Teil des
9.). Als Bestitigung derselben Position miissen auch die Ausfilhrungen von Topitsch
iiber die Kontinuitit von Denkstrukturen bei Mythologie und traditioneller philoso-
phischer Metaphysik betrachtet werden (Vom Ursprung und Ende der Metaphysik,
insb. 3 £, 18 f., 95f., 221 f,, 285 f.).

2 Dazu Leisegang, ,Platon®, Sp. 2421, 2424, 2433. Cf. Nestle, Vom Mythos zum
Logos, 540.



10 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklirung

dessen historische Wirkung, nicht zuletzt durch das Christentum 3, so nachhaltig
war; die cartesianische Trennung von res cogitans und res extensa ¢ sowie die
kantische zwischen dem Intelligibilen und dem Sensibilen ® stellen gleichermaflen
prominente Beispiele fiir denselben Tatbestand dar. Es wire dennoch verfehlt,
die Frage nach den Beziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit nur dann fiir
zentral zu halten, wenn eine dualistische Denkstruktur vorliegt, oder anzuneh-
men, der Vorrang dieser Frage werde ausschliellich bei dualistischen Denkstruk-
turen sichtbar. Die nicht wegzudenkenden spiritualistischen oder materialistischen
Vorzeichen der uns bisher bekannten monistischen Philosopheme bilden an sich
ein beredtes Argument fiir die These, hier handle es sich um Versuche, eben den
Antagonismus von Geist und Sinnlichkeit im Sinne des ersteren oder der letzte-
ren zu iiberwinden — mit anderen Worten: nicht nur bildet dieser Antagonis-
mus den Ausgangspunkt und somit die conditio sine qua non der Denkbemii-
hung, sondern auch dessen jeweilige ,Uberwindung® wird im Grunde nur durch
die Verabsolutierung eines seiner konkurrierenden Glieder erreicht; sie ist also
polemisch gemeint, und deswegen kann sie auch nicht das endgiiltige Ende des
genannten Antagonismus herbeifiihren.

Aus systematischer Sicht wird wiederum die allgemeinere Bedeutung, die der
Frage der Beziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit beigemessen werden darf,
leichter erkennbar, wenn wir uns die Begriffspaare vergegenwirtigen, in die die
genannte Frage aufgelst bzw. iibersetzt werden kdnnte: Subjekt-Objekt, Gott-
Welt, Moglichkeit-Wirklichkeit, Seele-K&rper, Intellekt-Sinne, Vernunft-Triebe,
Sollen-Sein, Normatives-Kausales, Reich Gottes bzw. der Vernunft-Geschichte.
Alle wichtigen Probleme der Philosophie sind in diesen Begriffspaaren vertreten,
und das impliziert, daf} eine restlose Beantwortung der Frage nach den Beziehun-
gen zwischen Geist und Sinnlichkeit eine Kosmologie, eine Moral, eine Erkennt-
nistheorie und auch eine Geschichtsphilosophie erzeugen muf}, die strukturell ein-
ander entsprechen werden, wenn der betreffende Denker logisch folgerichtig bzw.
in systematischer Absicht verfihrt. Das kommt allerdings relativ selten vor, denn
am Anfang der Denkbemiihung steht gew&hnlich nicht der ganze Komplex, son-
dern nur eins der genannten Begriffspaare — was natiirlich zeit- und tempera-
mentsbedingt ist. Dennoch besteht immer eine implizite Verbindung mit den an-
deren Teilen des Komplexes; die Unvermeidbarkeit dieser Verbindung liele sich
im Rahmen einer allgemeinen Untersuchung iiber die logische und ideologische

3 S. im allgemeinen v. Ivdnka, Plato Christianus, insb. 68 f., 469 ff.

4 Descartes hat seine Trennung von res cogitans und res extensa nicht zuletzt mit
der Lehre des platonischen Inneismus verbunden. Aber auch die platonische Definition
der xdea diirfte ihm bekannt sein. S. Taylor, Platonism, 51 ff.,; Gilson, Etudes sur le
role ..., 28 f.; Smith, New Studies, 194 Anm. 1. Cf. u. S. 182.

5 Den Einfluf metaphysisch-religidser Uberlieferungen auf die Zweiweltenlehre
Kants hat neuerdings Topitsch, Die Voraussetzungen der Transzendentalphilosophie,
21 ff., herausgearbeitet.



Geist und Sinnlichkeit 11

Zusammengehorigkeit von Ethik und Metaphysik erkliren. Im Laufe unserer
Untersuchung wird der Zusammenhang von Ethik und Ontologie wiederholt und
in doppelter Hinsicht zur Sprache kommen: einerseits als Feststellung der Ver-
flechtung von Seinsfrage und Wertfrage bzw. des Entwerfens der Ontologie im
Lichte moralischer Bediirfnisse und Postulate, und andererseits als Nachweis der
sich daraus ergebenden strukturellen Parallelitit von ontologischer und moral-
philosophischer Ebene im Rahmen derselben Philosophie. Zudem wird gezeigt,
dafd sich die gleiche strukturelle Parallelitit auch auf die Ebenen der Erkenntnis-
theorie oder der Geschichtsphilosophie ausdehnt, zumal diese ebensosehr Einzel-
fille der allgemeinen Verflechtung von Seins- und Wertfrage darstellen. Beim
Nachweis all dieser strukturellen Zusammenhinge wird als Kriterium die Frage
nach den Beziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit in ihren erwihnten Meta-
morphosen verwendet; somit wird zugleich ihre zentrale systematische Bedeutung
unter Beweis gestellt.

Warum diese Frage historisch und systematisch zentral sein muff, verstehen
wir besser, wenn wir den Begriff des Geistes unter die Lupe nehmen. Dabei inter-
essiert uns nicht herauszufinden, ob der Geist ,existiert“ (was auch immer das
bedeuten mag) oder was er ,ist“; wir wollen nur der Funktion dieses Begriffes
in der philosophischen Tradition rein deskriptiv auf die Spur kommen. Es diirfte
freilich als unmdglich erscheinen, hinter der verwirrenden Vieldeutigkeit des
Geistesbegriffes einen roten Faden zu entdedken, der zur Entschliisselung seiner
Funktion fiihren kénnte. Es ist ja bekannt, dafl in der griechischen Antike das
Wort nvetpa nicht einmal seine spitere Bedeutung hatte, sondern fiir ein verfei-
nertes, aber immer noch materielles Lebensprinzip stand — eine Auffassung, die
auch im dhristlichen Mittelalter lebendig blieb und bis tief in die Neuzeit hinein-
wirkte®. Das Ubersinnliche wurde vorerst hauptsichlich durch den Begriff des
voUg »entdeckt® und vertreten, wihrend das nvelua, das noch von den Stoikern
materiell verstanden wird, erst unter dem Einfluf jiidisch-christlichen Gedanken-
gutes endgiiltig zur vélligen Entsinnlichung gelangte?, so daf8 es nunmehr nicht

¢ Die antike Vorstellung vom materiellen ,nvetpa® (Jaeger, Das nmvebpa im Ly-
keion, insb. 43 ff., 55 ff.) lebt in der Stoa an prominenter Stelle weiter (Pohlenz, Die
Stoa, I, 73 £, 83, 85f., 342f.) und wird in der Ubersetzung Ciceros (spiritus vitalis,
De Nat. Deorum, Lib. II, Cap. 45) vom dhristlichen Mittelalter iibernommen (s. z. B.
Thomas, Summ. Theol., ITI, Qu. 27, Art. 2, ad 1). Auch in der Neuzeit spielte dieser
Begriff eine widchtige Rolle (s. F. Bacon, De augm. scient., IV, 3 = Works, I, 605 f.,
und vor allem Descartes, Passions de I’Ame, I, 10 u. 34 = AT, XI, 334 f,, 354 {.).

7 Fiir die Erforschung dieser Entwidklung ist der Aufsatz von H. Siebeck iiber die
Entwidklung der Lehre vom Geist aus dem Jahre 1880 wegweisend gewesen (s. Litera-
wurverzeichnis). Mehr als drei Jahrzehnte spiter erginzte Siebedt unter Beriidksich-
tigung der inzwischen erschienenen Literatur seine Analysen durch eine zweite Ab-
handlung, in der er die Bedeutung Philons betont, doch die endgiiltige Entsinnlichung
des Pneuma-Begriffes in erster Linie Paulus zuschreibt (Neue Beitrige, insb. 5 f., 15).
H. Leisegang hat sich auf Philon als typische Figur des Umbruchs konzentriert und



12 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklarung

blofl dem o@pa, sondern auch der Yuyi) gegeniibergestellt werden konnte®. Das
lateinische Mittelalter verwendet vorwiegend den Begriff spiritus (als Uber-
setzung von nvetpa) fiir den Heiligen Geist, wihrend der Geist als hoheres
menschliches Vermogen vornehmlich durch den Terminus mens zum Ausdruck
gebracht wird, in dem nicht nur die stoisch-ciceronische, sondern auch die plato-
nisch-aristotelische Tradition von voiic und dudvoia weiter wirkt®. Mittels dieser
und solcher terminologischer Verschiebungen und Kimpfe entsteht jene erstaun-
liche Vielfalt des Geistesbegriffes, die von der Neuzeit iibernommen wird, um den
neuen Verhiltnissen angepafit zu werden. Es kann dennoch gezeigt werden, daf,
wenn sich die sozial- und geistesgeschichtliche Lage verindert hat, doch die Be-
diirfnisse, die zur Annahme und Herausbildung des Geistesbegriffes urspriinglich
fishrten, mehr oder weniger gleich blieben, was im iibrigen die Ubernahme nicht
nur der alten Vielfalt, sondern audh traditioneller Denkstrukturen erklirt. Ge-
rade die Feststellung dieser Kontinuitit wird uns in die Lage versetzen, die spe-
zifischen Folgen des in der Neuzeit sich abzeichnenden Ansatzes zur Beseitigung
des Geistesbegriffes ° gebiihrend zu wiirdigen.

auf dessen Beziehungen zu den religiosen Ideen des Griechentums und teilweise auch
der Stoa hingewiesen, wihrend er einen mafigeblichen Einflufl des biblischen Geistes-
begriffes bestreitet (Der Heilige Geist, insb. 13 f., 75, 114 ff.). Im Gegensatz dazu
hat Fr. Riische die These aufgestellt, die Entsinnlichung des Pneuma-Begriffes voll-
ziehe sich nicht durch Philon, der den platonisch-aristotelischen volig mit der stoischen
Auffassung vom Pneuma verschmelze und somit, ihnlich wie Poseidonius, h&chstens
zur Konstruktion des Lichtpneuma gelange, sondern erst durch Origenes und vor
allem durch Augustin, und zwar unter dem entscheidenden Einflu8 platonischen Ge-
dankengutes; bei den Neuplatonikern sei sogar eine Riickkehr zur Mittelposition Phi-
lons festzustellen (Das Seelenpneuma, insb. 20, 23 f., 30f., 42 f., 46 ., 55, 68; dieses
Buch bildet die Zusammenfassung und Weiterentwidklung von Forschungsergebnissen,
die in zwei etwas fritheren Arbeiten prisentiert worden waren, s. Literaturverzeich-
nis). G. Verbeke machte von neuem die zentrale Rolle Philons geltend, dennoch betonte
er gegen Leisegang den biblischen Ursprung seiner Pneuma-Auffassung (L’Evolution de
la doctrine du Pneuma, insb. 172 ff., 219 f.,, 257 ff., 510 ff.; gegen Leisegang vor
allem 247 ff.).

8 S. z.B. Paulus, 1 Cor. 2, 14; 1 Thess. 5,23; He. 4, 12.

® Mafigeblich fiirs Mittelalter ist der Sprachgebrauch Augustins gewesen (s. die Zu-
sammenfassungen von Gilson, Saint Augustin, 53 Anm. 1; 282, Anm. 2 und Riische,
Das Seelenpneuma, 64 ff.). Cf. Bonaventuras Definition, Itinerarium Mentis in Deum,
I, 4 = Opera V, 297; cf. Thomas, Sentent. Lib. I, Dist. III, Qu. V = Opera I, 123 f.
Uber Cicerons Rezeption bzw. Umbildung der stoischen psychologischen Terminologie
informiert Schindler, Die stoische Lehre .. ., insb. 84 ff. (iiber den Terminus mens), 93
(»Gerade die Betonung des Ethischen 148t die oberen Stufen des animus deutlicher er-
kennen®.).

10 In den letzten Jahrzehnten wurde diese Forderung sowohl von Vertretern der
analytischen Philosophie (vor allem Ryle, The Concept of Mind, insb. 167 f£.) als auch
von Exponenten der mehr oder weniger biologisch orientierten Anthropologie erhoben



Geist und Sinnlichkeit 13

Einen ersten Zugang zur Erfassung der Funktion des Geistesbegriffes bietet die
Bemerkung, in der klassischen philosophischen Tradition sei die Annahme eines
Geistes im Menschen an die Annahme eines Geistes im metaphysischen Sinne bzw.
eines Gottes gebunden !!. Dieser Zusammenhang erklirt, warum der ,wahre®
Geist im Menschen nicht oder nicht vornehmlich als Erkenntnisvermégen, son-
dern als Instanz betrachtet wird, die iiber den Erkenntnisvermégen im engeren
Sinne steht und sie mit Riicksicht auf eigene hohere Postulate und Zwedze lenkt **-

(Plessner bleibt noch bei wesentlichen Einschrinkungen stehen, Die Stufen des Organi-
schen 304 f.; viel weiter gehen Gehlen, Urmensch, 89 ff., und Portmann, Biologie und
Geist, 10 ff.). Zu erwihnen sind auch Tendenzen wie die von Armstrong typisch vertre-
tene (,mental states are nothing but physical states of brain®, A Materialist Theory of
Mind, xi). Daf in einem marxistisch-leninistischen philosophischen Worterbuch, wie dem
von G. Klaus und M. Buhr edierten, das Wort ,Geist* iiberhaupt nicht auftaucht, be-
fremdet nicht. — Ich weise schon hier auf diese und ihnliche Tendenzen hin, denn eine
These unserer Arbeit ist eben die, dafl sie die Fortsetzung und Krénung von Stro-
mungen darstellen, die fiir die Neuzeit insgesamt bezeichnend sind und sich vor allem
in der Aufklirung systematisch melden, um im 19. und 20. Jahrhundert noch stirker
aufzutreten.

11 Typisch Platon in Tim. 41 cd, 69 cd. Auch Aristoteles betrachtet den voig als das
sichere Zeichen fiir die Teilhabe des Menschlichen am Géttlichen, de Part. Anim.
656 2 8, 686 2 28—29; de An. 408 b 29; de Gen. Anim. 736 b 28, 737 a 10. Die stoische
Auffassung in dieser Frage faflt Cicero zusammen in Tusc. Disp., V, Cap. 13 §38
und Cap. 25 § 70. Fiir Augustin ist der Geist im Menschen imago und particeps Dei,
Enarr. in Psalm. XLII, § 6 = PL 36, Sp. 480; cf. De Symb., I, § 2 = PL 40, Sp. 628.
Im Anschlufl an Augustin Bonaventura, In I. Libr. Sententiarum, Dist. IX, Dub. IV =
Opera, I, 189; cf. Dist. III, Qu. III = Opera, I, 75. S. zudem die auf Philon bezogene
Analyse Leisegangs, Der Heilige Geist, 93, 104 ff.

12 Das ist letzten Endes der Sinn der platonischen Unterscheidung zwischen votg, der
mit der tob mavvdg doxfv zu tun hat (Politeia, 511 b) und mit der Wahrheit iden-
tisch ist (Phil. 65 d), und du4vowa (iiber sie Politeia, 511 cd). Den gleichen Stellenwert
hat die aristotelische Gegeniiberstellung von voiis und #movhun (Anal. Post. 100 b).
Die Funktion dieser Unterscheidung bestand in der Stirkung der moralisch-norma-
tiven Komponente des Geistesbegriffes; in ihrer Perspektive erscheint nimlich ein
wertfrei denkender oder blof8 zwedkrational handelnder Geist als unvollkommen:
selbst hochst intelligenter ,Immoralismus®, was das auch jeweils bedeuten mag, ist
also eo ipso Zeichen ontologischer Inferioritit. Und umgekehrt: ,richtiges®, ,wahres®
Wissen soll immer die Moral férdern (wie es Jaeger in bezug auf Platon formulierte:
»bei Wissen [ist] nicht an die moderne Wissenschaft (science), sondern an den geisti-
gen Sinn fiir Werte zu denken, den der Grieche Phronesis nennt®, Paideia, S. 1277
Anm. 1. Auch Leisegang bemerkt mit Recht, bei Platon, der Stoa und Philo seien
Wissen und Tugend ,Wedhselbegriffe*, Der Heilige Geist, 118). Angesichts dieser
ihrer zentralen Funktion befremdet es nicht, dal diese Unterscheidung die ganze phi-
losophische Tradition durchzieht. Auch Paulus unterscheidet zwischen blof8 verstandes-
mifliger und héherer Erkenntnis (1 Cor 1, 19—21; cf. das Wortspiel in Eph. 3, 19).
Im Hinblik auf die Sinneswandlung bzw. Aufwertung des Wortes ,mvedpa® ist es



14 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklirung

Der Geist erscheint also als umfangreicher oder andersartig denn die einzelnen
Erkenntnisvermdgen; er dient nicht oder nicht blof als Organ oder als Ordner
empirisch fundierter Erkenntnis, sondern geradezu als Entdecker bzw. Triger
hochster und letzter Wahrheiten, zumindest in dem Mafle, wie diese jeweils als dem
Menschen zuginglich beurteilt werden. Mit anderen Worten: der Geist der philo-
sophischen Tradition ist nicht primir erkenntnistheoretisch zu erfassen, wenig-
stens solange als Gegenstand der Erkenntnis nicht blofl die wahrnehmbare Welt
gilt; zu seinen hoheren Erkenntnisfihigkeiten wird Zuflucht genommen, sobald
es um den ontologischen Grund geht, dessen Erkenntnis vor allem dann als ob-
jektiv und unwiderlegbar ausgegeben werden muff, wenn er eine bestimmte mo-
ralisch-normative Wertskala untermauern bzw. rechtfertigen soll. Erst der Geist
erschliefft die jeweils ,wahre* Welt des Seins und des Sollens. Im Hinblidk auf
diese seine doppelte Hauptaufgabe ist es nebensichlich, ob er rein intellektuali-
stisch aufgefaflt wird oder nicht (eben deswegen lassen sich aus seiner Bestimmung
zwei verschiedene Rationalismusbegriffe ableiten, wie wir noch sehen werden):
die Entscheidung in dieser Frage richtet sich nach der jeweiligen geistesgeschichtli-
chen Konstellation bzw. dem jeweiligen Gegner und hat zunichst nichts mit der
Annahme eines Geistes mit der erwihnten doppelten Hauptaufgabe zu tun. Die
Vieldeutigkeit des Geistesbegriffes ergibt sich also u.a. daraus, dafi er bald vor-
nehmlich den Intellekt im Gegensatz zu den Trieben und dem Kérper, bald vor-
nehmlich die seelischen Funktionen iiberhaupt im Gegensatz zu den physiolo-
gisch-kdrperlichen umfafit 2. Je nach dem Umfang des Geistes schwankt auch der

bezeichnend, daf! Paulus, der nicht selten den votc der antiken Philosophie synonym
mit dem mvetpa verwendet, um den ,hoheren® bzw. ,wahren® Geist zum Ausdrudk
zu bringen (z.B. 1 Cor. 14, 15; Ro. 2,2; 1 Co 2,1), doch immer vodg schreibt, wenn
er an Zustinde von Schwiche oder Verdorbenheit denkt (z. B. 1 Co 14, 14; Eph. 4, 17;
2 Ti 3,8). Bei Augustin findet sich ebenfalls die These, der von Gott direke affi-
zierte intellectus sei der diskursiven ratio iiberlegen (Sermo XLIII, II, 3—III, 4 =
PL Bd. 38, Sp. 254—256). Ahnliches berichtet Thomas, sich an Aristoteles anschlie-
flend: der intellectus bezieht sich direkt und intuitiv auf die principia, wihrend ratio
und scientia diskursiv verfahren und die vom intellectus erkannten principia anzu-
wenden haben (Summ. Theol. I, Qu. LIX, Art. 1 ad 1; II, II, Qu. XLIX, Art. V ad
3; De Ver., Qu. XV Art. 1 = Quaest. Disput. I, 418). In der Philosophie der Neu-
zeit erscheint die gleiche Konstellation in Form des antithetischen Begriffspaares Rai-
son-entendement, Reason-understanding, Vernunft-Verstand (cf. u. Anm. 17).

13 Platons doppelte bzw. ambivalente Haltung in bezug auf die Frage der Seelen-
teile markiert schon die beiden Positionen, innerhalb deren sich die philosophische Tra-
dition hauptsichlich bewegt hat. Platon unternimmt bekanntlich eine Dreiteilung der
Seele, und zwar im Hinblidk auf die innere Organisation des idealen Staates (Poli-
teia, 435 c—444 a), wihrend er andererseits die Einheitlichkeit der Seele betonen mufi,
wenn es um das Problem der Unsterblichkeit, d. h. um den Gegensatz zum sterblichen
Kéorper geht (Politeia, 611 b—612 a). Widhtig fiir die Weiterentwicklung dieser Proble-
matik ist die stoische Psychologie gewesen, die sich von der noch elastischen Vermégens-



Geist und Sinnlichkeit 15

Umfang der Sinnlichkeit *, dennoch bleibt die Trennungslinie und der Antago-
nismus zwischen den beiden immer bestehen, zumal, wie gesagt, selbst monisti-
sche Konzeptionen im Namen jenes oder dieser auf den Plan treten.

Da der Geist in der philosophischen Tradition, unter welchen Namen auch
immer, sich auf das ,wahre® Sein und das ,wahre® Sollen zugleich bezieht, ja
diese in sich tragen soll, so bedeutet sein Gegensatz zur Sinnlichkeit nicht blof
eine Voraussetzung zur Gewinnung einer endgiiltigen, d. h. von der widerspriich-
lichen Vielfalt des Sinnlichen befreiten Erkenntnis, sondern eo ipso auch die Ver-
teidigung einer Wertskala gegen Faktoren, die als bedrohlich empfunden werden.
Die Bedrohung kommt freilich von der Sinnlichkeit, in deren Bestimmung die
gleiche Verbindung von ontologischer und normativer Frage wie beim Geistes-
begriff auftaucht — nur diesmal mit negativen Vorzeichen: die Sinnlichkeit an
sich wird nimlich sowohl als niedere Schicht des Seins und zugleich als Hindernis
zur Verwirklichung der Moral — oder bestenfalls als moralisch indifferent —
hingestellt *5; nur als in jeweils verschiedenem Ausmaf} vergeistigte Sinnlichkeit

lehre Zenons zum intellektualistischen Monismus von Chrysipp entwidkelte (Pohlenz,
Die Stoa, I, 85 ff., 142 ff.). Paulus, der das nvetpa nicht nur dem o®dpa, sondern auch
der Yuyxh gegeniiberstellt (s. Anm. 8), spricht ebenfalls vom nvetpa Giberhaupt, wenn
er hauptsichlich dessen Gegensatz zum Leib im Sinne hat (Ro. 18,13; 1 Co 7, 34; vor
allem Gal. 5,17; in 1 Co 12, 4 spricht er offensichtlich von mehreren Vermdgen des-
selben Einen nvedpa). Alle diese, iibrigens schwankenden Unterscheidungen und Klassi-
fizierungen zielen darauf ab, die Selbstindigkeit bzw. Herrschaft des hoheren oder
reinen Geistes theoretisch abzusichern und zugleich einigermaflen zu erkliren, warum
diese Herrschaft in praktischer Hinsicht hiufig ausbleibt. Wir werden noch sehen, was
fiir eine wichtige Rolle solche Fragestellungen in der moralphilosophischen Debatte des
18. Jahrhunderts gespielt haben.

14 Wie die erwihnten Begriffspaare schon implizieren und wie es die Vielfalt der
philosophischen Ebenen verlangt, muf8 das Wort ,Sinnlichkeit® in unserer Untersuchung
mehrere Bedeutungen haben. Zunichst wird damit die biologische Sinnlichkeit gemeint;
dann die ,innere Sinnlichkeit* (nach einem treffenden Ausdrudk Herders, Vom Erken-
nen und Empfinden = SW, VIII, 190, 239), nimlich die Triebe, Leidenschaften etc.,
die auf die leibliche Beschaffenheit des Menschen zuriikgefiihrt werden und von denen
angenommen wird, sie wiirden der Herrschaft bzw. Titigkeit des Intellekts im Wege
stehen; drittens die geographische und sozialgeschichtliche Sinnlichkeit, als die Summe
der Faktoren, die den Geist des in einem geographisch bestimmten Land und in einer
geschichtlich bestimmten Gesellschaft lebenden Menschen beeinflussen; und viertens die
kosmische Sinnlichkeit, d. h. die Materie des Universums im Gegensatz zur Vorstellung
von Gott. (Auch die Sinnlichkeit als Erkenntnisverm&gen im Kantischen Sinne darf nicht
vergessen werden.) Strukturelle Ahnlichkeiten der verschiedenen Ebenen (von der
anthropologischen bis zur sozialhistorischen und kosmologischen), die sich aus der Ein-
schitzung der Sinnlichkeit in deren jeweiligem Sinne ergeben, wollen wir mit Hilfe die-
ser multidimensionalen Definition der Sinnlichkeit feststellen, der eine ebenso multi-
dimensionale Definition des Geistes entspricht.

15 Die ontologische und somit auch moralphilosophische Herabsetzung der Sinn-
lichkeit bildet bekanntlich ein Hauptmerkmal der platonisch-christlichen Tradition.



16 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklirung

im Rahmen eines spiritualistischen Monismus bzw. eines bewufit oder unbewufit
teleologisch gefirbten Materialismus kann sie sich als vollig ungefihrlich in nor-
mativ-moralischer Hinsicht empfehlen. Daher bedeutet die Verteidigung des
Geistes nicht blof8 Parteinahme fiir eine bestimmte Seinsauffassung, sondern
auch — und nicht selten in erster Linie — Engagement fiir jene Werte, mit denen
diese letztere verbunden wird. Angesichts der normativen Funktion des Geistes,
die man sich in ihrem ganzen Umfang und in allen ihren Metamorphosen ver-
gegenwirtigen soll, ist es weder Zufall noch Trivialitit, wenn der Grundunter-
schied zwischen dem Menschen und den (anderen) Tieren in der ausschlieflichen
Anwesenheit des Geistes im ersteren erblidkt wurde!® — wobei dieser Geist nicht
blof als wertfreies Erkenntnisorgan oder Instrument zur Selbstbehauptung im
Daseinskampf, sondern als normativ-moralisch gefirbte und entsprechend ver-
pflichtende Instanz geschildert zu werden pflegte. In dieser Hinsicht ist es be-
zeichnend, dafl in der Sprache der philosophischen Tradition eben jene Termini,
die den Geist als ontologisch gegebene Grifle bzw. als Quelle hichster ontologi-
scher Erkenntnis bezeichnen, gleichzeitig dazu verwendet werden, die Kraft der
moralischen Einsicht im Menschen sichtbar zu machen; dann verschrinken sie sich
bis zur Unkenntlichkeit mit anderen Termini, wie etwa 6g06g Adyog, Ratio, Ver-
nunft etc., die teilweise direkten moralphilosophisch-normativen Bezug haben *’.

Audh Aristoteles behilt bei aller Aufwertung der Sinnlichkeit im Vergleich zum Pla-
tonismus die Macht des primum movens der reinen vénois vor, und dementsprechend
erblickt er die hchste Vollendung menschlichen Lebens in der Theorie. Als moralisch
indifferent bzw. der Moral véllig fremd wird wiederum die Sinnlichkeit betrachtet,
wenn sie als blofles Reich der mechanischen Kausalitit verstanden wird. Dann wird,
wie das Beispiel Kants zeigt, eine neue Trennung zwischen Intelligibilem und Sensi-
bilem zwecks Absicherung der Moral nétig (schon Platon kannte den Gegensatz zwi-
schen kausaler &véyxn und autonomem voyg, s. z. B. Tim. 48 a).

1 Typisch die Formulierung von Aristoteles, Pol. 1253 a 10.

17 Die Synonymie von voig, émethun, olvesis und @eévnoig begegnet uns bei Pla-
ton, wenn gegen das hedonistische Prinzip zu Felde gezogen wird (s. z. B. Phil. 21 b,
59d, 66b etc. etc.). Auch bei Aristoteles ist der moralisch titige volg mit yvoumn,
ovveols oder ppbvnois identisch (s. z. B. Eth. Nic. 1143 a 20—28). Andererseits sind
volg und Abyog in praktischer Hinsicht ebensosehr identisch (beide sollen ja herr-
schen, cf. Pol. 1254 b 5 mit 1295b 6, 8 und 1260 a 19) wie dp86g Aéyos und @eéwoig
(Eth. Nic. 1144 b 28). K. Birthlein hat entgegen einseitigen Interpretationen gezeigt,
dafl im Corpus Aristotelicum und in den platonischen Schriften der Terminus dpdbg
Aéyog sowohl das ,richtige Erkennen® als auch das objektiv existierende und ontolo-
gisch-anthropologisch fundierte Moralgesetz bedeutet (Der OPOOX AOI'OX in der
groflen Ethik des Corpus Aristotelicum, insb. 239 f., 245f. und: Der OPBOX
AOT'OZ und das ethische Grundprinzip in den platonischen Schriften, insb. 129, 139,
141f., 151£.). Es handelt sich wiederum um die stereotype Gleichsetzung von ,,wahrem*
Wissen und ,richtigem® Handeln bzw. um die These, das Wissen sei mangelhaft, so-



Geist und Sinnlichkeit 17

Dadurch wird der Geistesbegriff noch vieldeutiger. Seine Vieldeutigkeit hindert
ihn aber nicht daran, seine normative Aufgabe zu erfiillen — im Gegenteil: sie
rithrt vom Bediirfnis her, die genannte Aufgabe unter jeweils verschiedenen
Umstinden und gegen jeweils verschiedene Gegner zu erfiillen, und auflerdem
erleichtert sie die Verschmelzung von ontologischer und normativer Ebene.
Diese Verschmelzung gipfelt bzw. wurzelt in der erwihnten Verbindung der
Annahme eines Geistes im Menschen mit der Annahme eines Geistes in meta-
physischem Sinne, d. h. eines Gottes, wie auch immer er verstanden sein mag:
jedenfalls stellt er auch seinerseits gleichsam eine Veranschaulichung der Einheit
von Ontologischem und Normativem dar, indem er nicht nur das ,wahre®
Sein, sondern auch die hchste Weisheit und Giite verkdrpern soll. Somit erhilt
die normative Funktion des Geistes ontologische Unterstiitzung, d.h. sie er-
scheint als unumgingliche Folge seines Ursprungs und daher seines Charak-
ters '8, Der Zusammenhang von Ethik und Ontologie taucht hier in seiner klas-

lange es nicht mit gewissen moralischen Grundsitzen iibereinstimmt (s.o. Anm. 12).
Das ist der Grund, warum auch in der dhristlichen Tradition die Termini, die das Ver-
mogen des wissenschaftlichen Wissens bezeichnen sollen, mit den fiir den héheren Geist
vorgesehenen Termini nur dann synonym verwendet werden, wenn angenommen
wird, dal jenes Wissen durch Einsicht in das ,wahre® Sein und Sollen schon vervoll-
stindigt bzw. begriindet wurde. Bezeichnend dafiir ist der doppelte Gebrauch des
Wortes ratio, das sowohl das blof8 wissenschaftliche (s. 0. Anm. 12) als auch das hdhere
normative Wissen bedeuten kann. S. die ausgezeichneten Analysen Gilsons (Saint
Augustin, 141 ff.; Saint Bonaventure, 362 ff.), die den weltanschaulichen Sinn des
Problems treffen. Uber den doppelten Gebrauch der ratio bei Thomas s. Summ.
Theol., I, Qu. LXXIX, Art. IX, Concl. (Unterscheidung zwischen ratio superior und
ratio inferior). Im Gegensatz zu den in Anm. 12 zitierten Aussagen werden an ande-
ren Stellen die Termini intellectus und ratio synonym verwendet, und zwar (genauso
wie bei Aristoteles) wenn von der Beherrschung der Triebe, d. h. von der moralischen
Funktion des héheren Geistes die Rede ist (s. z. B. Summ. Theol., I, LXXXI, Art. III,
ad. 2).

18 Das ist der Sinn der These, der Mensch sei nur deswegen imstande, nach den Ge-
boten des Gottlichen bzw. Geistigen zu leben, weil dasselbe in ihm ontologisch ver-
ankert sei bzw. er handle moralisch, weil seine eigene Beschaffenheit im Grunde mo-
ralisch sei (s. Platon, Politeia, 590 d; ihnlich Aristoteles, Eth. Nic. 1177 a 13—17).
Sehr prignant bringt Paulus den gleichen Zusammenhang zum Ausdrudk, indem er das
Wort stvebpa zweimal hintereinander verwendet, um dadurch einmal das ontologische
Lebensprinzip und einmal die normativ gebietende Instanz zu bezeichnen (Gal. 5, 25).
Heinze hat in seinem noch immer lesenswerten Buch die Versuche einer ontologischen
Begriindung der Ethik auf der Basis der antiken Logoslehre kurz aber klar geschil-
dert (Die Lehre vom Logos, insb. 66 f., 145 ff., 197 {., 270 ff.; cf. seine kritischen Be-
merkungen dazu 264 f.). Wie wir sehen werden, hat man das Bediirfnis nach einer
ontologischen oder wenigstens (nach Beseitigung der traditionellen Theologie) anthro-
pologischen Begriindung der Ethik nicht weniger im 18. Jahrhundert empfunden als
in allen friiheren.



18 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklarung

sischen, bis noch vor etwa zwei Jahrhunderten mafigebenden Form auf. Ange-
sichts der langen Zusammengehdrigkeit von Geist und Gott mufite natiirlich die
Beseitigung des letzteren den ersteren direkt gefihrden. Und angesichts der Ver-
schmelzung von Ontologischem und Normativem auf allen Ebenen (der des
menschlichen und der des gottlichen Geistes sowie der ihrer Beziehungen zu-
einander) mufite sich gleichzeitig der Streit um den Charakter und das Schidk-
sal des Geistes in einen Kampf um bestimmte moralisch-normative Auffassun-
gen verwandeln. Noch mehr: die Gefihrdung des Geistes wurde von idealisti-
scher Seite um so leidenschaftlicher unter Beschufl genommen, als sie die Mog-
lichkeit von objektiven Werten iiberhaupt in Frage zu stellen schien *°. Selbst
wenn die Bereitschaft da war, den Begriff ,Geist“ wegen seiner inhaltlichen Un-
klarheit aus dem philosophischen Vokabular zu streichen, so konnte man nicht
umbhin, nach neuen iibersinnlichen Instanzen zu suchen?®, die die Mdglichkeit
von Werten und Wertsetzungen bewahren konnten. Das wurde als letzte Ver-
teidigung des Sinnes des Lebens empfunden und ausgegeben. Die Philosophie
kann also selbst nach Preisgabe des Geistes als terminus technicus oder gar als
metaphysische Grofle ihrem urspriinglichen Verwachsensein mit der animistischen
Weltbetrachtung treu bleiben, indem sie an den Dingen den Hauch des Geisti-
gen spiiren will, den sie deren ,Sinn“ nennt. Sie braucht dabei weder an Gott
noch an seine Gehilfen oder Widersacher als an die Michte zu glauben, die sich
hinter oder in den Dingen rithren und deren Schidksale unsichtbar lenken, um
die Verbindung zur eigenen Quelle aufrechtzuerhalten; die Behauptung, das
Leben bzw. die Welt habe einen Sinn, geniigt dazu vollig. In Wirklichkeit ist
diese Behauptung, von deren konkreter sozialer Relevanz noch zu sprechen sein
wird, umfassender als jede Theo- oder Dimonologie (deswegen wird sie sehr viel
zbgernder als Gott preisgegeben), was im iibrigen darin sichtbar wird, daf8 die

19 Hochst beredt ist die Art und Weise, wie etwa M. Stirner seine nihilistische Kri-
tik an der traditionellen Ethik mit einer Polemik gegen den Geistesbegriff verbindet
(Der Einzige und sein Eigentum, 10 ff.). Es ist vielleicht kein Zufall, wenn Heidegger
gleich am Anfang einer Abhandlung, die der Nihilismusfrage gewidmet ist, die Be-
seitigung des Geistes thematisiert: ,Die Absetzung des Ubersinnlichen endet bei einem
Weder-Nodh in bezug auf die Unterscheidung von Sinnlichem (aioBntév) und Nicht-
sinnlichem (vontév). Die Absetzung endet im Sinnlosen. Sie bleibt jedoch die unbe-
dachte und uniiberwindliche Voraussetzung der verblendeten Versuche, sich durch eine
blofle Sinn-gebung dem Sinnlosen zu entzichen® (Nietzsches Wort ,Gott ist tot®, in:
Holzwege, 193). Cf. 0. Anm. 10.

20 Das ist mit Kant der Fall gewesen, der den Geistesbegriff relativ friih ,beiseitege-
legt® hat (s. Triume eines Geistersehers .. ., AA, II, 351 f., cf. KdU, AA, V, 467 f.) und
statt dessen im reifen Werk Begriffe wie ,Ich®, ,Bewufitsein iiberhaupt® oder ,Intelli-
genz* verwendet. Dennoch fiihrte diese Beseitigung des Terminus Geist zu keiner Ver-
werfung des Ubersinnlichen iiberhaupt — und der Grund dafiir war nicht blof ein er-
kenntnistheoretischer, sondern zumindest ebensosehr ein moralphilosophischer.



Der polemische Charakter des Denkens 19

letzteren eben der Deutung des Sinnes des Lebens dienen und sich als unbrauch-
bar erweisen, sobald sie diese Aufgabe aus allerlei Griinden nicht mehr erfiillen
kénnen. — Ganz unabhingig aber davon, ob der Sinn- oder der Geistesfrage
so oder so Prioritit zukommt, so galt es bis vor kurzem als selbstverstindlich,
dafl der Geist die wertende, normierende, d. h. sinngebende und -volle Instanz
sei. Der Angriff gegen ihn, zunidhst in seiner gottlichen und dann auch in seiner
menschlichen Dimension, mufite deshalb die ganze philosophische Front mobili-
sieren. Um die Seinsfrage wurde wie um eine Wertfrage gekimpft — und es
war auch nichts anderes zu erwarten, da Seins- und Wertfrage innerhalb der
philosophischen Tradition immer zusammengedacht wurden. Durch die Orien-
tierung unserer Untersuchung an der so weit verstandenen Frage nach den Be-
ziehungen zwischen Geist und Sinnlichkeit beriihren wir also einen oder viel-
mehr den Nervenpunkt philosophischen Denkens iiberhaupt. Und zugleich be-
treten wir einen Themenbereich, in dem, iiber die Streitigkeiten der Gelehrten-
stube hinaus, Entscheidungen gréfiter sozialpolitischer Relevanz fallen.

2. Der polemische Charakter des Denkens
in der Aufklirung und in ihren Interpretationen

Ich mochte nun die These aufstellen, die sogenannte Aufklirung sei ein Ver-
such oder vielmehr eine Vielfalt von Versuchen, die Frage nach den Beziehun-
gen von Geist und Sinnlichkeit zu beantworten. Dieser Gesichtspunkt ist, nach
dem bisher Gesagten, weder nebensichlich noch 1iflt er das Spezifische der Auf-
klirung aufler acht (man konnte ja mit Recht erwidern, alle Zeiten hitten die-
selbe Frage zu beantworten versucht). Ganz im Gegenteil. Denn es soll eben ge-
zeigt werden, dafl im Zeitalter der Aufklirung das Problem der Sinnlichkeit
auf eine besonders dringliche Weise gestellt wird, weshalb auch die Frage nach
deren Beziehungen zum Geist eine bis dahin unbekannte und dariiber hinaus
permanente Intensitit erhilt. Die Aufklirung muflte sich diese Frage so nach-
driiklich stellen, da in der Rehabilitation der Sinnlichkeit eine ihrer wichtigsten
weltanschaulichen Waffen im Kampfe gegen die theologische Ontologie und
Moral bestand. Zugleich lag hier einer der Nervenpunkte neuzeitlichen Denkens
iiberhaupt. Denn die Rehabilitation der Sinnlichkeit warf ungeheuere logische
Probleme auf, deren Bewiltigung um so dringender war, je unumginglicher und
unentbehrlicher die genannte Rehabilitation in dieser oder jener Form erschien.
Wegen des Umfangs der Frage nach den Beziehungen zwischen Geist und Sinn-
lichkeit sowie der dieser Frage quasi innewohnenden Kraft, die verschiedensten
Gestalten anzunehmen, setzte die Rehabilitation der Sinnlichkeit im Zeitalter
der Aufklirung alle Ebenen der philosophischen Untersuchung gleichzeitig in



20 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklirung

fieberhafte Bewegung. In der Erkenntnistheorie spitzt sich der Antagonismus
von Intellektualismus und Empirismus bzw. mathematisch-geometrischer und
experimenteller Methode zu, in der Kosmologie miissen die Beziehungen zwi-
schen Gott und Welt neu durchdacht werden, in der Anthropologie und der
Moral verlangen Vernunft und Triebe die Anerkennung von Eigenrechten und
verschirfen somit die Beziehungen von Sollen und Sein zueinander, wihrend in
der Geschichtsphilosophie der Gegensatz zwischen der kausalen Auffassung vom
Verlauf der Geschichte und ihrem erwiinschten, in normativen Kategorien er-
faflten Ziel bzw. Ende geradezu eklatant wird.

Es gilt nun, nicht nur den strukturellen Zusammenhang all dieser Ebenen im
Werke eines jeden Denkers zu verdeutlichen und eventuelle Abweichungen vom
idealen Typ desselben Werkes zu begriinden, sondern auch und vor allem den
logischen Charakter der im Zeitalter der Aufklirung gestellten Fragen ange-
messen einzuschitzen, um die Einheit der damaligen Denkbemiihung in der Viel-
falt der Denkweisen verstehen zu konnen. Die Einheit beruht nimlich nicht auf
den Antworten, sondern auf den Fragen — eine Feststellung, die fiir die sach-
gerechte Erfassung jenes Zeitalters von allerhtchster Bedeutung ist und die For-
schung vor manchem Debakel bewahren konnte. Die Vielfalt der Antworten
entspringt der Vielfalt der Grundhaltungen bzw. den polemischen Bediirfnissen
der einzelnen Denker. Meines Erachtens zeigt das Studium der Quellen, daf die
geistesgeschichtliche Interpretation der verschiedenen Positionen und Gegenposi-
tionen von der Annahme her, Denken sei in seinem Wesen polemisch, am wei-
testen fiithren kann. Denn aus dieser Sicht 148t sich nicht nur die Konsequenz,
sondern auch die Widerspriichlichkeit eines bestimmten Denkens restlos erkliren,
was vor allem fiir die Erforschung der Aufklirung, in der das dualistische
Schwanken, durch Verlegenheit vor den letzten Folgen der Rehabilitation der
Sinnlichkeit bedingt, auf der Tagesordnung steht, einen besonderen Vorzug be-
deutet. Die beste Art, eine bestimmte Philosophie geistesgeschichtlich zu be-
greifen, ist demnach die, ihren Gegner klar ins Auge zu fassen und zu erwigen,
was sie beweisen mufl bzw. will, um diesen Gegner aufler Gefecht zu setzen. In
der Polemik aller gegen alle bzw. der philosophischen Parteien gegeneinander
entsteht — je nach dem Ziel der Polemik bzw. dem vorschwebenden Ideal —
die Vielfalt der Variationen iiber ein und dasselbe Thema, d. h. iiber die Grund-
frage, um die sich die Polemik dreht. Die logische Struktur der Grundfrage
bildet die konstante und zugleich unumgingliche Gréfle, die Grundhaltungen
und die Polemiken sind die variablen und auswechselbaren Faktoren: so ent-
steht das allgemeine geistige Bild der Zeit in seiner Mannigfaltigkeit, wihrend
sich das besondere Bild des Werkes eines jeden Denkers aus der Kreuzung der
logischen Struktur der Grundfrage mit der jeweiligen Grundhaltung ergibt.

Aus der so begriindeten Einsicht in Einheit und Vielfalt des Aufklirungszeit-
alters erhellt, daf sich die weitverbreiteten Annahmen, dieses sei das Zeitalter
des Rationalismus oder des Optimismus etc., als wenig hilfreich erweisen miis-
sen. Ebenso unhaltbar im Hinblid auf die chronologische Reihe der Publika-



Der polemische Charakter des Denkens 21

tion und Wirkung mafigebender Werke und zudem hdchst irrefiihrend ist die
seinerzeit populire Behauptung, der Periode des extremen aufklirerischen Ra-
tionalismus sei die des vorromantischen protestierenden Gefiihls gefolgt. In
Wirklichkeit, d. h. im Lichte der Quellen, sind Optimismus und Pessimismus, ja
Eschatologie und Nihilismus, Glaube an die Vernunft und Verherrlichung des
Gefiihls, Zuversicht in die Macht des menschlichen Geistes und erkenntnistheo-
retische Verzweiflung, so oder so motivierte Religiositit und Atheismus, Moralis-
mus und Eudimonismus, Altruismus und Egoismus nicht wegzudenkende Ten-
denzen ein und desselben Zeitalters, dessen ebenbiirtige Sohne so verschiedene
Personlichkeiten und Denker wie Rousseau und La Mettrie, Herder und Locke,
Fichte und Marquis de Sade sind. All diese Stromungen und entgegengesetzten
Richtungen miissen in ihrer Einheit, nimlich als mogliche Antworten auf die
Grundfrage angesehen werden, die die Rehabilitation der Sinnlichkeit positiv
oder negativ stellte. Thre Koexistenz ist eine Tatsache, und nicht in ihrer Leug-
nung, sondern in ihrer Erklirung findet sich der Schliissel zu einem angemesse-
nen Verstindnis des Gesamtphinomens, das man , Zeitalter der Aufklirung® zu
nennen pflegt. Angesichts dieser Sachlage muflte die Forschung, je weiter die Ent-
deckung und das Studium vernachlissigter Quellen gediehen — und vor allem
je mehr gewisse rationalistische Positionen, die den ideologischen Kern der ilte-
ren eindimensionalen Vorstellung von der Aufklirung ausmachten, nach zwei
Weltkriegen und gewaltigen sozialen Umwilzungen von ihrer suggestiven Kraft
verloren — in eine Sackgasse geraten. Es entspricht also einer doppelten Not-
wendigkeit, wenn in den letzten Jahren die Forderung nach einer radikalen
Loslosung von allen linearen Auffassungen iiber die Aufklirung immer lauter
erhoben worden ist?. Die Vielfalt und Multidimensionalitit jenes Zeitalters

2 S, vor allem Diekmanns fundierte Kritik an den Arbeiten von Hazard und
Cassirer, welche ein méglichst geschlossenes geistiges Bild von der Aufklirung haben
herausarbeiten wollen, wobei sie sehr oft Tatsachen und Texte verschweigen oder iiber-
sehen mufiten (An Interpretation of the 18th Century, in: Studien, 218 ff.; auch: The-
men und Struktur der Aufklirung, in: Diderot und die Aufklirung, 4 ff.). Cf. Boas’
Rezension, insb. 246 f., der vor allem den teleologischen Charakter des Konzepts von
Cassirer bemingelt (Kant als Vollendung der Aufklirung etc.), sowie Prices gute Be-
merkungen zum abstrakt-fiktiven Zug der Cassirerschen ,Denkform der Aufklirung®
(Cassirer on the Enlightenment, insb. 108 ff.). Crodker hat gezeigt, zu welchen inhalt-
lichen Fehlern die lineare Konstruktion Hazard zwingt: er muff die Krise der Auf-
klirung an ihr Ende setzen, obwohl sie sie von Anfang an begleitet (Recent Inter-
pretations, 434). — Paradoxerweise macht sich Gay die genannten Kritiken an Cassirer
und Hazard zu eigen (Rise of Modern Paganism, 426, 428), um seinerseits die gleichen
methodischen und inhaltlichen Fehler zu begehen. Denn er will ,die* Aufklirung
offenbar als Vorstufe der modernen Philosophie des ,kritischen Rationalismus®, also
aus der Sicht normativistischer Primissen auffassen. Fiir ihn ist Aufklirung haupt-
sichlich kritisches Denken gegen die Irrationalitit des Mythos und Autonomiebestreben
gegen die christliche Autoritit (464, 495 f.). Das ist eigentlich der Grund, warum er



22 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklirung

wurden somit geltend gemacht; bislang fehlt es aber meines Erachtens und Wis-
sens an einer iliberzeugenden Erklirung derselben. Es ist die Ambition dieser
Arbeit, diese Erklirung mit Hilfe des hier entwidkelten begrifflichen Instrumen-
tariums zu leisten — nimlich mittels der beiden Thesen von der Verflechtung
der Seins- mit der Wertfrage, wie sie in der Perspektive der Beziehungen zwi-
schen Geist und Sinnlichkeit erscheint, und vom polemischen Charakter des Den-
kens (des philosophischen ebensosehr wie des politischen).

Der Ausdruck ,Zeitalter der Aufklirung®, dessen wir uns bisher bedient
haben, soll zunidhst andeuten, dafl die Aufklirung nicht mit ihrem Zeitalter zu-
sammenfillt, sondern sich in diesem abspielt. Das Zeitalter ist also umfang-
reicher als die Aufklirung. Zugleich wurzelt aber die Aufklirung in ihrem Zeit-
alter, das deshalb ohne sie nicht das gewesen wire, was es gewesen ist. Die Zu-
gehorigkeit der Aufklirung zu ihrem Zeitalter bedeutet also zweierlei: daf8 sie
fiir das Zeitalter charakteristisch #nd dafl sie durch das Zeitalter bedingt ist. Da
aber das Zeitalter multidimensional ist, und da die Aufklirung Stellungnahmen
zu jeweils verschiedenen Aspekten desselben enthilt, so kann sie ebensowenig
in sich einig sein wie sie mit ihrem Zeitalter identisch ist. Man miifite daher eine
doppelte Unterscheidung vornehmen, um den Bereich der Aufklirung abzugren-
zen: einerseits sind unter ,Aufklirung® die geistigen Strémungen zu verstehen,
die an Stelle der traditionellen theologischen eine sikulare Weltauffassung bzw.
eine moglichst immanente Welterklirung setzen wollen, und andererseits — im
engeren Sinne — jene Stromungen, die ein normativ-moralisches Ideal, was das
auch jeweils bedeuten mag, nicht nur gegen die traditionelle Theologie, sondern
auch gegen den bei bzw. aus dem Sikularisierungsprozefl selbst entstehenden
Skeptizismus und Nihilismus verteidigen. (Welche Aspekte der reformierten
Theologie der Aufklirung im engeren Sinne zuzurechnen bzw. von dieser moti-
viert sind, mufl fallweise beurteilt werden.) Es ist unbedingt notwendig einzu-
sehen, dafl die immanente Welterklirung — im Gegensatz zur transzendenten,
bei der Gott ontologisches und zugleich normativ-moralisches Prinzip war —
weder logisch noch geistesgeschichtlich mit der Annahme moralischer Ideale ver-
bunden sein mufl. Auch der Glaube an die Macht menschlicher Vernunft bedeu-
tet nicht eo ipso Bekenntnis zu einer moralischen Wertskala, da es vorerst offen
bleibt, ob die Vernunft ihrem Wesen nach an eine solche gebunden sein muf,
wie sie es in der platonisch-aristotelisch-christlichen Tradition war®, oder ob
sie blof8 wertfrei und zwedkrational handeln kann. Wie zentral die Bedeutung
solch elementarer begrifflicher Unterscheidungen ist, wird die folgende Analyse
an mehreren Beispielen verdeutlichen. Ihre Orientierungsfunktion besteht vor-

den skeptisch-nihilistischen Aspekt der Aufklirung kaum zur Kenntnis nehmen will
(cf. seine ungerechte Polemik gegen Crocker und die ganz kurze Erwihnung der Ar-
beit von Vyverberg, 427 f. und 449) und warum er auch in den Gegensitzen der Philo-
sophes zueinander nur die ,complexity of synthesis“ zu entdedken vermag (S. X).

22 S.0. Anm. 17.



Der polemische Charakter des Denkens 23

ldufig darin, uns iiber die Notwendigkeit zu belehren, nicht nur zwischen dem
Zeitalter der Aufklirung und der Aufklirung, sondern auch zwischen der Auf-
klirung im weiteren (negativen, anti-theologischen) und der Aufklirung im en-
geren (positiven, normativistischen) Sinne die ndtigen Grenzen zu ziehen *. In
dieser Arbeit wird nicht vom Zeitalter der Aufklirung iiberhaupt, sondern von
der Aufklirung in deren beiden, sich oft widersprechenden Bedeutungen die
Rede sein; der traditionell-theologische Gegner kann nicht behandelt werden,
wohl mufl er aber im Hintergrund bleiben, denn erst ein Seitenblick auf ihn
macht viele Aktionen und Reaktionen der Helden der aufklirerischen Biihne
verstindlich. Welches nun das Zeitalter ist, in dem sich die Aufklirung abspielt
und somit ihre ganz spezifischen Ziige gewinnt, lift sich nur dann bestimmen,
wenn wir Wesen und Entwicklung des neuzeitlichen Rationalismus einigermaflen
iberblickt haben 2.

Die Unterscheidung der genannten drei Ebenen voneinander impliziert kei-
neswegs, dafl sich die einzelnen geistigen Erscheinungen bzw. Denker des Zeit-
alters der Aufklirung ohne weitere Differenzierung in drei Gruppen klassifi-
zieren lassen. Nehmen wir die Ebene der Aufklirung im moralisch-normativisti-
schen Sinne als Beispiel, so stellen wir fest, dafl ihre doppelte Gegnerschaft gegen
traditionelle Theologie und nihilistische Ansitze eine Vielfalt von Denkgebil-
den ins Leben ruft, da entsprechend der konkreten Lage verschiedenen, ja von-
einander erheblich abweichenden argumentativen Mitteln zum Schutz des vor-
schwebenden Ideals der Vorzug gegeben wird. Auch die radikale Skepsis er-
scheint aus verstindlichen Riidssichten so oder so nuanciert, d. h. nicht immer als
offener Nihilismus. Auf der Ebene der Theologie zeichnet sich schliefllich eine
Bereitschaft zur Aneignung von Positionen der normativistischen Aufklirung ab,
wenn man sich von einer solchen Taktik die Entwaffnung der aufklirerischen
Gegner verspricht oder immerhin meint, die konkrete Lage mache gewisse Zu-
gestindnisse fiir das eigene Uberleben unumginglich. Aus all diesen Ansitzen

23 Zwischen der Aufklirung und ihrem Zeitalter unterscheidet grundsitzlich Dieck-
mann, Religiése und metaphysische Elemente im Denken der Aufklirung, in: Studien,
266, und: Themen und Strukeur ..., in: Diderot, 15 f. Er trifft aber nicht unsere Un-
terscheidung zwischen antitheologischer und normativistischer Aufklirung, so dafl er
die Nihilismusfrage im Zeitalter der Aufklirung nicht logisch befriedigend angehen
kann. Dazu geniigt nimlich nicht, die Koexistenz von Gegensitzen im 18. Jahrhundert
festzustellen (davon spricht Dieckmann ibid., 11 f., und zwar im Anschluff an Dilthey,
Friedrich der Grofle ..., Ges.Schr. III, 97 ff., und Schalk, Formen und Disharmo-
nien ..., insb. 254 f., 265, 267). Die Rolle der aus mythisch-religidsen Vorstellungen
entstammenden Lichtmetapher bei der Verdedkung der Gegensitze zwischen den Philo-
sophes hat Delon untersucht, der auch mit Recht darauf aufmerksam madcht, dafl die
vorhandenen Gegensitze im Denken der Aufklirung nicht blof nach einem dualistisch-
manichiischen Schema aufgefaflt werden diirfen — wozu wiederum die Licht- bzw.
Finsternismetapher verleiten konnte (Les Lumiéres ..., insb. 529 f., 533 f.).

2¢ S. Kap. IT Abschn. 1.



24 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklirung

ergibt sich ein Bild hochster Vielfalt, da es sich um einen vielfachen Kampf auf
mehreren Ebenen zugleich handelt. In Wirklichkeit ist diese Konstellation, for-
mal gesehen, keineswegs merkwiirdig oder einmalig. Fiir alle groflen Epochen
der Geistesgeschichte hat die Forschung, nachdem die erste, die Dinge verein-
fachende Begeisterung vorbei war, allmihlich die Vielfalt der wirkenden Fak-
toren geltend gemacht; so geschah es z. B. mit den beiden Legenden vom Grie-
chentum und von der Renaissance, die dem Biirgertum zum historisch fundierten
Selbstbewufltsein verhalfen . Eine Epoche als spannungsreiche Koexistenz von
verschiedenen, ja gegensitzlichen Positionen aufzufassen (ganz unabhingig da-
von, ob es einen formalen, nachtriglich-hermeneutisch zu konstruierenden Ein-
ordnungsrahmen bzw. Oberbegriff fiir mehrere von diesen Positionen geben
kann), ist eigentlich selbstverstindlich, wenn man sich nur, zunidst in sozial-
geschichtlicher Perspektive, die Fiille von Individuen und Gruppen vergegen-
wirtigt, die in jeder Zeit und auf jeweils eigene Weise Machtanspriiche erheben
und somit in Konflikte miteinander geraten miissen, und man dariiber hinaus
die Funktion von Denkgebilden in konkreten existenziellen Lagen konkret
(d. h. ohne jede Flucht ins Ideenreich) erfafit. Die spannungsreiche Vielfalt der
Epoche wird m. a. W. selbstverstindlich, wenn man die These vom polemischen
Wesen des Denkens ernst nimmt und einsieht, daf jede Position eine Gegenposi-
tion nach sich ziehen muf}, ja daf jede Position als Gegenposition entsteht. Der
Kampf und die wechselnde Gruppierung nach der Freund-Feind-Beziehung er-
kliren also die Vielfalt in allen groflen Epochen der Geistesgeschichte — und
das Zeitalter der Aufklirung bildet keine Ausnahme. Auch die in gewissen
Grundfragen festzustellende Einheit in den Reihen der Aufklirung ist kein
Indiz gegen die polemische Funktion des Denkens, da sie selbst polemisch be-
dingt ist: sie besteht, solange ein monolithischer theologischer Gegner gegen-
iibersteht #, und zerbrodselt im Falle, wo sich dieser auch nur als ein bifichen
reformwillig ausgibt. Der fiktive bzw. polemisch bedingte Charakter der Einheit
der Aufklirung kommt ans Licht, wenn wir den jeweiligen gemeinsamen Nenner
dieser Einheit unter die Lupe nehmen. Begriffe wie Vernunft oder Natur sind so
vieldeutig, dal eine Subsumtion der Aufklirung unter sie nur rein formal er-
folgen kann; aus ihnen ein Wesen der Aufklirung inhaltlich-verbindlich ablei-
ten zu wollen, kime ungefihr dem gleich, als ob man etwa unser Jahrhundert
deshalb als das Zeitalter der Demokratie und der Freiheit definieren wollte, weil
sich alle Parteien auf diese Schlagworte berufen. Eben das zeigt aber, dafl sie
rein formal (bzw. als Leerformeln) aufzufassen sind, was iibrigens dadurch be-
wiesen wird, daf jeder, der sich auf sie beruft, hinzuzufiigen pflegt, er meine

25 Cf. Riiegg, Die Humanismusdiskussion, 310 ff.; Ferguson, The Renaissance in
Historical Thought, 175 £., 181 ff., 199 ff.

26 Schon Troeltsch hat den nur relativ einheitlichen Charakter® der Aufklirung
auf den gemeinsamen ,Kampf gegen den kirchlichen Supranaturalismus* zuriickgefiihrt,
Die Aufklirung, in: Ges.Schr. IV, 339.



Der polemische Charakter des Denkens 25

die jeweils ,wahre“ Vernunft oder Freiheit. Nicht nur also im Hinblick auf die
Vielfalt der geistigen Stromungen im Zeitalter der Aufklirung, sondern auch
angesichts des formellen Charakters der Schlagworte der normativistischen Auf-
klirung selbst ist der Begriff ,Aufklirung® eher als konventioneller terminus
technicus zu verwenden #. A fortiori muf§ das geschehen, wenn man es versiumt
hat, zwischen der Aufklirung und ihrem Zeitalter strikt zu unterscheiden.

Das Bediirfnis nach Periodisierung entstammt ohne Zweifel wissenschaftlichen
Notwendigkeiten, und es liefle sich selbst dann nicht beseitigen, wenn man in
Periodisierungen nur ein grofles Ubel erblidken wollte. Auf Fiktionen und Ab-
straktionen sind wir angewiesen, und die radikale Auflehnung gegen sie bedeu-
tet letzten Endes, da man sich mit der Beschaffenheit des menschlichen Er-
kenntnisvermdgens nicht zufriedengeben kann. Mit Recht, wiirde ich meinen,
dodh fishrt das nicht weiter. Immerhin erfiillen die unvermeidlichen Fiktionen
ihre hermeneutische Aufgabe viel besser, wenn man nicht vergifit, dafl sie eben
Fiktionen sind. Das mufl im Interesse einer wissenschaftlichen Betrachtung um
so nachdriicklicher betont werden, als aus der Periodisierungsnotwendigkeit sehr
oft eine Hypostasierung einer Epoche wird, die ideologischen Zwedken dient.
Durdh sie sollen nimlich einer bestimmten normativistischen Auffassung histori-
sche, d. h. in der ,Wirklichkeit* selbst fundierte Rechte verschafft werden, so
dafl das jeweilige Sollen unter der Hand zum unumstof8lichen Sein wird. Auch
das Umgekehrte kommt vor: eine ganze Epoche wird verteufelt, so dafl eine
spitere im Kampf gegen sie bzw. in ihrer ,Uberwindung“ die eigene Selbst-
bestitigung suchen und finden kann. Das polemische Wesen des Denkens zeigt
sich nicht nur beim Blicke auf die Aufklirung, sondern in gleicher Weise bei Be-
trachtung der Aufklirungsforschung. Im Folgenden will ich auf einige typische
ideologisch bedingte Fehlinterpretationen kurz hinweisen. Hier soll selbstver-
stindlich nicht ihre ideologische Wichtigkeit und Wirkung bestritten werden und
noch weniger das Recht der in dieser oder jener Front Kimpfenden, sich solche
Deutungen zu erdenken. Nicht von der philosophischen grofien Politik wollen
oder kdnnen wir diese Deutungen fernhalten, sondern héchstens vom Rahmen
dieser Untersuchung.

Der Mythologie des Liberalismus entstammt zunichst die Identifizierung der
Aufklirung iiberhaupt mit deren moralisch-normativistischer Version. Die libe-
rale Auffassung von der Aufklirung kann nimlich gegebenenfalls auf die Gleich-
setzung der Aufklirung mit ihrem Zeitalter verzichten *®, zumal sie im Vor-
handensein eines noch immer gefihrlichen ,obskurantistischen® Gegners die
eigene aktuelle Rechtfertigung erblickt; ideologisch t6dlich wire aber fiir sie jede

27 Nach einem treffenden Vorschlag von Belaval, L’héritage Leibnizien, 255.

28 Schon Kant, der manchmal vom eigenen Zeitalter als von ,einem aufgeklirten
Zeitalter spricht (Prolegomena, AA IV, 383), unterscheidet an anderer Stelle zwischen
einem ,aufgeklirten Zeitalter* und einem ,Zeitalter der Aufklirung® (Was ist Auf-
klirung?, AA VIII, 40). Cf. dazu die gute Analyse von Stuke, Aufklirung, 265 ff.



26 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklirung

grundsitzliche Entkoppelung der Aufklirung im Sinne der immanenten Welt-
erklirung bzw. der Entzauberung der Welt von bestimmten Idealen und Schlag-
worten, die aber mit dieser letzteren, wie wir schon bemerkten, weder logisch
noch geistesgeschichtlich immer und notwendig zusammengehéren. Der Begriff
»Aufklirung® darf also in der liberalen Terminologie nie als blofler terminus
technicus verwendet werden, und zwar nicht nur wegen der genannten Identifi-
zierung der Aufklirung mit Normen, sondern dariiber hinaus wegen des libera-
len Glaubens, diese seien nicht blofl formal und als solche moglicherweise in kon-
kreten Lagen unverbindlich, sondern sie hitten einen ganz offensichtlichen In-
halt — eben den, den die Liberalen jeweils meinen®. In der Perspektive des
historischen Selbstverstindnisses des Liberalismus erscheint zudem die allmih-
liche Durchsetzung jener Normen als selbstverstindliche, nicht wegzudenkende
Folge der mit einer Enttheologisierung der Gesellschaft zusammenhingenden
Enttheologisierung des Weltbildes, als ewiger Gewinn einer fiir immer befrei-
ten Menschheit ¥. Das ist aber in doppelter Hinsicht ein Kurzschlufi: denn es ist
durchaus denkbar, dafl, erstens, die Enttheologisierung von Weltbild und Ge-
sellschaft ganz anderen Normen (sprich: Herrschaftsformen) als den liberalen
zugute kommt (diese Moglichkeit ist inzwischen auf einem groflen Teil unseres
Planeten Wirklichkeit geworden), oder dafi, zweitens, die konsequent durchge-
fihrte Entzauberung der Welt zu relativistischen, ja nihilistischen Schlufifolge-
rungen gelangt. Fiir die liberale Aufklirungsmythologie mufl es eine bittere
Ironie sein, dafl der neuzeitliche Nihilismus ausgerechnet im Zeitalter der Auf-
klirung seine erste programmatische und konsequente Herausarbeitung fand —
und zwar vor allem durch La Mettrie und de Sade. Es liegt nahe, solche Er-
scheinungen als Miflgeburten oder als Schonheitsfehler zu betrachten 3. Psycho-
logisch und ideologisch kann das sogar erfolgreich sein, dennoch muf die wissen-
schaftliche Erfassung der Aufklirung darunter leiden, vor allem wenn sich zeigen
liee, daf solche und zhnliche Erscheinungen, von ihrer zahlenmifligen Madht
abgesehen, nur Ansitze zu Ende fithren, die auch bei moralistisch gesinnten Auf-

2 Ein gutes Beispiel dieser Tendenz liefert Cobban in seinem Buch In Search of
Humanity, passim. Dazu die kritischen Bemerkungen von Crodker, Recent Interpreta-
tions .. ., 452 f. Im Sinne eines modernen Liberalismus verwendet auch Funke den Auf-
klirungsbegriff in seiner Abhandlung: ,Aufklirung — eine Frage der moralischen
Haltung?“ Seine Ausfiihrungen sollen dabei nur zeigen, dafl hinter dem Fragezeichen
des Titels nur eine rhetorische Frage stand. Dariiber hinaus identifiziert er Aufklirung
und 18. Jahrhundert (S. 24 oben), wobei geistesgeschichtliche Erscheinungen, die nicht
ins liberal-normativistische Konzept passen, einfach verschwiegen werden. Diese un-
historische Einstellung ist typisch fiir alle jene, die sich, wie Funke (s. z. B. S.33), in
der ideologischen Nihe des sogenannten ,kritischen Rationalismus“ befinden; cf. z. B.
Mittelstrass, Neuzeit und Aufklirung, 87 ff.

30 Hobhouse, Liberalism, 32.

31 ] edky, Rationalism in Europe, II 375.



Der polemische Charakter des Denkens 27

kldrern zu finden sind und die von diesen als Waffe gegen die traditionelle
Theologie eingesetzt worden waren. Gerade dies mufl die liberale Aufklirungs-
auffassung bestreiten: dafl nimlich die weltanschaulich-ontologischen Vorausset-
zungen der eigenen Normen (etwa der Primat der Anthropologie gegeniiber der
Theologie, sobald er die Form des radikalen Atheismus annimmt) die Verwer-
fung jeder Norm nach sich ziehen kénnten.

Die marxistische (und marxistisch-leninistische) Interpretation der Aufklirung
muf sich in dem Mafle in ihnliche Schwierigkeiten verwickeln, wie sie aus-
schliefflich den moralisch-normativistischen Aspekt des Zeitalters der Aufklirung
ins Auge faflt, den sie als Ideologie des Biirgertums betrachtet und beim Wort
nimmt, um sich eben dadurch instandzusetzen, das Biirgertum des Verrats an den
eigenen urspriinglichen Idealen zu bezichtigen *. Die Aufklirung bilde also die
weltanschauliche Fahne des emporstrebenden Biirgertums, die vom siegreichen
und konservativ gewordenen Biirgertum heruntergeholt wird. Der Marxismus
soll jetzt das Erbe der Aufklirung antreten und jene Ideale inhaltlich verwirk-
lichen, die das Biirgertum nur formal, wenn auch im Namen der ganzen Mensch-
heit verkiinden konnte. In dieser Auffassung kommen zwei aufeinanderfolgende
Epochenbegriffe zur Sprache. Der Marxismus mufl m. a. W. die Aufklirung als
geschlossene Epoche betrachten, weil er sich selber als epochemachende Bewegung
bzw. als Epochenbegriff versteht, der, dem stufenweisen Schema von der Ge-
schichtsentwicklung gemiff, einem vorherigen und unvollkommeneren folgt 3.
Als emanzipatorische Bewegung hitte andererseits der Marxismus das Erbe der
biirgerlichen Aufklirung nie antreten kénnen, wenn sich diese nicht mit gewis-
sen grundsitzlich akzeptablen, wenn auch vom Biirgertum rein formal gemein-
ten Normen identifizieren liefle. Daraus ergibt sich die doppelte Einstellung des
Marxismus zur Aufklirung: insofern er sich als Uberwinder der Aufklirung bzw.

32 Engels, Anti-Diihring, in: MEW 20, 16 f. Aus marxistischer Sicht dazu Besse,
Marx, Engels et le XVIIIe siécle frangais, insb. 159 f., 162 ff.

33 Engels, Die Lage Englands, in: MEW 1, 550 f. Unter dem Periodisierungszwang
des marxistischen Schemas von der Geschichtsentwicklung behauptet Krauss, daf}, ob-
wohl eine Periodisierung gemifl dem Selbstverstindnis der einzelnen Epochen grund-
sitzlich unzulissig sei, man dennoch im Falle der Aufklirung eine Ausnahme machen
und deren (angebliche) Selbsteinschitzung als einheitliche, im Zeichen der Philosophie
und des Fortschrittes stehende Epoche in ihrem Nominalwert nehmen miisse (Zur
Periodisierung der Aufklidrung, VIII; anderswo spricht sogar Krauss nicht blof vom
Selbstverstindnis der Aufklirung, sondern von dem des 18. Jahrhunderts schlechthin,
s. Siécle im achtzehnten Jahrhundert, 88 f.). Krauss beruft sich indes nur auf be-
stimmte Aussagen von Aufklirern einer bestimmten (normativistischen) Richtung, und
somit besteht sein Nachweis eigentlich nur in einer Tautologie. Zudem iibersieht er,
daf die systematische Verwendung der Aufklirung als Epochenbegriffes erst in der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts einsetzte (Stuke, Aufklirung, 244 ff.), und daf
gerade damals die Marxisten ihre oben geschilderte doppelte Beziehung zur ,biirger-
lichen Aufklirung“ entdeckten bzw. konstruierten (Fetscher, Aufklirung, Sp. 451).



28 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklirung

als Urheber einer neuen, nachbiirgerlichen Epoche versteht, mufl er die Auf-
klirung mit dem Biirgertum identifizieren; und insofern er sich als Vollender der
Aufklirung empfiehlt, muf} er sich natiirlich deren normativistische (emanzipa-
torische) Version zu eigen machen *.

Beide Annahmen sind soziologisch und geistesgeschichtlich unhaltbar. Was die
Identifizierung von Aufklirung und Biirgertum betrifft, so beriidsichtigt sie die
Tatsache nicht, dafl ganz unabhingig davon, ob erst der Aufstieg des Biirger-
tums und die dadurch in diesem oder jenem Maf} bedingte Verdringung der so-
zialen Macht von Kirche und Theologie die Voraussetzungen fiir das Erscheinen
von Materialismus und Atheismus schufen, doch das Biirgertum sich insgesamt
immer mifitravisch und ablehnend solchen Ansitzen gegeniiber verhielt; es emp-
fand sie als schidlich bzw. kompromittierend und gab eher schwankenden
dualistischen Positionen den Vorzug. Die scharfe Kritik von Voltaire, ja von
Diderot an Materialisten wie La Mettrie und Helvétius ist ein Ausdruck dieser
biirgerlichen Sorge. Nun aber betrachtet die marxistische Interpretation eben
den Materialismus als die wahrhaft revolutionire Kraft in der biirgerlichen
Aufklirung®, was auch mit dem Selbstverstindnis des materialistischen Marxis-
mus als des Erben der besten Traditionen jenes Zeitalters zusammenhingt. So-
mit kommen wir auf die zweite der oben genannten Annahmen, der drei
Punkte entgegenzuhalten sind. Erstens: sollte es einen notwendigen Zusammen-
hang zwischen Materialismus und ,Fortschrittlichkeit* — nicht blof im anti-
theologischen, sondern auch, was hier bei weitem wichtiger ist, im moralisch-
normativistischen Sinne — geben, so miifite gezeigt werden konnen, dafl die
Materialisten eo ipso ,demokratischer® waren als andere Philosophes. Das ist

3 Dabei wird ,Aufklirung® gleichsam als iiberhistorischer Begriff verwendet, cf.
z.B. Leys Buch, Geschichte der Aufklirung und des Atheismus, das mit der ,Auf-
klirung® in den alten Stromkulturen und in Griechenland beginnt (I, 45 ff., 155 ff.).
Charakteristisch fiir die hier betonte Verwandtschaft von marxistischer und liberaler
Auffassung beziiglich des normativistischen Aufklirungsverstindnisses ist die Tatsache,
daf auch ,kritische Rationalisten® von der ,ersten®, d. h. der griechischen Aufklirung
reden (so z.B. Mittelstrass, Neuzeit und Aufklirung, 15 ff., offenbar im Anschlufl an
Gay, Enlightenment, 72 ff.; da sowohl bei Gay, 207 ff., vom ,retreat of reason als
auch bei Mittelstrass, 76 ff., von der ,Desorientierung der Vernunft® wihrend des
»Mittelalters* die Rede ist, so liegt hier offensichtlich eine implizite Auferstehung des
triadischen Schemas vom Geschichtsverlauf vor. Uber die Herabwertung des ,Mittel-
alters* als eines Topos neuzeitlichen militanten Selbstverstindnisses s. Kap. II,
Anm. 5).

35 Engels, Einleitung zur engl. Ausgabe der ,Entwicklung des Sozialismus®, in:
MEW, 22, 203. Im selben Sinne argumentierend geht Krauss sogar soweit, aus d’Alem-
bert z.B. einen militanten Materialisten zu machen: ,Die Ablsung Voltaires durch
Diderot und d’Alembert [in der Leitung der Enzyklopidie] bedeutet den vollen Sieg
des Materialismus in diesem vorbereitenden Werk des biirgerlichen Triumphes“ (Ein-
fiithrung in das Studium der franz. Aufk., in: Studien, 199).



Der polemische Charakter des Denkens 29

nicht der Fall. Holbach z. B. ist keineswegs demokratischer als etwa Voltaire,
wihrend umgekehrt der Demokrat Rousseau Materialismus und Atheismus lei-
denschaftlich bekimpft. Zweitens: angesichts der ideologisch erwiinschten Zu-
sammengehorigkeit von Materialismus und Fortschrittlichkeit — und zwar im
moralisch-normativistischen Sinne! — muf die marxistische Auffassung leugnen,
dafl Materialisten zu nihilistischen Positionen gelangten (wenn es etwa um La
Mettrie geht, dann werden die Texte einfach vergewaltigt *), und umgekehrt
mufl die Skepsis als blofe Vorstufe zum Materialismus betrachtet werden ¥.
Dariiber hinaus wird nicht untersucht, ob Materialisten, die auf der Ebene der
Sozial- und Moralphilosophie beim Normativismus bleiben, dies konsequent,
d. h. in Ubereinstimmung mit ihren metaphysischen Grundsitzen tun oder nicht.
Drittens: da sich der Marxismus nicht nur als Fortsetzer, sondern auch als Uber-
winder des aufklirerischen Materialismus hinstellt, so muf letzterer als unvoll-
kommen bzw. undialektisch oder mechanizistisch bezeichnet werden, wobei
Quelle dieses Mechanizismus die Naturphilosophie Descartes’ sein soll *. Unsere
Analyse wird dennoch zeigen, dafl der Materialismus des 18. Jahrhunderts erst
auf der Basis der Ablehnung des cartesianischen Mechanizismus mdglich wurde *.

Auch die Debatte iiber den Einflul aufklirerischer Ideen auf Ausbruch und
Ablauf der franzdsischen Revolution wurde weitgehend unter polemischen Ge-
sichtspunkten ausgetragen. Das wird deutlich, wenn wir uns an die allerersten
Aussagen iiber das Thema erinnern, die im iibrigen von mehr oder weniger
direkt Betroffenen stammen. Die Revolution wird als notwendige Folge, ja als
Hohepunkt der Aufklirung betrachtet, und zwar sowohl von Revolutioniren,
die die eigene Sache nicht etwa als prosaischen Machtanspruch, sondern als edlen
Kampf um edle Ideen verstanden wissen wollten %, als auch von Konservativen
bzw. Reaktioniren, die schon vorher aufklirerische Ideen bekimpft hatten und
daher in der ,,Grausamkeit“ der Revolution nur die Bestitigung ihrer Warnun-
gen vor jenen Ideen erblickten oder die in ihrer (un)gewollten Blindheit gegen
tiefere Ursachen die Hauptverantwortung fiir das Geschehene auf eine Handvoll

38 S. Kap. VII Anm. 68. Die Behauptung von Marx-Engels (Die Heilige Familie,
in: MEW 2, 138), die Materialisten hitten die ,urspriingliche Giite* des Menschen
gelehrt, ist im iibrigen nachweislich falsch, zumindest was La Mettrie und Helvétius
angeht.

3 Engels iiber Hume, Die Lage Englands, in: MEW 1, 553; cf. Engels, L. Feuer-
bach ..., in: MEW 21, 276; cf. Engels, Einl. zur engl. Ausg. der ,Entwidklung des
Sozialismus“, in: MEW, 22, 295 f.

38 Marx-Engels, Die Heilige Familie, in: MEW, 2, 132 {. (cf. Engels, in: MEW 22,
303).

% Kap. IV, Abschn. 4 b.

40 Brissot formulierte es folgendermafien: ,notre révolution n’est pas le fruit d’une
insurrection, c’est I'ouvrage d’un demi-si¢cle de Lumiéres. Les Lumiéres ont fondé la
Liberté etc.“, Le Patriote Frangais, 10 oct. 1791, 426 (zit. von Trenard, Lumiéres et
Révolution 10).



30 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufkliarung

Ideologen schieben mdchten 4. Diese Art von Polemik dauerte lange und fand
prominente Vertreter auf beiden Seiten *, allmihlich wurde sie aber von einer
anderen iiberdedst bzw. ist mit ihr verschmolzen, die sich auf allgemeine ge-
schichtliche oder vielmehr geschichtsphilosophische Fragen bezog. Um sie mono-
polisieren und zur eigenen glorreichen Tradition hodhstilisieren zu kénnen, hypo-
stasierten Historiker aus dem liberalen Biirgertum die Revolution ¢, und darin
folgte ihnen die marxistische Geschichtsschreibung, die an einer hypostasierten
»biirgerlichen“ Revolution interessiert war, um ihr Schema von der aufsteigen-
den Stufenfolge der Geschichte zu stiitzen. Hinsichtlich der Hypostasierung der
Revolution, die gleichsam zur ,personnage metaphysique“ wird %, zeigen also
liberale und marxistische Auffassung die gleiche teilweise und nur scheinbar
paradoxe Ubereinstimmung wie in der Frage der Aufklirung iiberhaupt — was
im iibrigen zu erwarten war, da auf beiden Seiten die Einstellung zur Revolu-
tion die Stellungnahme zur Aufklirung wesentlich prigt oder auch umgekehrt.
Wie der hypostasierten Aufklirung die konkrete Vielfalt des Zeitalters, so mufl
auch der hypostasierten Revolution der beiden genannten Positionen die Revo-
lution als konkretes, vielschichtiges Ereignis entgegengestellt werden. Es gibt
nicht die Revolution, sondern eine Reihe von Revolutionen, die nicht nur auf-
einander folgen, sondern auch sich nebeneinander entfalten und eigene Zwedke
verfolgen 4. Dafl die gewaltigen Umwiilzungen, die unter dem Namen ,fran-
z8sische Revolution* zusammengefafit zu werden pflegen, schliefflich dem Biir-
gertum zugutekamen (wobei nicht vergessen werden darf, dafl in Frankreich
das Biirgertum, anders als etwa die herrschende Klasse in England, seinen Sieg
mit den selbstindig revoltierenden Bauern hat teilen miissen), berechtigt uns
noch nicht, diese Umwilzungen in toto als biirgerliche Revolution zu bezeichnen.
Sonst gewinnt eine metaphysisch-teleologische Betrachtung die Oberhand und

41 Als einer der ersten Burke, Reflections, 211 f. Uber die Verschwdrungstheorie im
allgemeinen s. Epstein, Urspriinge des Konservativismus, 583 ff.

42 Als Fortsetzer Burkes diirfen Taine (,Plusieurs millions de sauvages sont ainsi
lancés par quelques milliers de parleurs®, Les Origines ... I 351, cf. II, 77f.: La
Propagation de la Doctrine) und teilweise auch Tocqueville (L’Ancien Régime, III,
1 = Oeuvres II, 193 ff.) angesehen werden. Michelet teilt andererseits die Auffassung
Brissots, Histoire de la Rév. Frang., Introd., V = 1, 55 ff.

43 Gooch, Geschichte und Geschichtsschreiber im 19. Jahrhundert, 200 f., 213 ff.

4 Nach einem treffenden Ausdrudk von Furet, Le catéchisme révolutionaire, 279.
Furet kritisiert zu Recht die teleologische Auffassung iiber Entstehung und Ablauf der
Revolution und bemerkt, dafl es zumal fiir marxistische Interpretationen ,un peu
paradoxale® sei, sich nach dem Selbstverstindnis damals handelnder Personen zu rich-
ten (262 f.; cf. 0. Anm. 33).

45 Vor allem Lefebvre hat sowohl die Vielfalt der Revolutionen als auch den unab-
hingigen bzw. antibiirgerlichen Charakter der Bauernbewegung hervorgehoben, La
Révol. frangaise et les paysans, in: Etudes, insb. 248, 250, 260. Cf. Furet, Le caté-
chisme, 282 f. und Cobban, Aspects of the French Revolution, 22 ff.



Der polemische Charakter des Denkens 31

der Historiker wird, nach einem Dictum von Fr. Schlegel, zum retrospektiven
Propheten.

Diese erste Abstraktion, die in der Hypostasierung der Revolution liegt, sug-
geriert leicht eine zweite, nimlich die Hypostasierung der Aufklirung, und
schlieflich noch eine dritte dazu: ist die Revolution einheitlich wie die Auf-
klirung, so erscheint jene aus dieser zumindest ideologisch (fiir einen extrem
idealistisch denkenden Historiker sogar reell) ableitbar. Es ist erstaunlich und
zugleich amiisant zu beobachten, wie dhnlich — allerdings bei umgekehrten Vor-
zeichen — ein schematisierender Marxismus und eine antimarxistisch-antimate-
rialistisch gemeinte Betonung der Rolle der Ideen in der Revolution dabei ver-
fahren. Fiir den ersteren kann der Anteil der aufklirerischen Literatur an der
Revolution ,betrichtlich genug® sein %, unter der methodischen Bedingung aber,
dafl das aufklidrerische Gedankengut so zurechtgemacht wird, dafl seine Grund-
stromungen denen der Revolution mehr oder weniger genau entsprechen; so soll
in der ersten Phase der Revolution auf ideologischem Gebiet die politische Theo-
rie der biirgerlichen Aufklirung reinen Wassers, in der jacobinischen aber der
Rousseauismus vorherrschen 47. Nicht wesentlich anders stellen sich die Gesamt-
konstellation Forscher vor, die entgegen Versuchen, die Revolution in erster
Linie politisch-soziologisch und nicht intellektuell zu erkliren, die Bedeutung der
aufkldrerischen Ideen geltend machen wollen . In beiden Fillen muf} die
(gleiche) Entsprechung von geschichtlichem Ablauf und Ideologie vorliegen, ganz
unabhingig davon, welchem von beiden Faktoren jeweils der Primat zugespro-

48 So Krauss, Einfithrung, in: Studien, 201.

47 Volguine, L’idéologie révolutionnaire en France, 217 f. Volguine entwidkelt eine
medchanistische Konzeption nach dem orthodoxen marxistischen Schema: der theoreti-
schen Vorarbeit der Ideologen folge die praktisch-politische Girung, und dabei trage
das Werk der Aufklirer zur Herausbildung des revolutioniren Bewuftseins ,der Mas-
sen“ erheblich bei (206, 213). Wie sich dieser Vorgang konkret vollzog, bleibt aller-
dings dunkel.

48 Peyres Versuch in dieser Richtung beruht auf zwei irrtiimlichen Annahmen: dafl
Frankreich vor 1789 in relativem Wohlstand lebte, weswegen die Unruhe angeblich nur
ideologische Griinde gehabt haben kénne, und dafl die Revolution in zwei von Mon-
tesquieus und Rousseaus Prinzipien beherrschte Phasen zerfalle. (The Influence of
eighteenth century ideas, 72 f., 77). Was den ersteren Punkt angeht, so kann man, vom
Hinweis auf den groflen Hunger von 1789 abgesehen, im allgemeinen geltend machen,
dafl soziale (nicht blof ideologische) Spannungen nicht notwendig im Zustande der
groften Not entstehen; was die erwihnte Einteilung der Revolution betrifft, so zeigt
sie nicht nur eine Vernachlissigung der Vielfalt der konkreten Ereignisse, sondern auch
eine mechanistische Auffassung von der Wirkung von Ideen: dafl Rousseau auch von
Aristokraten benutzt wurde (s. 0. Anm. 50), wird z. B. nicht erwihnt. Statt als Waffen
nach dem Ausbruch der Revolution betrachtet Peyre die Ideen als Krifte zur Bestim-
mung ihres Ablaufes. Dennoch zitiert er selber (73) die Aussage Desmoulins’, wonach
es vor 1789 im ganzen Frankreich nicht einmal zehn Republikaner gegeben hitte.



32 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklarung

chen wird. Und in beiden Fillen wird die Fiktion ,der“ Revolution zum waht-
haften ,obstacle epistemologique“, wenn es um eine konkrete Erfassung der
Aufklirung geht ¢,

Die Wirkung von Ideen wihrend der revolutioniren Zeit in Frankreich lifit
sich dann sachlich einschitzen, wenn man nicht nur ideologisch bedingte Kon-
struktionen wie die eben genannten, sondern auch gewisse damit zusammen-
hingende und fast selbstverstindlich gewordene Vorstellungen iiber die ge-
schichtliche Funktion von Ideen iiberhaupt radikal ausriumt. Die Wirkung von
Ideen ist nimlich nicht geradlinig zu verstehen, d. h. als Versuch, Ideen anzu-
wenden, die der Betreffende in Biichern gelesen, sonst erfahren oder auch sich
erdacht hat. Auf dieser Ebene zu streiten, ist wissenschaftlich unfruchtbar bzw.
ist das der sicherste Weg, um einer letzthin teleologischen Betrachtung zu verfal-
len. Der Anwendungsversuch findet im Kampf und durch kimpfende Personen
statt, und der Kampf hat die eigene Logik, der sich die Logik der Texte oder
der vorgefafiten Uberzeugungen unterwerfen muf}, wenn sie iiberhaupt im Spiel
bleiben will. Daf Ideen wirken, bedeutet nur, daf} sich bestimmte Menschen auf
sie berufen; nicht Ideen in ihrer ersten Jungfriulichkeit bewegen die von ihnen
inspirierten Menschen, sondern Menschen, die sich in konkreten Lagen befinden,
bedienen sich bestimmter, ithnen z. T. schon bekannter Ideen, die aber entweder
selektiv geltend gemacht oder von neuem interpretiert werden miissen. Anders
gewandt: Ideen kommen zur Wirkung, eben weil sie in Lagen verwendet wer-
den, die kein Ideenprodukt, sondern existenziell-politischer Ernst im reinsten
Sinne des Wortes sind; der Ernst der Lage macht die Wirkung von Ideen zur
ernsten Sache. Das ist aber gleichzeitig der Grund, warum sich wirksame Ideen
weder den Bereich noch die Umstinde ihrer Wirkung im Sinne des oben angedeu-
teten geradlinigen Schemas aussuchen konnen. Sie konnen m.a. W. nicht von
vornherein ihren jeweiligen Interpreten und deshalb auch nicht Form und Zwedk
ihres jeweiligen Auftretens bestimmen. Sie sind zunichst nur verfiigbare Waf-
fen; wer sie verwenden wird, und das Wann und Wie hingen nicht von ihnen
ab, und deshalb ist die Geschichte ihrer Wirkung, ja ihre eigene Geschichte im
Grunde nur die Geschichte ihrer Interpretationen. Ohne die Interpretation einer
Idee in einer konkreten Lage bzw. ohne den kimpfenden Interpreten gibt es
keine Wirkung von Ideen. Davon mufl ein wissenschaftliches Verstindnis dieser
Wirkung ausgehen. Fiir geradlinige idealistische oder materialistische Geschichts-
auffassungen mufl es ein Ritsel bleiben, warum es moglich gewesen ist, dafl aus-
gerechnet der Jacobinerliebling Rousseau den Konservativen ideologische

4 Der Ausdruck stammt von Gusdorf, Les principes de la pensée, 22. Die gleiche
These hat in geistreicher Weise Goulemot entwidkelt, der betont, dafl die Betrachtung
der Gesamtaufklirung aus der Sicht der Revolution nur eine teleologische und dazu
manichiische Auffassung von ihr gestattet. Ebenso richtig ist seine Bemerkung, Auf-
klirung und Biirgertum wiirden sich nicht ganz und nicht selbstverstindlich identifizie-
ren. (De la Polémique sur la Révolution .. ., insb. 238, 239 ff.).



Der polemische Charakter des Denkens 33

Dienste erweisen konnte®. Man kann natiirlich hier von ,Miflbrauch“ etc.
reden, das konnte aber in bezug auf jede Partei — denken wir etwa an den
jacobinischen Terror — behauptet werden, und im iibrigen fiihren solche mora-
lisch-nostalgischen Fragestellungen nicht viel weiter. Immerhin ist die relativ
freie Interpretierbarkeit von Ideen in Kampfsituationen ein Schliissel zum Ver-
stindnis von deren Funktion als Waffen und daher auch von deren Wirkung —
und sie bildet zugleich das stirkste Argument sowohl gegen eine materialistische
Widerspiegelungstheorie als auch gegen die verschiedenen Versionen des idealisti-
schen Primats der Geistesgeschichte (sprich: des Geistigen in der Geschichte).
Diese Einsicht in die duflerst plastische Funktion von Ideen, die im Ernst einer
Situation als Waffen verwendet werden, diirfte vielleicht verstindlich machen,
warum das Konstatieren ihrer Wirkung vor und wihrend der revolutioniren
Zeit kein Argument gegen die These bildet, die aufklirerischen Ideen hitten an
sich die revolutionire Umwilzung nie in Gang bringen kénnen. Umgekehrt ver-
hilt es sich: erst der Ausbruch der Revolution machte ihre revolutionire Wir-
kung unvermeidlich — aber nur in den Interpretationen, die die Kampfsituation
jeweils diktierte. Der Komplex der franzdsischen Revolution nach 1789 ist also
sozial- und nicht geistesgeschichtlich zu erkliren 3'. Es ist zweierlei, ob gewisse
aufklirerische Ideen eine Revolution ausldsen kdnnten oder ob manche, ja viele
Revolutionire auf diese Ideen zuriickgreifen mufiten. Letzteres war im iibrigen
schon wegen der — sozialgeschichtlich zu erklirenden! — Rolle, die Elemente
der neuen, vor allem kleinbiirgerlichen Intelligentsia in den Ereignissen nach
1789 gespielt haben, ganz natiirlich. Eher sollte man also fragen, wie die Triger
gewisser Ideen entstanden sind, als umgekehrt, wie diese Ideen Vorkidmpfer ge-
funden haben. Wire dies der Fall, so hitte sich der (fiktive) Durchschnitt der
aufklirerischen Ideen mit dem (fiktiven) Durchschnitt des sozialen Gehalts der
Revolution decken miissen. Im Sinne der ausdriicklich politisch-sozialen Forde-
rungen der mafigebenden biirgerlichen Aufklirung wire die Revolution schon
in der Nacht vom 4. August 1789 abgeschlossen gewesen, da in ihnen weder
Robespierre noch Napoleon vorgesehen waren — ganz im Gegenteil. Das Schick-
sal der unmittelbaren Mitarbeiter und Schiiler der Enzyklopidisten ist der beste
Beweis dafiir . Die revolutionire Zeit entwickelte aber eine ganz eigene un-

50 Dazu die ausgezeichnete Arbeit von McDonald, Rousseau and the French Revolu-
tion, die auch beziiglich der Wirkung bzw. Wiederentdeckung und Uminterpretation
von Ideen gute Bemerkungen macht (3 ff., 20f., 115f., 155). S. auch Sozzi, Inter-
prétations de Rousseau, insb. 190, 199 f., 205 ff., 217 f., 223; Barny, Rousseau dans la
Révolution, insb. 65, 74 £., 83, 96.

51 Mornet, Les origines intellectuelles, 440 ff., 469 ff. Sée, The economic and social
origins, 13. In seiner Rezension des Buches von Mornet (366 ff.) macht Lefebvre wich-
tige Bemerkungen iiber die Mingel einer rein geistesgeschichtlichen Betrachtung, obwohl
er die Ergebnisse des Verfassers im Grunde akzeptiert.

52 Kafker, Les Encyclopédistes et la Terreur, 295; Mortier, Les Héritiers des ,Philo-
sophes®, insb. 55.



34 Grundbegriffe zur Erfassung der Aufklarung

geheure Dynamik, die bezeichnenderweise nicht zuletzt darauf zuriidkzufiihren
ist, daf auf die Biithne Massen traten, die erst dann von aufklirerischen Ideen
etwas zu horen bekamen %, Eben innerhalb der revolutioniren Dynamik fanden
auch gewisse aufklirerische Ideen, nach den Bediirfnissen der konkreten Lage
interpretiert und als Waffen eingesetzt, ihre eigene Dynamik. Das diirfte eigent-
lich selbstverstindlich sein, wenn man nur jede Hypostasierung ,der* Aufkli-
rung oder ,der* Revolution sorgfiltig vermeidet.

Ich mochte diesen kurzen Uberblick der polemisch-ideologisch bedingten Fehl-
interpretationen des Zeitalters der Aufklirung mit dem Hinweis auf eine geistige
Stromung abschliefen, die sich iiberall in Europa — und zwar sehr friih — mel-
dete und in Deutschland eine besonders typische Ausprigung fand. Es handelt
sich um die Gleichsetzung von aufklirerischem Rationalismus und Intellektualis-
mus, wobei dem ersteren die Unterdriidkung des ,,Lebens® und des ,Lebendigen
im Menschen® zugunsten abstrakter Schemata vorgeworfen wird. Unsere Ana-
lyse wird zeigen, daf die Aufklirung als Ganzes nicht nur nicht intellektuali-
stisch orientiert war, sondern sie sich sogar nicht zuletzt im Kampfe gegen den
cartesianischen Intellektualismus ausbildete. Der Vorwurf des Intellektualismus
wurde aber pauschal gegen die Aufklirung erhoben, da man dadurch be-
stimmte inbaltliche Positionen derselben bekimpfen wollte. Es war des-
halb kein Zufall, wenn in erster Linie die Gegner der Revolution, die die Wur-
zeln des Ubels in der Aufklirung witterten, deren angeblichen Intellektualismus
anprangerten . In Deutschland fand diese Art von Kritik auch unter (zuriick-
haltenden) Freunden der Revolution Gehor %, zumal sich die Hauptstrdmung
der deutschen Spitaufklirung selbst, die dem Verfall des Wolffianismus und der
Sturm-und-Drang-Bewegung folgte, aus besonderen Griinden mit einer ausge-
sprochen antiintellektualistischen Tendenz verband und ihre nationale Identitdt
oft in einer stolzen Abgrenzung gegen franzdsische ,,Seichtheit“ suchte *. Natio-
nales Bewufltsein und Kampf gegen die angeblich intellektualistische Aufklirung

53 Lefebvre, Foules révolutionnaires 3 f., 13 ff. Rudé, The Crowd in the French
Revolution, 199 ff.

54 Burke, Reflections, 156; Maistre, Considérations sur la France, chap. VI—VII =
Oeuvres, Sp. 49, 54.

8 S. z. B. Humboldts Ausfithrungen iiber die Willkiir der aufklirerisch-revolutio-
niren Vernunft in seinen ,Ideen einer Staatsverfassung® ausdem Jahre 1791 = Werke I,
35 f. Dieser Typ von Kritik gipfelt in Hegels Schilderung der ,absoluten Freiheit und
des Schreckens“ (Phinomenologie des Geistes, Werke II, 441 ff.), nachdem er schon in
Hélderlins ,Hyperion eine metaphysisch untermauerte Formulierung gefunden hatte
(cf. Kondylis, Entstehung der Dialektik, 338 f., 357 ff.).

5 S. z.B. Humboldts Analyse des franzdsischen Nationalcharakters im Vergleich
zum deutschen, Das 18. Jahrhundert, in: Werke I, 448 f, 456 f. Herder spricht den
Franzosen die Fihigkeit zur Metaphysik bzw. zum héheren (nicht bloff ,risonnieren-
den“) Denken iiberhaupt ab (Journal = Werke IV, 416).



Der polemische Charakter des Denkens 35

gingen also sehr hiufig miteinander einher. Diese Einstellung war verstind-
licherweise fiir filhrende Denker der Restaurationszeit mafigebend ¥, iiberlebte
unversehrt das 19. Jahrhundert und feierte sogar im 20. eine Renaissance. So
waren z.B. die Auswirkungen der Schule der isthetisierenden Schonrederei um
Stefan George, wie sie sich vor allem in der Zeit zwischen den beiden Welt-
kriegen verbreiteten, auf die wissenschaftliche Erfassung der Aufkldrung ver-
heerend. Nationalistisch gesinnte Vertreter und Mitldufer dieser Stromung, an-
kniipfend an dltere lebensphilosophische Positionen und bekannte Polemiken
gegen den ,westlichen Geist“ aus den auch fiir prominente Gelehrte hSchst krie-
gerischen Jahren 1914—18 %, haben das ,, Wesen deutschen Geistes“ in der Uber-
windung des ,kalten“ bzw. ,seichten“ Rationalismus des Westens erblicken wol-
len; dies sollte offensichtlich die ideelle Revanche des in Versailles und an der
Ruhr gedemiitigten Deutschland sein. Dabei wurde der Rationalismus so eng
definiert, dafl dieser Begriff geradezu sinnlos, dagegen die Polemik gegen ihn
entsprechend leichter wurde. Dafl Kant und Fichte nicht weniger Deutsche als
Goethe und Herder waren, wurde entweder vergessen oder nicht griindlich genug
interpretiert, und auch wurde iibersehen, daff die sogenannte Reaktion gegen
den Rationalismus wesentliche Momente dieses selben Rationalismus in sich auf-
nahm ®. In der nationalsozialistischen Zeit erlebte diese Einschitzung der Auf-
kldrung aus naheliegenden Griinden weitere Verbreitung ®, um nach dem Zwei-
ten Weltkrieg und der daraufhin erfolgten Durchsetzung der liberal-aufklireri-
schen bzw. marxistisch-aufklirerischen Ideologie der Sieger in beiden Teilen
des heutigen Deutschland fast vollig auszusterben. Unsere Erinnerung an diese
Stromung hat jedoch keine rein historische Absicht, sondern will an einem typi-
schen Beispiel zeigen, dafl solche weitverbreitete Annahmen, wie die direkte oder
indirekte Gleichsetzung von Rationalismus und Intellektualismus, nicht in ihrem
nominalen Werte zu nehmen sind, da sie polemischen Riicksichten entsprangen.
Eine wissenschaftliche Klarung dieser Frage ist aber ihrerseits unmdglich ohne
eine grundsitzliche Erdrterung des Rationalismusbegriffes.

57 Belege bei Stuke, Aufklirung, 323 f.

88 S. die von K. Bohme herausgegebene und eingeleitete Textsammlung: Aufrufe und
Reden ..., passim. Cf. Liibbe, Politische Philosophie in Deutschland, 171 ff., insb. 205 ff.

5 Es ist das Verdienst E. Cassirers, dies betont zu haben, und zwar im Rahmen einer
grundsitzlichen Ablehnung der Legende vom einseitig intellektualistischen Charakter
der Aufklirung. S. z.B. seine Ausfiihrungen iiber die Beziehungen des romantischen
Historismus zur Aufklirung, Die Philosophie der Aufklirung, 253 ff.

80 Typische Stellen bei Korff, Geist der Goethezeit I, 24 ff.; Bohm, Anti-Cartesianis-
mus 42 ff., 77 ff., 129 ff., 235 ff.; Hildebrandt, Hélderlin, 35 ff.; Scheibe, Die Krisis
der Aufklirung, 4, 30, 33 ff., 53 f.



	9783787327997_eCover
	9783787327997_Bookblock
	Inhaltsverzeichnis
	I. Grundbegriffe zur Erfassung des Wesens der Aufklärung 1. Geist und Sinnlichkeit oder Seinsfrage und Wertfrage
	2. Der polemisdte Charakter des Denkens in der Aufklärung und in ihren Interpretationen
	3. Rationalismus und Irrationalismus
	II. Frühe Denkstrukturendes neuzeitlichen Rationalismus
	1. Begriff des neuzeitlichen Rationalismus. Der doppelte Sinn der Rehabilitationder Sinnlichkeit und der Nihilismusverdacht
	2. Die Aufwertung der Natur und die mathematische Naturwissenschaft 59a) Der aristotelisch-thomistisdte Dualismus und die monistischen Gegenströmungenin der Renaissance
	b) Das mathematisch-naturwissensdtaftlidte Modell. Die ihm zugrundeliegende weltansdtaulidte Entscheidung und seine polemische Funktion
	3. Der Primat der Anthropologie und seine zweideutigen Folgen a) Der Mensch als Herrscher über die Natur und das naturwissenschaftlidte Modell
	a) Der Mensdt als Herrscher über die Natur und das naturwissenschaftlidte Modell
	b) Der Mensch als Natur und die Skepsis
	c) Das Naturrecht des 17. Jahrhunderts und die drei Iogismen Möglidtkeitendes neuzeitlichen Rationalismus
	III. Cartesianismus und Anticartesianismus 1. Die symptomatisdte Bedeutung des Cartesianismus für die geistesgeschichtliche Standortbestimmung der Aufklärung
	2. Grundlinien Cartesianisdten Denke
	3. Zweideutiger Charakter und zweideutige Rezeption des Cartesianismus. Die Platoniker von Cambridge
	IV. Die ontologische Aufwertung der Materieund die gleichzeitige Beseitigung von Intellektualismus und Mechanizismus 1. Allgemeine Bemerkungen
	2. Newtons anticartesianischer Ansatz in seiner weltanschaulichen Wirkung a) Quellen und Implikationen der Entkoppelung von Materie und Ausdehnung und des Obergangs von der Mechanik zur Dynamik. Die Magie der Anziehungskraft
	b) Der Sinn des Kampfes gegen die Hypothesen
	3. Von der Natur-Maschine zur Natur-Gottheit a) Newtonsche Synthese, reformierte Theologie und die Entstehung der neuen Idee vom Ganzen
	b) Die neue Idee vom Ganzen, der Cartesianismus, die Scholastik und die teilweise Umkehrung der Bündnisse
	4. Die vielfachen Wurzeln und der anticartesianische Charakter des Materialismus der Aufklärung a) Freiwillige und unfreiwillige Wegbereiter des Materialismus
	b) Der klassische Materialismus, die neue Biologie und die Absage anden Mechanizismus
	V. Die antiintellektualistische Hauptströmungder Aufklärung und ihr Rationalismusbegriff
 1. Vorbemerkung
	2. Die Weiterführung des Kampfes gegen die ,.Hypothesen• a) Die Herabsetzung der Mathematik
	b) Zweideutigkeiten bei der Ablehnung der Systeme und der polemische Sinn der Berufung auf die Empirie
	3. Der Rationalismus in antiintellektualistischer Perspektive a) Der existenzielle Erkenntnisbegriff
	b) Die Verflechtung von Denken und Wollen bzw. Vernunft und Gefühl und die inhaltliche Bestimmung der Vernunft
	4. Die Struktur des narrnativistischen Naturbegriffes
	VI. Der Konflikt von Kausalem und Normativem 1. Ausblick
	2. Gott zwischen Geist und Natur bzw. die Aufklärung zwischen Anbetung, Neutralisierung und lnstrumentalisierung Gottes
	3. Zwischen Trieb und Vernunft. Das Dilemma der Moralphilosophie a) Allgemeines
	b) Der paradigmatische Charakter der britischen moralphilosophischen Debatte
	c) Die Schwierigkeiten der optimistischen Anthropologie und die Zweideutigkeit von Selbstliebe und Glück
	4. Die Geschichtsphilosophie zwischen eschatologischer Zuversicht und relativistischer Resignation a) Die Entstehung der neuen Historiographie und der Begriff des Kulturganzen
	b) Bayle, Vico und die anticartesianischen Voraussetzungen der neuen Historiographie
	c) Voltaires Palinodien
	d) Montesquieu zwischen Naturrecht und Determinism
	e) Entstehung und Struktur des konsequenten Fortschrittsgedankens bei Turgot und Condorcets charakteristische Abweichungen von ihm
	5. Der polemische und existenzielle Aspekt des Pendelns zwischen Optimismusund Pessimismus
	VII. Formen des Nihilismus in der Aufklärung 1. Wesensbestimmung des Nihilismus
	2. Der Wohlwollende: Hume
	3. Die Konsequenten: La Mettrie und Sade
	4. Die logische Sackgasse des moralistischen Materialismus
	VIII. Besondere Aspekte der deutschen Aufklärung 1. Allgemeine Bemerkung
	2. Formen der Auseinandersetzung von Intellektualismus und Empirismusin der deutschen Frühaufklärung a) Wolff und seine Gegner
	b) Die antiintellektualistische Wirkung religiöser Strömungen und die wolffianisch inspirierte Reformtheologie. Gegensätze und Berührungspunkte
	3. Der monistische Ansatz der deutschen Spätaufklärung a) Die Wiederentdeckung von Leibniz in ihrer Verschränkung mit Shaftesburys und Spinozas Einfluß
	b) Lessing
	c) Herder
	d) Kant, die Nachkantianer und das Erbe der Aufklärung
	Abkürzungen
	Verzeichnis der zitierten Schriften I. Quellen
	II. Sekundärliteratur
	Index Nominum
	Index Rerum
	Leere Seite




