
Hermann-Josef Zoche

Heiliger Strohsack!

Un-erhörte Ansichten eines Landpfarrers

128 Seiten, 11,5 x 18,5 cm, gebunden
ISBN 9783746255903

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text und Bildern, auch auszugsweise, 
ist ohne schriftliche Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und strafbar. Dies 
gilt insbesondere für die Vervielfältigung, Übersetzung oder die Verwendung in 
elektronischen Systemen.

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig 2019

Mehr Informationen finden Sie unter st-benno.de

Leseprobe

https://www.st-benno.de/shop/catalogsearch/result/?q=xxx


 

Hermann-Josef Zoche 

Heiliger Strohsack! 
Un-erhörte Ansichten eines Landpfarrers



 

Heiliger  
Stroh- 
sack!

HERMANN-JOSEF ZOCHE

Un-erhörte  
Ansichten  
eines  
Landpfarrers

Schmutztitel_Hl_Strohsack_sw_07.2019.indd   1 26.07.19   09:14



 

Inhalt

Geleitwort von Bischof Heiner Wilmer 	 9
Vorwort: Strohsack, Schneeschaufel und ein 
	 ganz besonderer Heiliger	 11

Pfarrer, Laien und Gemeinde – 
Herr, schenke Herz und Humor!

Palmsonntag – Wie man den Gottesdienstbesuch 
	 steigern kann	 14
Donnerwetter! – Warum wir lieber mit dem 
	 Wahrscheinlichsten rechnen sollten	 16
Zwei Arten von Ethik – Eine für sich und 
	 eine für andere	 18
Gute Fragen und gewitzte Antworten – Von Erzengeln 
	 und Eseln 	 20
Kinderglauben und Gottesbild – Der Schutzengel 
	 mit dem Besen 	 21
Moderner Religionsunterricht – Matzenbacken 
	 und Mandalamalen 	 23
Karfreitag mit Kindern – Herzlichen Glückwunsch!	 25

Liebe ist harte Arbeit – Arbeit an uns selbst!

Praktikable Pädagogik – Was wünschen Sie 
	 Ihrem Kind?	 28
Offene Ohren, statt Kopfhörer – Hin- oder 
	 Weghören?	 30
Die leere Schaukel – Was Eltern alles falsch 
	 machen können	 32

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Informa-
tionen sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Textnachweis:
S. 121: Aus: Lothar Zenetti, Auf Seiner Spur. Texte gläubiger Zu-
versicht © Matthias Grünewald Verlag. Verlagsgruppe Patmos in der 
Schwabenverlag AG, Ostfildern 2011. www.verlagsgruppe-patmos.de

S. 123.: Textauszug aus: Thomas Brasch, Der Papiertiger, in: ders., Die 
nennen das Schrei. Gesammelte Gedichte. © Suhrkamp Verlag Berlin 
2013.

Besuchen Sie uns im Internet:
www.st-benno.de

Gern informieren wir Sie unverbindlich und aktuell auch in unserem 
Newsletter zum Verlagsprogramm, zu Neuerscheinungen und Aktio-
nen. Einfach anmelden unter www.st-benno.de

ISBN 978-3-7462-5590-3

© St. Benno Verlag GmbH, Leipzig
Umschlaggestaltung und Fotografie: Ralf Hindsches, 
ALPGAUER Kreation.Umsetzung, Berau/Südschwarzwald
Gesamtherstellung: Kontext, Dresden (A)



Inhalt

Dauerbrenner oder Blendwerk – Von der 
	 Unterscheidung der Geister	 71
Masken und Fassaden – Mit den Augen Gottes sehen	 73
Fröhlichkeit steckt an – Trauer berührt	 74
Der Tod eines Menschen – Um wen geht es 
	 am Grab?	 76

Pfarrer ist ein wunderbarer Beruf – Trotz allem 

Pfarrgemeinde – Mehr als Gremien und 
	 Ausschüsse?	 79
Tradition – Das Problem mit der Gewöhnung	 81
Gottesdienst – Kein stimmungsvolles 
	 Erlösungshappening	 83
Bibel – Tatsachenbeschreibung oder 
	 Komposition?	 85
Predigt – Worthülsen oder echte Spiritualität?	 88
Segnen – Wer stützt die Hände des Priesters?	 91
Political Correctness – Fastnacht und Nikolaus	 93
Sternsinger – Die scheinheiligen drei Könige	 95
Schimmel und Amtsschimmel – Was zu lange währt, 
	 wird nicht gut	 97
Verwaltungschaos – Wie sich die Kirche mit sich 
	 selbst beschäftigt	 100
Abrechnungstechnik – Wie sich die Kirche selber 
	 im Weg steht	 102

Mensch, ärgere dich nicht – Kirche, verändere dich!

Veränderungen lieben lernen – Kreativ sein und neue 
	 Chancen sehen	 105
Nur keine Angst! – Veränderungen brauchen 
	 Vertrauen	 107

Kein Kommentar – Man muss nicht alles sagen, 
	 was man denkt!	 35
Der Weg zueinander – Die vier Schritte der Liebe	 37
Sich selber annehmen – Aber wie? 	 39
Geht das: Verzeihen ja – vergessen nein?	 42
Flucht oder Vergebung – Welche Wege führen 
	 zueinander?	 43
Traumata – Flüchtlinge gestern und heute	 46
Zwei Wirkrichtungen – Heilung durch Vergebung	 48
Versöhnungsbereitschaft – Stärke oder Schwäche?	 49
Vertrauen und Misstrauen – Zwei grundverschiedene 
	 Gegenspieler	 51
„Welch Glück, geliebt zu werden! – Und lieben, 
	 Götter, welch ein Glück!“ (Goethe)	 55
Die Hochzeit zu Kana – Die drei Phasen 
	 der Liebe	 56

Mit Gottvertrauen geht’s weiter – 
Von Stolpersteinen und Seelenpflastern

Immer dasselbe – Die Spiritualität des 
	 „Wiederkäuens“	 60
Erfahrung und Vorurteil – Was die Jahre so 
	 mit sich bringen	 62
Von Geburtstag zu Geburtstag – Die Zeit 
	 vergeht immer schneller 	 63
Vom Spätsommer zum Herbst – Das Alter 
	 kündigt sich sanft an 	 65
Schicksalsschläge – Fügung Gottes oder Zufall?	 66
Memento mori – Kann man das Leben vom Ende
	 her denken?	 68
Himmlische Seligkeit – Wahre Freude statt 
	 „Happy-Sein“ 	 70



116 117

Mensch, ärgere dich nicht – Kirche, verändere dich!

ähnliche Argumentationsmuster … So entsteht ein sich 
selbst ständig reproduzierendes System, an dessen Spitze 
Menschen stehen, die viele Jahre innerkirchliche Diploma-
tie gelernt haben und nur noch schwer aus ihrer eigenen 
Haut herauskönnen.
Das Resultat sind allerorten abgeschliffene Sätze, die kei-
ne klaren Thesen erkennen lassen. Keine Ecke, keine Kan-
ten, schlicht Einheitsbrei, der keinem wehtut“ (ebd. 53).

Zu Streit und Fehlern stehen – 
Angefangen bei Petrus und Paulus

Vor einigen Jahren habe ich eine Paulusbiografie im 
Stil eines historischen Romans geschrieben. Ziel war es, 
Menschen anzusprechen, die sich mit dem Leben dieses 
Missionars näher befassen möchten und denen es nicht 
genügt, bei Wikipedia eine mehr oder weniger wissen-
schaftliche Biografie über ihn zu lesen. 
Hin und wieder werde ich auf das Buch angesprochen. 
Eine der häufigsten Reaktionen ist die Ansicht, dass sich 
ja seit damals an den Zuständen in der Kirche nicht viel 
geändert habe. Ich kann diese Reaktion verstehen, denn 
viele Menschen sind angesichts der Paulusbiografie über-
rascht, wie heftig Petrus und Paulus aneinandergeraten 
waren und dass sich Petrus und Paulus nach dem großen 
Streit in Antiochia mutmaßlich aus dem Weg gegangen 
sind.
Eine der Schriftstellen, die diese Auseinandersetzung be-
schreiben, ist im Galaterbrief zu finden: „Als dann Petrus 
nach Antiochia kam, trat ich ihm Auge in Auge entge-

gen. Oder man bekommt den Hinweis, man sollte drin-
gend lernen, sich diplomatischer auszudrücken. Sprich: 
Bloß keine Position vertreten und keine allzu deutliche 
Meinung artikulieren. Man hat nur das zu sagen, was die 
Rolle vorsieht, nicht das, was man denkt“ (S. 52).
Und weiter unten: „Das erste innerkirchliche Ziel ist es, 
möglichst wenige Widerstände zu aktivieren“ (ebd.).
Der Autor beschreibt hier etwas, was ich selbst schon 
mehrfach erfahren habe. Es scheint eine der typischen 
Strukturen der Kirche zu sein, die er aufzeigt. Ich kann 
das absolut, zu 100 % bestätigen – aus eigener Erfahrung, 
im Orden, im Umgang mit kirchlichen Vorgesetzten und 
dem Ordinariat: Man hat sich als Pfarrer still zu verhalten, 
darf niemanden stören in seiner eingelullten Selbstge-
rechtigkeit, keinen aufschrecken oder gar wehtun.
Die Gläubigen haben es sich anscheinend bequem ein-
gerichtet mit einer Kirche, die niemandem auf die Füße 
treten will. Es hat sich in der Kirche ein kommunikatives 
System der Sprachlosigkeit entwickelt, in dem Predigten 
und Bischofsworte, Verlautbarungen und Schreiben bis 
zur Unkenntlichkeit glattgeschmirgelt sind, sauber ver-
putzt, ohne Leidenschaft und ohne Enthusiasmus. Klare 
und deutliche Worte sind nicht erwünscht. Was jemand zu 
sagen hat, das wird heruntergespult in einen sprachlichen 
Niedrigvoltbereich, der keinen Schaden anrichtet. 
Und was noch schlimmer und vor allem entmutigender ist: 
„Eine Änderung des Systems ist nicht in Sicht. Diejeni-
gen, die neu in das System kommen, müssen denen, die 
bereits erfolgreich im System sind, gefallen. Das gelingt 
besonders dadurch, dass man sich diesen gegenüber ähn-
lich verhält. Man benutzt eine ähnliche Sprache, benutzt 



118 119

Mensch, ärgere dich nicht – Kirche, verändere dich!

Dienstleister Kirche? – 
Das Ganze ist mehr als die Summe der Teile

Eine der einschneidenden Veränderungen, die ich über all 
die Jahre im Dienst als Pfarrer bei den Gläubigen fest-
gestellt habe, ist das Bedürfnis mitzureden. Dieses ent-
springt wahrnehmbar dem Verlangen, nicht übergangen 
zu werden.
In dem Zusammenhang scheint mir zugleich, eine hohe 
Abwehr der Kirche gegenüber darin vorzuherrschen, dass 
diese sich nicht in die „privaten“ Angelegenheiten der 
Gläubigen einzumischen habe. Etwas überzogen könnte 
man diese Haltung so zusammenfassen: Man will überall 
mitreden und mitbestimmen, aber man will sich gleich-
zeitig nichts sagen lassen.
Das erzeugt eine schwierige Situation vor Ort.
Die Kirche erscheint nicht als Ratgeber, sondern als Dienst-
leister. Es wird ihr nicht zugestanden, dass sie sich auch 
mal einmischt und eine gewisse, gesunde Unruhe bringt.
Die Leute scheinen sich am wohlsten zu fühlen, wenn die 
Kirche sie in Frieden lässt und sich mit ihren Ansichten 
zurückhält.
Man erwartet von der Kirche so wenig Einmischung in die 
privaten Angelegenheiten wie vom Bäcker, bei dem man 
morgens seine Brötchen holt. Sollte sich der Bäcker aber 
dennoch die Frechheit herausnehmen, seine Meinung zum 
Privatleben eines Kunden zu sagen, dann geht man eben 
das nächste Mal zu einem anderen Bäcker.
Genauso ist es mit der Kirche: Die Gläubigen halten sich 
für Kunden, die eine Dienstleistung bekommen. Mehr 
nicht.

gen, weil er im Unrecht war … Als ich nun sah, dass sie 
nicht recht wandelten nach der Wahrheit des Evange-
liums, sagte ich in Gegenwart aller zu Petrus: Wenn du 
als Jude heidnisch und nicht jüdisch lebst, wie kannst du 
da die Heiden zwingen, jüdischen Brauch zu beachten?“ 
(Gal 2,11+14) 
Die Menschen haben eine spürbare Sehnsucht nach Ge-
schichten, die gut ausgehen, nach Frieden und Harmo-
nie. Die Kirche hat dieses Bedürfnis jahrhundertelang 
bedient. Noch heute kann man in Rom eine Kerkerzelle 
besichtigen, in der Petrus und Paulus gemeinsam geses-
sen haben sollen. 
Die lange und traurige Geschichte der Vertuschung von 
allem, was dem Selbstbild der Kirche widerspricht, be-
ginnt schon kurz nach dem Tod Jesu, zu einer Zeit, als 
die meisten seiner Apostel noch lebten. Von diesem 
Streit zwischen Petrus und Paulus berichtet nur Paulus 
selbst. 
Lukas, der Paulus ja persönlich kannte, schreibt als Autor 
der Apostelgeschichte kein Sterbenswörtchen über diese 
direkte Auseinandersetzung zwischen Petrus und Paulus 
in Antiochia. Lukas erwähnt nicht einmal, dass Petrus 
persönlich in Antiochia war.
Wen wundert es da, dass die Kirche im Laufe der Zeit 
sonst noch vieles, was ihrem Selbstbild widerspricht, 
vertuscht hat? 



120 121

Orchester hervorbringt. Denn auch ein Sinfonieorchester 
ist als Ganzes mehr als die Summe seiner einzelnen En-
semblemitglieder. 

Nachwort: Dazwischen oder am Ende?

Vor 30 Jahren hat der kürzlich verstorbene katholische 
Pfarrer und Lyriker Lothar Zenetti geschrieben:

Frag hundert Katholiken
was das wichtigste ist
in der Kirche.

Sie werden antworten:
Die Messe.

Frag hundert Katholiken
was das wichtigste ist
in der Messe.

Sie werden antworten:
Die Wandlung.

Sag hundert Katholiken
dass das wichtigste in
der Kirche die Wandlung ist.

Sie werden empört sein:
Nein, alles soll bleiben

wie es ist! 

In dieser Spanne existieren wir Menschen. Irgendwie 
scheint das ganze Leben ein „Dazwischen“ zu sein. 

Kirche ja – aber nur, wenn man sie braucht. In diesen 
Denkmustern erscheint die Kirche allenfalls als Ratgeber, 
den man aufsucht, wenn man einmal nicht mehr weiter 
weiß. 
Hinter dieser Ansicht verbirgt sich ein Kirchenbild, das 
mit dem der Theologie nicht viel zu tun hat. Dass wir alle 
Kirche sind und alle Gläubigen den Leib Christi bilden, 
scheint nahezu vollständig aus dem Glaubenswissen ver-
schwunden zu sein. 
Kirche ist mehr als ein Ratgeber oder ein Dienstleister in 
Sachen Sakramente und persönliche Lebensfeiern. Sie ist 
eine Gemeinschaft von Glaubenden, d. h. von Menschen, 
die um ihre Erlösungsbedürftigkeit wissen.
Wenn Kirche von den Gläubigen nur noch in Einzelfällen 
gebraucht wird, dann wird sie um ihre wahre Dimension 
beschnitten.
Kirche bildet sich als Gemeinschaft derer, die um ihre 
wesentliche Dimension wissen: eine Rückbindung (lat.: 
re-ligio!) an Gott, den Schöpfer, und an Jesus Christus, 
den Erlöser.
Auch für die Kirche gilt, dass ihre Ganzheit mehr ist als 
die Summe ihrer Teile (sprich: Mitglieder). Die Kirche ist 
ein Geschenk Gottes an die Menschen und sie ist – was 
heute weitgehend in Vergessenheit geraten ist – ein 
Heilsinstrument Gottes.
Ich frage mich immer wieder, wie wir es schaffen, den 
Gläubigen zu vermitteln, dass sie etwas davon haben, 
zur Kirche zu gehören. 
Wer zur Kirche gehört, hat in seinem Wesen Anteil am 
Göttlichen, so wie jeder einzelne Musiker eines Sinfonie-
orchesters teil hat an dem Ganzen der Musik, die dieses 



122 123

 

Der Schriftsteller, Dramatiker und Lyriker Thomas Brasch 
hat das merkwürdig Unbefriedigende des „Dazwischen“ 
einmal in einem wunderbaren kleinen Gedicht zusam-
mengefasst:
Was ich habe, will ich nicht verlieren,
aber wo ich bin, will ich nicht bleiben,
aber die ich liebe, will ich nicht verlassen,
aber die ich kenne, will ich nicht mehr sehen,
aber wo ich lebe, da will ich nicht sterben,
aber wo ich sterbe, da will ich nicht hin:
Bleiben will ich, wo ich nie gewesen bin.

Und dennoch muss ich mir die Frage stellen, worauf es 
ankommt, was bleibt, was wirklich wichtig ist. Ich stelle 
mir diese Frage umso häufiger, je älter ich werde. Die 
Antwort aber läuft auf eine andere Frage hinaus: Ist es 
nicht am Ende vielleicht doch nur die Liebe, die zählt?
Bereiten wir Menschen uns nicht ein Leben lang auf eine 
einzige Frage vor, die Gott jedem stellt: „Hast du geliebt 
mit deinem ganzen Herzen, mit deiner ganzen Seele, mit 
deinem ganzen Verstand und mit all deiner Kraft – dich 
selbst, deinen Nächsten und mich, deinen Gott?“ 
Ich würde antworten: „Es war immer zu wenig – aber ich 
habe es wenigstens versucht. Oft ist es mir misslungen, 
oft habe ich nicht die Kraft zum Lieben gehabt, oft habe 
ich gezweifelt, gerungen und gehadert, ich habe gesün-
digt und mich verirrt – aber letztlich habe ich die Liebe 
nie aus dem Blick verloren.“ 

Und dann bleibt eines am Ende, von dem ich noch Zeug-
nis geben möchte: Was mich durch all die Jahre getra-

Auch die Gedanken in diesem Buch spiegeln den Zustand 
des „Dazwischen“ wider. Mehr noch: Sie spiegeln in dem, 
was mir beruflich begegnet, etwas wider von meiner ei-
genen Existenz. Vielleicht könnte ich sagen, dass sich 
mein gesamtes Leben – in nicht recht greifbarer, aber 
eben doch zutiefst spürbarer Weise – zwischen Resigna-
tion und Hoffnung abspielt, zwischen Wirklichkeit und 
Möglichkeit, zwischen Heimatlosigkeit und Geborgenheit 
– und ich könnte diese Aufzählung unendlich lange fort-
führen.
Was aber bleibt am Ende? In welchem Grundgedanken 
bündelt sich das, was Sie in den Kapiteln und Abschnit-
ten dieses Buches gelesen haben?
Ich bin kein Freund von zu starken Vereinfachungen. 
Denn eines ist mir klar: In die schillernde Vielfalt der 
Begegnungen, der Kämpfe, der Auseinandersetzungen, 
des Freuds und Leids – kurz: in all das, was man als 
Pfarrer in einem langen (Berufs-)Leben erfährt – lassen 
sich schwerlich die starren Korsettstangen monokausaler 
Begründungen einziehen.
Insofern mag ich das Wort „Dazwischen“ sehr, denn es 
drückt aus, was ist und sagt zugleich auch, was nicht ist.
Man muss den Mut haben – wir alle müssen diesen ha-
ben –, das „Dazwischen“ unserer eigenen Existenz nicht 
ständig in eine Eindeutigkeit auflösen zu wollen, die es 
im richtigen Leben nicht gibt.
Diese Eindeutigkeit und Identität ist ein ferner Sehn-
suchtsort, den man in dieser Welt nur in seltenen Augen-
blicken erahnt oder der einem kurz aufblitzt, gefolgt von 
einem schmerzlichen Heimweh nach jenem Ort, an dem 
man noch nie war.



124

 

wird Ihr Leben verändern und Sie nicht mehr loslassen! 
Die Meditation hat mich gelehrt, dass mein „Dazwi-
schen“ das „Jetzt“ Gottes ist, in dem ich bin.

Hermann-Josef Zoche 

gen hat, ist eine besondere Form des Gebets. Die alten 
Wüstenväter nannten es in den ersten Jahrhunderten 
das „Beten mit einem Wort“. Teresa von Ávila sprach 
im Mittelalter vom „inneren Gebet“ und andere Heilige 
nannten es das „Herzensgebet“. Es ist eine uralte christ-
liche Gebetstradition, die erst wiederentdeckt wurde, als 
ich ein Jugendlicher von etwa 13 oder 14 Jahren war. 
Im Zusammenhang mit dieser großen Wiederentdeckung 
sprach man – angepasst an den Geist der 70er-Jahre des 
vorigen Jahrhunderts – von „Meditation“. 
Im christlichen Bereich ist daraus eine ganz stille, welt-
weite Bewegung geworden, deren Anhänger sich lose im 
WCCM zusammengeschlossen haben, der „World Commu-
nity for Christian Meditation“. Ich habe über die christli-
che Meditation kürzlich zwei Bücher geschrieben: „Führe 
uns zur Stille“ und „Schenke Gott die schönste Stunde 
des Tages“, beide im St. Benno Verlag. Die christliche 
Meditation hat mir einen großen und kostbaren Schatz 
erschlossen: das Herzensgebet oder das innere Gebet.
Heute kann ich sagen, dass die christliche Meditation, 
das Beten mit einem einzigen Wort (dem christlichen 
Mantra), den geistlichen Urgrund bildet, auf dem ich 
stehe und von dem her ich lebe. Die christliche Medi-
tation mit diesem wunderbaren Gebetswort „Ma-ra-na-
tha!“ (aramäisch für: „Komm, Herr Jesus!“) gibt mir die 
Gelassenheit, mit dem „Dazwischen“ zu leben. Die Medi-
tation bildet den Ort der Gottesbegegnung: jene geheim-
nisvolle Stille des Herzens, in der sich zweimal am Tag 
in einer 30-minütigen Gebetszeit Gott und die Seele auf 
einzigartige Weise begegnen. 
Ich wünsche Ihnen, dass Sie dies einmal erfahren. Es 




