Beihefte zur

MEVIAEYI]STIK

internationals Zeltschrift for interdisziplinare Mittelalterforschung

Herausgegeen von Peter Dinzelbacher Band |2

Fabian Rijkers

Arbeit — ein Weqg zum Heil?

Worstellungen wnd Bewertungen kbrpericher Arbeit
in dér apatantiken urnd Telhmittelalitedichen Latsindcchem

Exsgese der Sohiplungsgeschichie

PETER LANG



1. Einleitung

Arbeit ist ,eines der tragenden Elemente jedes Kultur- und Gesellschaftssystems*
und unsere heutige Gesellschaft ,versteht sich wesentlich auch als
Arbeitsgesellschaft*®. Arbeit® war und ist fiir die meisten Menschen ein
wesentlicher Bestandteil des alltdglichen Lebens. Fragt man heutzutage jemanden,
was er sei, so antwortet dieser mit hoher Wahrscheinlichkeit, indem er seinen
erlernten oder ausgeiibten Beruf nennt. Man identifiziert sich also stark mit seiner
,Arbeit’, sei sie nun korperlicher oder geistiger Natur. Im Verlaufe der Zeiten hat
sich in Hinsicht auf die korperliche Arbeit vieles verdndert. Es werden immer
weniger korperlich Arbeitende gebraucht, da viele Produktionsvorgénge bereits von
Maschinen erledigt werden oder diese soweit den Produktionsvorgang unterstiitzen,
daB man mit einem Minimum an korperlich arbeitenden Menschen auskommt. So
arbeitet der ,moderne’ Mensch héufig am Schreibtisch, iibt also eine geistige
Tatigkeit aus, und arbeitet nicht mehr kérperlich. Die korperliche Arbeit war fiir die
Menschen fritherer Zeiten von wesentlich groBerer Bedeutung. In der Zeit, die in
der hier vorliegenden Untersuchung behandelt werden soll, ndmlich in der
Spitantike und im besonderen im frithen Mittelalter, hat man von einer agrarisch
gepriagten Gesellschaft auszugehen, in der mindestens 90% der Menschen
landwirtschaftlich tétig waren, dementsprechend korperlich arbeiteten, indem sie
vor allem den Ackerboden bestellten oder in weit weniger grofem Umfang Tiere
ziichteten oder Obstbau betrieben, sich gegebenenfalls auch nebenbei handwerklich
betitigten®. Eines ist der Arbeit aber in allen Zeiten und fiir die meisten Menschen
eigen: sie dient der Existenzsicherung. Die meisten Menschen muflten und miissen
arbeiten, um ihr téglich Brot zu verdienen. Aber wie kann die Arbeit dariiberhinaus
verstanden werden? In modernen Zeiten ist die Arbeit bzw. der Beruf, so ist in
vielen modemen Lexikonartikeln zu lesen, auch Daseinserfiillung,
Selbstverwirklichung, Sinngebung fiir das Leben und Identititsbildung’, was ja

F. Fiirstenberg zit. nach Lipburger: Operari, S. 47-48.

Meier: Arbeit, Politik, Identitit, S. 47.

Zur Begriffsgeschichte von ,Arbeit’ vgl. einleitend Conze: Arbeit.

Vgl. dazu die Einleitung zum Abschnitt ,,5. Die Karolingerzeit” und die dort angegebene
Literatur. Ebenso hat man fiir die Antike davon auszugehen, daB 90% der Menschen
korperlich arbeiteten; vgl. dazu Scholten: Korperliche Arbeit, S. 2.

Vgl. einleitend Kocka/Offe: Einleitung. Uberhaupt sei hier auf den Sammelband
Kocka/Offe: Geschichte und Zukunft der Arbeit hingewiesen. Zur interdisziplindren
Anngherung an das Phanomen Arbeit in der menschlichen Gesellschaft vgl. Schubert:
»Was uns alle biandigt”. Zur Arbeit aus theologischer Sicht vgl. einfithrend Pannenberg:
Fluch und Segen.

B W o =



10

oben schon mit der gestellten Frage nach dem, was man ,sei’, angedeutet wurde.
Welche Vorstellungen und Bewertungen der korperlichen Arbeit findet man aber
nun in der Spitantike und im frithen Mittelalter? Auf diese Frage soll in der hier
vorliegenden Untersuchung eine Antwort gegeben werden.

Aspekte der Forschungsgeschichte

Bisher waren, was den Aspekt der korperlichen Arbeit anbelangt, im besonderen
die griechische wie die romische Antike und die Kirchenlehrer im Blickpunkt der
Forschung und dies durchaus in Hinsicht auf Vorstellungen und Bewertungen®.
Weiterhin sehr héufig aufgrund verdnderter Bedingungen und wohl aufgrund der
Stadt und des Handels wurden das Spitmittelalter bzw. die Friihe Neuzeit’ in
Betracht gezogen. Weniger erfihrt man schon iiber das Hochmittelalter®, von dem
allerdings Jacques Le Goff sagt, es habe eine Verénderung hin zu einem positiveren
Bild von Arbeit stattgefunden®: dem Friihmittelalter attestiert Jacques Le Goff
ndmlich eine eher negative Einstellung zur korperlichen Arbeit, beklagt das
Schweigen der Quellen zum Thema und macht bei den Karolingern eine Besserung
in der Einstellung zur Arbeit fest'. Jacques Le Goff bildet allerdings eine
Ausnahme, denn die Zeit zwischen den Kirchenlehrern und dem Hoch- bzw.
Spétmittelalter, also die, die man als das Frithmittelalter bezeichnet, war bisher
kaum Gegenstand der Betrachtung''. Eine weitere Ausnahme bilden fiir diese Zeit
natiirlich die Abhandlungen iiber das Mdnchtum, denn den Monchen wurde in
vielen Monchsregeln vorgeschrieben, korperlich zu arbeiten'?.

Siehe die in den entsprechenden Abschnitten dieser Untersuchung genannte reichhaltige
Literatur.

Vgl. z.B. Dolan: Travail; Jaritz: Wert von Arbeit; auerdem fand im Jahre 2003 eine
Tagung mit dem Titel ‘Perceptions of Labour in Late Medieval and Early Modern
Europe’ statt.

Vgl. z.B. einige Aufsitze aus Hamesse: Le travail au moyen 4ge oder Lavorare nel medio
evo (wobei sich dieser Band auch wiederum sehr stark mit dem Spitmittelalter
beschiftigt); vgl. auch Meier: Labor improbus und Meier: Kosmologie.

o Vgl. Le Goff: Systemes de valeur, S. 17; Le Goff: Idéologies, S. 22-23.

10 Vgl. Le Goff: Travail; Le Goff: Idéologies, S. 20-22 ; Le Goff: Systémes de valeur, S. 15-
16.

Ein gutes Beispiel stellt der interessante Aufsatz Oexle: Arbeit, Armut, ,Stand’ dar, in
dem der Autor sich mit der korperlichen Arbeit und ihrer Bewertung auseinandersetzt
und feststellt, es habe in fritheren Zeiten immer eine ,,gedachte* Verbindung von ,,Arbeit
und Armut” (S. 67-68) gegeben, sowie eine Verbindung des Aspektes der Arbeit mit dem
,.standischer Ehre* (S. 68). Allerdings bespricht Oexle die Antike und Spitantike, 148t
dann das friihe Mittelalter aus, und setzt mit seinen Uberlegungen erst wieder im 11.
Jahrhundert ein.

Vgl. hier zur Ubersicht besonders Bonnerue: Opus et labor und Schreiner: Miihsal.



11

Dazu kommt, daf sehr hiufig das Thema Arbeit in einem praktischen Sinne
verstanden wurde, d.h. es um die Arbeitsabldufe und nicht um die Wahrnehmung
von Arbeit oder deren theologische Deutung ging. So erschien im Jahre 2000 ein
Buch zur Arbeit im Mittelalter von Robert Fossier, der vielversprechend mit einem
Abschnitt iiber die Idee von der Arbeit beginnt, diesen Abschnitt aber auch schon
bald wieder beendet, um auf die ,praktischen Seiten’ der Arbeit einzugehen bzw.
eine Wirtschafts- und Sozialgeschichte der Arbeit zu schreiben'. Altere
franzosische Untersuchungen verfolgen mehr oder weniger einen vergleichbaren
Ansatz'*, wobei gerade die Abhandlung, die den Titel ,Histoire sociale du travail’
trigt'®, sich noch am ehesten mit einer Idee der Arbeit beschiftigt, aber dabei, und
dies ist sehr bezeichnend, gerade im Abschnitt iiber das Mittelalter wiederum nur
eine Wirtschafts- und Sozialgeschichte der Arbeit anbietet. Vielversprechender war
da schon die Herangehensweise der Tagung ,Die Arbeit in der Wahrnehmung des
Mittelalters’, die im Jahre 2002 in Marburg stattfand und einige interessante
Ansiitze lieferte'.

Die Liste von Vertffentlichungen, seien es nun Monographien oder Aufsitze,
lieBe sich fortfiihren, denn dem Thema Arbeit und insbesondere dem Thema Arbeit
im Mittelalter wurde nicht wenig Aufmerksamkeit geschenkt, wobei sich auch eine
Vielzahl von Veroffentlichungen finden lassen, die sich mit ganz speziellen
Problemen beschiftigen und so Teilaspekte des Themenkomplexes ausleuchten.
Festzustellen ist allerdings, daB, wie oben bereits angesprochen, bei der
Untersuchung des Problems Arbeit im Mittelalter dem Frithmittelalter wenig
Aufmerksamkeit geschenkt wurde und dies wohl, weil man bisher von einem
Schweigen der Quellen ausging. Diese Ansicht mochte die vorliegende Arbeit
revidieren. Weiterhin erscheinen viele Arbeiten recht unsystematisch, da sie einen
Autor bzw. mehrere Autoren hintereinander besprechen und dabei vermeintlich die
aussagekriftigsten Quellenbelege aus den verschiedensten Schriften der
besprochenen Autoren heranziehen. In der folgenden Untersuchung soll ein anderer
Weg beschritten werden. Zwar werden auch hier die Autoren in chronologischer
Reihenfolge besprochen, doch wird eine Beschridnkung auf eine Quellengattung
vorgenommen, nidmlich die Exegese. Hier wird wiederum durch die Beschiftigung
mit den Genesiskommentaren eine weitere Fokussierung vorgenommen und im
letzten Schritt erneut das Betrachtungsfeld eingeschrénkt, indem nur das aus den
Kommentaren in Betracht gezogen wird, was sich mit der Schopfungsgeschichte
beschiftigt, d.h. mit dem Beginn der Schaffung der Welt bis zur Vertreibung der
ersten beiden Menschen aus dem Paradies. Dabei sollen nicht nur einzelne
besonders aussagekriftige Stellen ausgewéhlt werden, sondern alle Stellen, die sich

Vgl. Fossier: Travail.

Vgl. Boissonnade: Travail; Heers: Travail.
Vgl. Jaccard: Travail.

Vgl. Postel: Arbeit.



12

mit dem Aspekt Arbeit befassen, in die Untersuchung mit einflieBen. Dies wird in
mancher Hinsicht das bisherige Bild differenzieren bzw. vervollstindigen.

Die Exegese

Gilbert Dahan bezeichnet die mittelalterliche Exegese als eine ,bekennende
Exegese“”. Der Exeget habe den Bibeltext als ,,Trédger einer ewigen Wahrheit“
angesehen, der ,sein Leben leitet und seine Gedanken ausrichtet”, und seine
Aufgabe sei es gewesen, die in dem Text enthaltene ,,Botschaft zu entschliisseln”
und zwar ,,pour des fideles désireux de se conformer a ses directives*!®. Doch die
Kleriker studierten nicht nur den Bibeltext, sondern rezipierten auch im besonderen
MaBe, wie noch zu zeigen sein wird, die Bibelexegese der Viter, vor allem die der
vier sancti doctores, Ambrosius, Hieronymus, Augustinus und Gregor der GroBe®.
Beryl Smalley® liefert nun in ihrem neben den Werken von Henri de Lubac?,
Ceslas Spicq®, Robert E. McNally® und dem bereits erwihnten Werk von Gilbert
Dahan®* wohl grundlegendsten Buch zum Thema ,Exegese im Mittelalter’ ein
entscheidendes Argument, warum bei der Beschiftigung mit Vorstellungen und
Bewertungen im Mittelalter die Bibel und ihre Auslegung in besonderer Weise zu
beachten sind. Denn der erste Satz der Einleitung bei Smalley lautet: ,,The bible
was the most studied book of the middle ages*“. Und sie fahrt fort: ,Bible study
represented the highest branch of learning. The Venerable Bede was better known
for his commentaries on Scripture than for his Ecclesiastical History of the English
People™. Dies zeigt deutlich, warum das Hauptaugenmerk auf die Bibelexegese
gerichtet werden muf, betrachtete man eben die Bibel als die Grundlage und den
Ratgeber fiir das gesamte Leben und — wie im Falle Bedas bereits angefiihrt — maf}
deren Auslegung hohe Bedeutung bei: es fand also in der christlichen Gesellschaft
eine starke Rezeption der exegetischen Werke statt.

Gerade im friihen Mittelalter, so Dahan, sei Exegese in Klostern erfolgt,
»Zufluchtsorten der Kultur®, wobei er dariiberhinaus die ,,Wichtigkeit der Bibel im
monastischen Leben“? betont und einen bereits angeklungenen Aspekt der

7" Dahan: L’exégese, S. 37.

Dahan: L’exégese, S. 37. Es sei darauf hingewiesen, daf sich Dahan im besonderen mit
der Schriftauslegung des 12.-14. Jahrhunderts beschiftigt.

19 Vgl. hierzu z.B. Karpp: Schrift, S. 94.

Smalley: Bible; die Biicher vom Theologen Spicq und von der Historikerin Smalley
erginzen sich, wie es Smalley selbst sagt. (S. xiv).

Vgl. Lubac: Quatre sens.

Vgl. Spicq: L’exégese.

Vgl. McNally: Bible.

Vgl. Dahan: L’exégese; mehr Literaturangaben zum Thema finden sich ebd., S. 30.
Smalley: Bibel, S. xi.

Dahan: L’exégese, S. 76.



13

klosterlichen Exegese anspricht®’, der, wie sich im Verlaufe der hier vorliegenden
Untersuchung noch zeigen wird, sehr wichtig ist und deshalb hier noch einmal
erwihnt werden soll. Die Bibelkommentare sind hiufig aus verschiedenen Stiicken
kompiliert, vorzugsweise, wie bereits angedeutet, aus der Viterliteratur (Dahan:
,Un autre caractére remarquable de I’exégeése monastique est ce que I’on peut
appeler son aspect anthologique: assez souvent, les commentaires sont constitués
de morceaux divers pris aux Peres et aux exégétes antérieurs*?®), wobei nach den
Ergebnissen der hier vorliegenden Arbeit der Kirchenlehrer Augustinus eine
iiberragende Rolle spielt. Daher wird die Frage zu stellen sein, inwieweit die von
den Exegeten angefiihrten und ,entlichenen’ Textpassagen Auskunft iiber ihre
eigene Sicht der Dinge geben. Haben sie also nur ,abgeschrieben’ oder in vollem
BewuBtsein Passagen ausgewihlt, die ihrer Meinung entsprachen? Wurden die
Passagen ausgewihlt, da sie géingige Meinung in der Zeit waren bzw. die Autoritit
im besonderen der Viterliteratur nicht angezweifelt werden konnte? Oder haben die
Exegeten ihre eigene Meinung ausgedriickt, indem sie z. B. Anderungen in der
Formulierung vornahmen? Auf diese Fragen wird noch im einzelnen, wie
angekiindigt, einzugehen sein.

Es muf hier nun noch einmal deutlich gemacht werden, worin der
Zusammenhang zwischen dem Nachdenken iiber die koérperliche Arbeit und der
Bibelexegese liegt. Es wurde bereits angefiihrt, dal die Auslegung der Bibel ein
iiberaus wichtiges Anliegen in der Spitantike und im frithen Mittelalter war, und
daB} die Bibelauslegung als Vermittler der Direktiven der Bibel, die natiirlich auch
das ,Arbeiten’ betrafen, stark rezipiert wurde. Dafl die Auslegung der Bibel,
insbesondere die der Genesis, hinsichtlich der Ansichten iiber die korperliche
Arbeit im Mittelalter eine entscheidende Rolle spielt, haben bereits George Ovitt
Jr.?? und Verena Postel® deutlich herausgestellt, da die Arbeit in der Genesis als
vom menschlichen Leben untrennbar eingefiihrt wird und sich dementsprechend
die Exegeten mit dem Thema Arbeit auseinandergesetzt haben. Daf} dies auch
weiterhin, also fiir unsere heutige Zeit gilt, macht Karl Schmitt in seinem Vorwort
zu Marie Dominique Chenus Beitrag zu einer Theologie der Arbeit deutlich: ,Es
gehort ... Gottes Wort notwendig hinzu, damit der Mensch die Arbeit in ihrem
letzten Wesen begreifen lernt?®’.

Da sich die vorliegende Arbeit mit den Vorstellungen und Bewertungen von
korperlicher Arbeit, wie sie in der Genesisauslegung zu finden sind, beschiftigt,
soll hier zundchst mit den Gedanken und Worten Lothar Rupperts und Josef
Scharberts einiges zur Genesis gesagt und anschlieBend deutlich gemacht werden,

27
28
29
30
31

Vgl. Dahan: L’exégese, S. 82.

Dahan: L’exégese, S. 82.

Vgl. Ovitt: Restoration; Ovitt: Manual Labor.
Vgl. Postel: Conditoris imago.

Chenu: Arbeit und Kosmos, S. 7.



14

warum gerade dieses biblische Buch und seine Auslegung gewihlt wurden, um
etwas {liber die Wertungen von korperlicher Arbeit zu erfahren.

Die Genesis

Die Genesis, das erste Buch des Pentateuchs, also Fiinfrollenbuches, erhielt ihren
Namen aufgrund der Tatsache, daB in ihrem Anfang zum einen die Rede ,,vom
Ursprung bzw. [der] Entstehung der Welt“ ist, und zum anderen von der Schaffung
des ,Menschen bzw. der Menschheit“*. Die ,.Entstehung* des Buches Genesis und
dessen ,,Komposition haben den Forschern immer ,,schwierige literarkritische
Probleme* ** gestellt. So gehen einige davon aus, daB ,,drei oder mehr urspriinglich
selbstindige Geschichtsdarstellungen, sog. Quellen(schriften) oder Dokumente, mit
z.T. gleichem Inhalt, aber verschiedenen Tendenzen aus verschiedenen Zeiten
ineinandergearbeitet worden*** sind, was man die ,;neuere Urkundenhypothese®
nennt, die allerdings nicht unumstritten ist*. Andere Gelehrte sprechen von einer
,literarischen Einheit“ des Buches Genesis, das ,,spétere[...] Zusitze[...]* erfahren
habe®®: ... Dubletten, die Unterschiede in Stil, Sprache und Ideengehalt [erkldren
sie] aus der Vorliebe der hebridischen Erzdhler fiir Wiederholungen und fiir
Abwechslungen in den Darstellungsmitteln ...*”’. Dennoch ist klar, daB es sich bei
dem Vers Gn 2,4b (in die quo fecit Dominus Deus caelum et terram) um einen
erneuten Anfang handelt, die Schopfungsgeschichte sozusagen erneut beginnt. Es
kann auf der Grundlage der in der hier vorliegenden Untersuchung gemachten
Beobachtungen aber gesagt werden, dal dieses Phinomen zu Beginn des Buches
Genesis nicht ,stort’, denn den spitantiken und friihmittelalterlichen Exegeten
scheint diese Tatsache weitestgehend unbekannt gewesen zu sein oder man
ignorierte sie einfach, wobei hier eine Ausnahme herauszustellen ist, ndmlich der
Exeget Julianus von Toledo, der in seinem Antikeimenon versuchte, solcherlei
Ungereimtheiten aufzulsen bzw. plausibel zu erkliren®.

Die Genesis stellt natiirlich keine ,kritische Geschichtsschreibung im modernen
Sinne [dar], sondern [enthélt] Darstellungen der Urgeschichte der Menschheit und
der Vorgeschichte Israels unter Auswahl typischer fiir den Menschen
charakteristischer und fiir die Heilsgeschichte entscheidender Ereignisse*’. Dabei
ist die Genesis ,,teils [von] von Israel in Kanaan vorgefundene[n] Stoffe[n] bzw.

32 Vgl. Ruppert: Genesis, Sp. 453; Scharbert: Genesis, Sp. 670.

3 Scharbert: Genesis, Sp. 670.

o Scharbert: Genesis, Sp. 670.

3 ygl. Scharbert: Genesis, Sp. 670.
36 Vgl. Scharbert, Genesis, Sp. 670.
37" Scharbert: Genesis, Sp. 670.

38 Vgl. Julianus: Antikeimenon.

% Scharbert: Genesis, Sp. 671.



15

Erz.%ihlungen“40 beeinflusst und zudem von ,Urstandsmythen von Welt- und
Menschenschépfung® (Enuma Elisch und Gilgamesch Epos)*!. Fiir das Thema
dieser Arbeit ist vor allem die theologische Bedeutung der Genesis interessant. Sie
bietet Ruppert folgend ,.Entscheidendes zur Lehre von der Schopfung® (1+2), zur
,.Gottesebenbildlichkeit” des Menschen (1,26) und zum ,,Einbruch der Siinde und
von deren Folgen“ (2+3), und ihre ,,Wirkungsgeschichte ... ist im Judentum und
Christentum auf Theologie, Literatur und Kunst ... iiberragend“*>. Dariiberhinaus
gehort die Genesis ,,zu den am meisten kommentierten biblischen Biichern*?, so
daB sich ein diachroner Vergleich aufgrund der relativ hohen Zahl erhaltener

exegetischer Texte anstellen ldsst.

Warum gerade die Genesis und ihre Auslegung?

Es sollen hier nun die vielversprechenden Passagen angefiihrt werden, die spiter in
ihrer Auslegung vergleichend betrachtet werden sollen®,

1. Herrschaft und Arbeit: Bereits am Anfang der Heiligen Schrift, der Genesis,
finden sich die wichtigsten Deutungen von Arbeit fiir den Menschen (im folgenden
soll im besonderen modernen, sprich Auslegungen des 20. Jahrhunderts gefolgt
werden). Die erste positive Wertung von Arbeit ist im sogenannten
Schopfungssegen impliziert: et creavit Deus hominem ad imaginem suam ad
imaginem Dei creavit illum / masculum et feminam creavit eos benedixitque illis
Deus et ait / crescite et multiplicamini et replete terram et subicite eam (Gn 1,
28)45. Hier wird der Menschen als Abbild Gottes (,,Gottbildlichkeit des
Menschen““) aufgefordert, sich die Erde untertan zu machen. Darin wird eine
Erfiillung des Schopfungsauftrags gesehen, eine ,,Mitarbeit an der Schopfung®, die
von Gott beabsichtigt ist", und aus dieser ,,s0 verstandenen Mitschopfung erschallt
das hohe Lob Gottes ebenso wie aus Beschauung und Gebet“”®. DaB diese

40
41
42
43
44

Ruppert: Genesis, Sp. 453.

Ruppert: Genesis, Sp. 453.

Ruppert: Genesis, Sp. 454.

Scharbert: Genesis, Sp. 671.

Zum folgenden vgl. auch die ausgezeichnete Einfithrung zum Thema Arbeit unter
theologischen Gesichtspunkten von Pannenberg: Fluch und Segen.

Alle Bibelstellen in der Einleitung werden zitiert nach Biblia Sacra iuxta Vulgatam
versionem. 2. verbesserte Auflage. Stuttgart 1975; bei der Beschiftigung mit den
einzelnen Exegeten werden die Bibelpassagen so iibernommen, wie sie bei dem Exegeten
zu finden sind.

Bienert: Arbeit, S. 41.

Vgl. Rondet : Arbeit, Sp. 803.

Rondet: Arbeit, Sp. 803-804; vgl. auch Bienert: Arbeit, S. 41-42; Lang: Mensch, S. 35
meint, die Arbeit Bienerts entspreche nicht mehr dem Forschungsstand und empfiehlt
Agrell: Work. Der Autor der hier vorliegenden Untersuchung hilt die Arbeit Bienerts
dennoch fiir niitzlich und bezieht sich auch im weiteren auf sie.

45

46
47
48



16

Interpretation moglich ist, wird sich auch in der hier vorliegenden Untersuchung
zeigen, denn das Argument, die Arbeit des Menschen folge doch erst auf den
Stindenfall, wird widerlegt werden, so anhand von Augustinus. Chenu sagt: ,Der
Mensch ist der Herr des Universums: Dies ist der Plan Gottes, dies die Berufung
des Menschen nach der ausdriicklichen Offenbarung der Genesis. ... Der Mensch
ist Mitarbeiter an der Schopfung, er ist Demiurge ihrer Entfaltung durch seine
Tatigkeit als Entdecker, NutznieBer und geistiger Baumeister der Natur. Diese
Titigkeit an der Natur, ,die Arbeit’, ist eine Teilhabe an dem gottlichen Tun, wobei
das Wagnis der geistigen Verkehrung des gottlichen Planes von Gott selbst mit in
Kauf genommen wird“?. AuBer, daB man die Aussage iiber den Menschen als
Herrn des Universums als Hybris bezeichnen konnte, kann man dieser modernen
Sicht Chenus augustinische Gedanken entgegenhalten, nach denen es nicht der
Mensch ist, der alles bewirkt, sondern es Gott ist, der im Menschen wirkt, und ohne
dessen Hilfe man kein Werk vollenden kann. Dementsprechend soll der Mensch
hinsichtlich seines Werkes keinen Stolz zeigen®®. Aber Chenu geht an anderer
Stelle noch weiter: ,,Die Menschheit braucht zu ihrer Vollendung den Kosmos,
genau so wie sie ihn auch zu ihrem Entstehen benétigt. Andererseits aber findet das
Universum im Menschen seinen Baumeister und, man darf das Wort wagen, seinen
Mitschopfer>. Dariiberhinaus kann man den Schépfungssegen dahingehend
interpretieren, daf3 der Mensch nach gottlichem Willen die Herrschaft iiber alle
anderen Lebewesen ausiibt und es seine Bestimmung ist, die Welt und ,.ihre Giiter
allmihlich in Besitz zu nehmen und sie fiir sich und den Nichsten dienstbar zu
machen““%: Er kann ,sich die Erde nur durch Arbeit untertan machen und sein
Herrschen iiber die Tierwelt kann auch nur durch Arbeit geschehen“>.
Dariiberhinaus ist die Arbeit in diesem Zusammenhang als ,Dienst am
Schopfungswerk und damit an der menschlichen Selbsterhaltung*** zu verstehen,
wobei nicht nur kérperliche Arbeit verlangt wird, sondern auch geistige® und somit
die Entwicklung von Technologien®.

2. Arbeit im Paradies: Der nichste Vers in der Genesis, der eine positive
Deutung von Arbeit zuldBt, ist Gn 2,15: tulit ergo Dominus Deus hominem et posuit
eum in paradiso voluptatis / ut operaretur et custodiret illum. Arbeit erscheint hier
keinesfalls nur negativ, als eine von Gott verhingte Strafe wegen des Siindenfalls,
sondern ist dem Menschen schon im Paradies aufgetragen, und auch hier wieder in
erster Linie Schopfungsauftrag. Auch der Schutz des Paradieses kann als Arbeit zu
sehen. So ist die Arbeit ,,auch nach dem Stindenfall Urauftrag des Schopferottes®,

4 Chenu: Arbeit und Kosmos, S. 69.

0 Siche Kapitel zu Augustinus.

1 Chenu: Arbeit und Kosmos, S. 165; vgl dazu auch Benz: Schépfungsglaube, S. 137-139.
52 Rondet: Arbeit, Sp. 803.

3 Bienert: Arbeit, S. 41-42.

3 vogtle: Arbeit, Sp. 801.

35 Vgl. hierzu z.B. Bienert: Arbeit, S. 42-43.

36 Vgl. hierzu im besonderen Ovitt: Restoration und Ovitt: Manual Labor.



stellt einen ,Dienst am Schopfungswerk” dar und es wird in diesem
Zusammenhang Wert auf die ,menschliche ... Selbsterhaltung®>’ gelegt. Es
bestand also eine Arbeitspflicht im Paradies, was im Gegensatz zum ,Goldenen
Zeitalter’ Hesiods steht, in dem es keine Arbeit gibt. Arbeit ist also eine
Fortfithrung des Schopfungswerkes und gehort zumindest nach moderner
Auslegung zur Gottesebenbildlichkeit des Menschen (imago dei).

3. Arbeit als Strafe: In Gn 3,17-19 und Gn 3,23 wird die Arbeit dagegen als
negative Strafe Gottes fiir den Siindenfall dargestellt: ad Adam vero dixit quia
audisti vocem uxoris tuae / et comedisti de ligno ex quo praeceperam tibi ne
comederes / maledicta terra in opere tuo / in laboribus comedes eam cunctis diebus
vitae tuae / spinas et tribulos germinabit tibi et comedes herbas terrae / in sudore
vultus tui vesceris pane donec revertaris in terram de qua sumptus es. Und wenig
spater heiBit es weiter: emisit eum [den Menschen] Dominus Deus de paradiso
voluptatis / ut operaretur terram de qua sumptus est (Gn 3,23). ,,Zur Strafe fiir die
Ursiinde ist mit der bislang freudvollen Arbeit”, wie sie in Gn 2,15 also im Paradies
zu finden ist, nun ,.groBe Miihsal und auch Erfolglosigkeit verbunden**®. Die
Arbeit bekommt also durch den Siindenfall bedingt den ,,Miihsalcharakter*>®, Nach
Bienert ist sie beim Menschen wenig gelitten, da sie ,,den Einsatz seiner Krifte, der
korperlichen, der geistigen und auch der seelischen“® erfordert. Sie ist aber, so
Bienert weiter, nicht nur Strafe, sondern auch eine ,Mahnung des Menschen an
Gottes Gebot“®! bzw. ein Instrument gegen das ,Gottvergessen“® und in der
spitantiken und friihmittelalterlichen Exegese auch, so darf hier vorab schon
einmal erwéhnt werden, eine Moglichkeit, sich das Paradies zuriickzuverdienen.

4. Arbeit und Ruhe: Neben diesen grundlegenden Passagen gibt es weitere
Stellen, die die Exegeten dazu bewogen haben, sie in Hinsicht auf den Aspekt
Arbeit zu interpretieren, so z. B. Gn 2,2-3: conplevitque Deus die septimo opus
suum quod fecerat / et requievit die septimo ab universo opere quod patrarat / et
benedixit diei septimo et sanctificavit illum / quia in ipso cessaverat ab omni opere
suo quod creavit Deus.... Diese Passage zeigt nach Bienert, da3 erst mit dem
Ruhen Gottes am 7. Tag das Schopfungswerk beendet ist, was bedeutet, dafl die
Ruhe Gottes ,,Teil seines Schopfungswerkes* bzw. der ,,Schopfungsordnung®®? ist.
Arbeit und Ruhe gehoren nach Bienert zusammen, wobei die Ruhe den Menschen
schon einmal auf die ,,Ewigkeit“ einstimmt®,

5. Gott als Handwerker: Natiirlich ist in diesem Zusammenhang auch das
Hexaemeron (Sechstagewerk) als Ganzes zu erwihnen. Dieses hat im besonderen

5T Vigtle: Arbeit, Sp. 801; vgl. auch Bienert: Arbeit, S. 49.

58 Veogtle: Arbeit, Sp. 802.

% Bienert: Arbeit, S. 57-59.

0 Bienert: Arbeit, S. 55.

61 Bienert : Arbeit, S. 61.

2 Bienert: Arbeit, S. 62-63.

% Bienert: Arbeit, S. 25-27.

6 vgl. Bienert: Arbeit, S. 32-39.



18

immer wieder das Bild Gottes als des Archetypen eines Handwerkers bzw.
Kiinstlers hervorgerufen®®. Ernst Benz fiihrt hierzu folgendes auf: Gott als
Schopfer, Gott als Architekt, Gott als Baumeister, und dann fiir die Neuzeit Gott als
Maschinist oder Uhrmacher®. Dieses wird in der hier vorliegenden Arbeit auch
immer wieder Thema sein, lassen sich doch auch von dieser Interpretation aus sehr
gut Aussagen zu den Auffassungen von Arbeit machen, wobei festgestellt werden
wird, daB die spitantiken und frithmittelalterlichen Exegeten antropomorphe
Vorstellungen durchweg ablehnen und solcherlei Vorstellungen ihres Erachtens nur
der Anschaulichkeit fiir den Leser dienen. Das heifit, Gott arbeitet nicht wirklich
wie ein Mensch und ruht auch deshalb nicht am siebten Tag auf menschliche
Weise, spiirt also keine Erschopfung im menschlichen Sinne. So ist wohl zu
erkldren, warum der Mensch als imago dei im Zusammenhang mit der korperlichen
Arbeit bei den spitantiken und friihmittelalterlichen Exegeten kaum eine Rolle
spielt.

Da es sich bei den vorgestellten Bibelpassagen um die wichtigsten hinsichtlich
des Aspektes korperliche Arbeit in der Genesis handelt, was daran zu ersehen ist,
daB sie die Exegeten in besonderer Weise zu einer Auseinandersetzung mit dem
Problem der Arbeit angeregt haben, sollen nur Auslegungen von Bibelpassagen in
Betracht gezogen werden, die sich in der Schépfungsgeschichte finden, also vom
Anfang der Welt bis zur Vertreibung des Menschen aus dem Paradies. Diese
Auswahl der Bibelverse entspricht auch im groBen und ganzen der Auswahl, die
Jacques Le Goff trifft, der ebenfalls die Wichtigkeit der Bibel als Quelle fiir die
mittelalterliche Geschichte betont, da auch die Kleriker des Mittelalters bei
Problemen immer zuerst die Heilige Schrift zu Rate gezogen hitten®. Allerdings
erfahren die Bibelpassagen in der hier vorliegenden Untersuchung eine
Erweiterung, wihlt Jacques Le Goff doch nur drei der oben genannten Passagen
aus, ndmlich die Ruhe Gottes am siebten Tag (Gn 2,2-3), die Paradiesarbeit
Menschen (Gn 2,15-16) und das Brotessen im Schweie des Angesichts (Gn, 3,16-
19). Jedoch, so ist direkt zu ergénzen, irrt Le Goff in der Annahme, daf} praktisch
nur die dritte Passage seiner Auswahl von den Exegeten kommentiert worden sei
und Gott als Arbeiter und der arbeitende Mensch im Paradies eben nicht®,
Vielleicht bringt ihn auch diese Annahme dazu, Genesiskommentare bei seinen
Ausfithrungen zur Arbeit im Frithmittelalter nicht in Betracht zu ziehen, bemiiht er
doch fiir die Zeit vom 5.-8. Jh. die Klosterregeln und die hagiographischen
Schriften und fiir das 8.-10. Jh. juristische und literarische Texte, sowie die
Ikonographie®.

6 Vgl. Ovitt: Restoration, S. 58-70.

vgl. Benz: Schépfungsglaube, S. 135-137.

67 Vgl. Le Goff: Systémes de valeur, S. 10.

o8 Vgl. Le Goff: Systemes de valeur, S. 11-12.

9 Vgl. Le Goff: Travail, S. 110; zur Auswahl der Bibelstellen vgl. auch Le Goff:
Idéologies, S. 17-19.



Es soll natiirlich nicht verschwiegen werden, daf es iiber die in den ersten drei
Kapiteln der Genesis zu findenden Aussagen iiber die menschliche Arbeit hinaus
noch viele weitere in der Bibel gibt. Beispielhaft sollen hier nur einige nach Le
Goff angefiihrt werden: eine positive Einstellung zur Arbeit findet man z. B. in
Lukas 10,7 (dignus enim est operarius mercede sua), 2 Thessalonicher 3,10
(quoniam si quis non vult operari nec manducet) und Psalm 1272 (labores
manuum tuarum quia manducabis beatus es et bene tibi erit); eine eher negative in
Matthiiu(s) 6,28 (Considerate lilia agri quomodo crescunt; non laborant nec
nent...)7 .

Die Ziele der vorliegenden Arbeit

Es sollen nun die moglichen Fragestellungen der vorliegenden Arbeit genauer
umrissen werden, um sich eine bessere Vorstellung von den Zielen und zu
erwartenden Ergebnissen machen zu konnen. Wie der Titel der Untersuchung sagt,
sollen spdtantike und frihmittelalterliche Genesiskommentare hinsichtlich ihrer
Vorstellungen und Bewertungen von korperlicher Arbeit untersucht werden.
Warum nun gerade Genesiskommentare? Zu Beginn wurde bereits herausgestellt,
daB die Bibel und ihre Auslegung eine besondere Rolle spielen, mdchte man sich
mit Vorstellungen und Bewertungen im Mittelalter beschiftigen. Warum eine
Einschrinkung auf die Auslegung der Genesis vorgeschlagen wird, ist ebenso
deutlich geworden, findet man doch in ihr die grundlegenden Aussagen zum
Thema Arbeit in der Bibel. Weitere Passagen, wie die aus dem neuen Testament
wurden ausgeklammert, da der hier vorliegenden Untersuchung ein fester Rahmen
gegeben werden sollte, um ein gezieltes und systematisches Arbeiten zu
ermoglichen und den Blick auf das Problem nicht durch das Hinzuziehen zu vieler
und in anderer Zeit und einem anderen Kontext enstandener Bibelstellen und ihrer
Auslegung zu triilben. Wenn nun die Sinngebungen, die ,Arbeit’ beigelegt wurden,
aus den spitantiken und frilhmittelalterlichen Genesiskommentaren heraus-
gearbeitet werden sollen, so steht hierbei nicht der volkswirtschaftliche Sinn der
Arbeit im Vordergrund oder der Aspekt der Existenzsicherung. Es soll vielmehr um
den hoheren Sinn gehen, der aus den philosophisch-theologischen Ansichten in den
Genesiskommentaren spricht, und der einen grundlegenden Unterschied zum
modernen Okonomischen Arbeitsverstindnis darstellt. Eine besondere Rolle soll
dem Aspekt positive bzw. negative Bewertung von Arbeit in den Kommentaren
zufallen, da dies prinzipiell von der Genesis schon vorgegeben ist: Arbeit einerseits
als positive Erfiillung des Schopfungsauftrags, andererseits als Siindenstrafe. Diese
Wertungen sollen gegeneinander abgewogen werden: iiberwiegt also eine positive
Bewertung von Arbeit oder eher eine negative? Es kann hier schon einmal
vorausgeschickt werden, dal die Exegeten meistens beide Wertungen in ihrer

70 Vgl. Le Goff: Idéologies, S. 17; vgl. auch Lang: Mensch, passim.



20

Auslegung miteinander verkniipfen, also eine fiir das Christentum typische
Bipolaritit in Hinsicht auf das Thema vorliegt. Es wird nicht bestritten, da8 Arbeit,
die mit Miihe verbunden ist, eine Strafe fiir den Siindenfall darstellt, dennoch wird
die Arbeit oft positiv gesehen, als Chance verstanden oder aus anderen Griinden
geschitzt. Daran schliefit sich die Frage nach dem Grund fiir die vorgenommenen
Wertungen an. Konnen die positiven oder auch negativen Bewertungen von Arbeit
auf historische, soziale oder wirtschaftliche Umstinde der Zeit zuriickgefiihrt
werden, oder kann eventuell ein biographischer Grund fiir die Ansichten eines
Verfassers gefunden werden? Und schliefllich kann die Frage gestellt werden, ob
eine Entwicklung in der Bewertung von Arbeit in der behandelten Periode
festgestellt werden kann. Bei einem in dieser Hinsicht positiven Befund schlief3t
sich wiederum die Frage an, warum es eine solche Entwicklung gibt. Daf} gewisse
Unterschiede in der Interpretation vorliegen, kann vorausgesetzt werden. So sagt
Smalley zu diesem Aspekt: ,,... the history of interpretation can be used as a mirror
for social and cultural changes. A book as central to medieval thought as the Bible
was, must necessarily have been read and interpreted rather differently by different
generations. There may be underlying continuity; there are bound to be changes in
emphasis”’’.

Zur Begrifflichkeit und Methode

, Vorstellungen und Bewertungen’72: der Titel sagt schon, daf es sich nicht immer
um die Arbeitsrealitit handelt und mancher Exeget bei seinen theologisch-
philosophischen Betrachtungen die Leiden und Miihen des in der besprochenen
Zeit schwer arbeitenden Menschen aus den Augen verliert und dazu neigt, die
Arbeit zu verkldren. Die Texte sind geschrieben von Geistlichen, nicht vom
einfachen Mann, so daB es manchmal Unterschiede zwischen der Theorie in den
exegetischen Schriften und dem Alltagsleben der Menschen gibt. Dennoch haben
die christlichen Gelehrten durch eine religiose Erhohung der korperlichen Arbeit
Gautes fiir den Menschen gebracht und die Verachtung der antiken Philosophen fiir
den korperlich Arbeitenden beendet, was noch zu zeigen sein wird. Auch wenn es
in der Exegese einige Male eine Diskrepanz zwischen Theorie und der Praxis gibt,
so ist die hier vorliegende Untersuchung eine mentalititsgeschichtliche, da sie sich
mit vorherrschenden Vorstellungen und Bewertungen bzw. Auslegungen in einer
bestimmten Gesellschaft befasst, wobei auch ein geistesgeschichtlicher Ansatz
durchaus vorhanden ist, geht es doch auch um das Denken einzelner Gelehrter der
Zeit. Es kann gezeigt werden, daB die Autoren bei ihrem Schreiben von der
sozialen Realitdt, die sie umgab und zu der Beziige herzustellen sein werden,

1 Smalley: Bible, S. xiii-xiv.

Zum Begriff Vorstellung im Zusammenhang mit dem Thema korperliche Arbeit im
Mittelalter vgl. im bes. Goetz: Wahrnehmung.



21

beeinflusst wurden und ebenso die Schriften und damit ihre Vorstellungen und
Bewertungen von der korperlichen Arbeit eine Wirkung auf die Rezipienten hatten,
die dann das Gelesene gegebenenfalls an diejenigen weitergaben, die des Lesen
unkundig waren. Letzteres ist natiirlich nicht zu belegen.

Dariiberhinaus ist in der Genesisexegese nicht mit grofen zusammenhingenden
Abhandlungen tiber das Thema Arbeit zu rechnen. Oft sind es nur Bemerkungen
oder ein kleiner Paragraph, die Aufschlufl geben konnen. Augustinus war zwar der
Erste, der eine Arbeitsethik entwarf, eine wirkliche Theologie der Arbeit in Form
eines in sich geschlossenen Werkes gibt es in dem ins Auge gefassten Zeitraum
aber, wie iibrigens bis in das 20. Jahrhundert hinein, nicht. Genau dieses moniert
der Dominikanertheologe Marie-Dominique Chenu in vielen seiner Schriften und
ist deshalb mit seinem Versuch einer Theologie der Arbeit ein Vorreiter’.

Die Herangehensweise in der hier vorliegenden Untersuchung ist eine
philologisch-hermeneutische, d.h. den Ergebnissen der Untersuchung liegt eine
philologisch-hermeneutische Interpretation von aussagekréftigen Passagen in der
Exegese zugrunde. Um die Textstellen aufzufinden, die sich mit Vorstellungen und
Bewertungen von Arbeit beschiftigen, wurden fiir die Suche im besonderen
folgende Begriffe in Betracht gezogen: opus, operari, operatio, labor, laborare und
ars. Um diese Reihe zu gliedern, kann man sich die Aufteilung in die ,,trois champs
sémantiques vor Augen fiihren, wie sie von Robert Fossier’ vorgenommen
worden ist. In das erste Feld fallen demnach opus, operare, operatio, Vokabeln die
nach Fossier ,neutral sind und keine ,qualitative Wertung* vornehmen. Sie
bezeichneten die ,,Ausfiilhrung einer Aktivitdt“ und bendtigten ein ergidnzendes
Wort, um eine Qualifizierung ausdriicken zu kénnen. Das zweite Feld beinhaltet
nach Fossier die Vokabel ars (aber auch cura, industria, ministerium). Hier sei
schon impliziert, da die Tat oder Handlung eine gewisse Aufmerksamkeit,
Gewandheit bzw. Geschicklichkeit erfordere. Im dritten Feld sind nach Fossier die
Vokabeln labor und laborare anzusiedeln. Labor sei im lateinischen der Ausdruck,
der eine miihevolle Arbeit bezeichne, eine Arbeit, die ein Ergebnis bringe bzw.
HFriichte trage”, fiir die sich der Mensch aber sehr anstrengen miisse (,,une
production fruit d’un effort, d’une peine*’”). Robert Fossier erwzhnt aber die
religiose Ebene der Vokabeln, die eine weitere und sehr wichtige Abgrenzung
bringt, nur am Rande’®. Deshalb hierzu ein wenig mehr. Die Vokabel operari ist
diejenige, die auch fiir Gott gebraucht wird, wenn er Werke tut. Ebenso bezeichnet
operari die Arbeit des Menschen im Paradies, eine Arbeit, die mit keiner Miihe
verbunden und als ausschlieBlich freudvoll zu bezeichnen ist. Im Gegensatz dazu

& Vgl. Chenu: Arbeit und Kosmos, S. 46 und S. 76; vgl. auch die Artikel Chenu: Arbeit

(1962) und Chenu: Arbeit (1968).

4 Vgl. Fossier: Travail, S. 14-15.

5 Fossier: Travail, S. 15.

76 Vgl. Fossier: Travail, S. 15: ,,...avant la faute, dans ’Eden, Adam operat, ensuite, puni,
laborat”.



22

steht die Vokabel labor, die eine Arbeit bezeichnet, die miihevoll und wie bereits
herausgestellt auch von Erfolglosigkeit geprégt sein kann, also nicht immer Friichte
tragt, wie Fossier es anfiihrt. Labor ist die Arbeit, die der Mensch nach dem
Siindenfall und der Vertreibung aus dem Paradies als Strafe bekommt. Deshalb
scheint es auch legitim, das Wort labor im Sinne von Arbeit zu interpretieren, auch
wenn Jacques Le Goff die These aufstellt, das Wort labor habe erst im 12.-13. Jh.
die Bedeutung von Arbeit angenommen’’. Zu den Vokabeln ist eine weitere
Bemerkung zu machen und zwar hinsichtlich des Wortes ars. Nach den
Ergebnissen der hier vorliegenden Untersuchung bezeichnet ars zwar die Kunst,
kann aber, was im folgenden noch deutlich werden wird, ebenso das Handwerk
bezeichnen. Wenn im folgenden also von ars die Rede ist, so ist fast immer auch
das Handwerk gemeint, denn die Bedeutungsgrenze zwischen Kunst und Handwerk
war in der hier behandelten Zeit flieBend.

Definition von kirperlicher Arbeit

An die Frage nach den fiir diese Arbeit interessanten Vokabeln schlieft sich
natiirlich die Frage nach einer Definition von korperlicher Arbeit an. Wie bei der
Tagung ,Die Arbeit in der Wahrnehmung des Mittelalters’, die im Jahre 2002 in
Marburg stattgefunden hat’®, als ein wichtiges Ergebnis festgehalten, ist eine
Definition von Arbeit fiir das Mittelalter sehr schwierig. Prinzipiell gibt es nicht
einmal einen wirklichen Begriff fiir Arbeit. Dies hat bereits, wie gerade erwihnt,
Jacques Le Goff festgestellt — einen Begriff fiir Arbeit gebe es erst im 12.-13. Jh. —
und spricht von ,,un des problémes les plus intéressants, mais aussi les plus
difficiles que rencontre I’historien’®, sowie von ,un probléme méthodologique
extrémement important pour I’historien®. Wenn man z.B. das Wort labor
betrachtet, so hat dieses ein sehr breites semantisches Spektrum. Labor bezeichnet
nicht nur Arbeit, sondern im besonderen auch Leiden, womit ja schon eine
bestimmte Konnotation gegeben ist. Ahnlich sieht es auch beim
mittelhochdeutschen arebeit aus, das allerdings im Rahmen dieser Untersuchung
keine Rolle spielt, da nur lateinische Schriften ausgewertet wurden und
dariiberhinaus fiir die hier interessierende Epoche so gut wie keine
volkssprachlichen Zeugnisse vorliegen®'. Reiterer schreibt: ,Die Vielfalt der
Termini, die arbeiten bzw. Arbeit bezeichnen, zeigt an, dal damit mannigfaltige

77
78
79
80
81

Vgl. Le Goff: Systémes de valeur, S. 14 und 19.

Vgl. den Tagungsband Postel: Arbeit.

Le Goff: Systemes de valeur, S. 7.

Le Goff: Systemes de valeur, S. 9.

Zum germanistischen Standpunkt vgl. Grimm: Arbeit als Thema; Otto: Arbeit; Stahleder:
Arbeit; Wiedemann: Arbeit; und vor allem vor kurzem erschienen Haubrichs: Wortfeld.



23

menschliche Titigkeiten im umfassenden Sinn gemeint sind“®’>. In dieser

Untersuchung soll allerdings ausschlielich von der korperlichen Arbeit die Rede
sein, nicht von geistiger Arbeit, obwohl dies nicht in jedem Fall sicher abzugrenzen
ist. Nun ist es aufgrund der ,Vorgaben’ in der Genesis wiederum leichter,
korperliche Arbeit zu definieren, da sie ja, wie man bereits gesehen hat, zwei
bestimmte Arten von korperlicher Arbeit beinhaltet, was auch von den Exegeten so
weitertradiert wird: zum einen die landwirtschaftliche Tétigkeit und zum anderen
das Handwerk allgemein. Die Definition von korperlicher Arbeit soll also fiir diese
Untersuchung im besonderen Ackerbau und Handwerk sein.

Ausgewertete Quellen

Wichtig ist es, Eingrenzungen zu finden, die es ermdglichen, das Corpus der zu
untersuchenden Quellen zu erstellen. Wenn von frilhmittelalterlichen
Genesiskommentaren die Rede ist, so beinhaltet dies auch, dal sehr friihe, also
spitantike Kommentare, in Betracht gezogen werden miissen. Es ist ndmlich
unmoglich, eine genaue Trennungslinie zwischen der Spitantike und dem
Mittelalter zu ziehen®’. Dies ist dariiberhinaus auch nicht wirklich erstrebenswert,
ist es doch im allgemeinen fiir die Geschichtswissenschaft und im besonderen fiir
das Thema dieser Untersuchung von Vorteil, geschichtliche Entwicklungen als eine
Kontinuitét, als fortlaufende Entwicklung, die sich nicht starr begrenzen 148t, zu
begreifen®. So werden bereits in den Schriften der groBen lateinischen
Kirchenlehrer Ambrosius (¥397), Hieronymus (1420), Augustinus (1430) und
Gregor der GroBie (1604) die im frilhen Mittelalter vertretenen Meinungen
grundgelegt. Die frilhmittelalterliche Exegese war so sehr von diesen
Kirchenlehrern bestimmt, daB sie von Heinrich Karpp als ,traditionalistisch*®
bezeichnet wird. Karpp stellt in diesem Zusammenhang heraus, daf es nicht auf
Originalitit angekommen sei, sondern der Exeget sich auf die Autorititen verlief
und deren Gedanken zusammenstellte, um diese mdoglichst vielen Lesern
zugiinglich zu machen®. In der hier vorliegenden Arbeit wird allerdings deutlich
werden, da diese Ansicht einer Differenzierung bedarf. Dennoch konnen die
exegetischen Schriften der Kirchenlehrer keinesfalls unbeachtet bleiben, sondern
miissen vielmehr gleichrangig mit den spéteren Kommentaren behandelt werden.

82
83
84

Reiterer: Arbeit, Sp. 917.

Zum Periodisierungsproblem vgl. z.B. Boockmann: Einfithrung, S. 13-18.

) Wie es mittlerweile jeder Proseminarist lernt; vgl. Goetz: Proseminar, S. 29.

83 Karpp: Schrift, S. 94.

86 Vgl. Karpp: Schrift, S. 94; Spicq: L’exégese, S. 7, bezeichnet die Kommentare der friihen
Jahrhunderte als ,.de survivances plus ou moins évoluées des Chaines patristiques
antérieurs” und betont S. 10, daB die Exegeten bei zeiten nur den Text der Viter
transkribieren, ohne eine eigene Meinung einflieBen zu lassen.



Aus dem zuvor Gesagten folgt, daB es ebenso schwierig ist, eine befriedigende
Losung fiir eine Grenzziehung zwischen dem frithen und dem hohen Mittelalter zu
finden. Auf das Thema bezogen erscheint es dennoch sinnvoll, die Grenze bei den
Karolingern anzusetzen, und um dies zu prézisieren, mit dem letzten grofien
Genesiskommentar der Karolingerzeit, geschrieben von Remigius von Auxerre
(1908). Nach diesem Exegeten endet vorerst die Produktion von
Genesiskommentaren fiir einen ldngeren Zeitraum. Um sich dennoch eine
Vorstellung von der weiteren Entwicklung der Bewertungen von korperlicher
Arbeit in der Genesisexegese machen zu konnen, soll exemplarisch die
hochmittelalterliche Glossa ordinaria betrachtet werden, die ja zu einem
Standardkommentar werden sollte.

Eine weitere Eingrenzung soll auf sprachlichem Gebiet erfolgen: bearbeitet
werden nur die lateinischen Genesiskommentare, nicht die griechischen, was
insofern legitim ist, als die griechische Exegese keine groBe Wirkung auf die
lateinische hatte, wie in der Arbeit noch gezeigt werden wird. Dariiberhinaus sind
nicht alle Genesiskommentare der Zeit in Betracht gezogen worden, sondern vor
allem die ,grofen’ Kommentare, denen eine breite Rezeption beschieden war.

Editionsproblematik

Bei den fiir diese Arbeit ausgewihiten Quellen stellt sich folgende Situation dar:
ein Teil der Genesiskommentare ist nur in der Patrologia Latina®’ ediert worden.
Das Schwierige daran ist nun, dafl es sich hierbei nicht um kritische Editionen
handelt®®. Obwohl bei mehreren Genesiskommentaren nur die Editionen der
Patrologia Latina zur Verfiigung stehen, ein Vorankommen im vorgeschlagenen
Themenbereich aber #duflerst wiinschenswert ist, scheint die Benutzung der
unkritischen Edition in diesem Zusammenhang vertretbar. Zudem handelt es sich
bei der hier vorliegenden Arbeit nicht um eine wortgeschichtliche, sondern um eine
geistes- bzw. mentalitétsgeschichtliche Arbeit. Dariiberhinaus sind auch in jiingster
Zeit einige Publikationen erschienen, die den Umgang mit den Texten in der
Patrologia Latina erleichtern, ja auch eine Geschichte der Handschriften bzw.
Stemmata liefern. Zu erwihnen sind hier gerade fiir die karolingischen Exegeten,
zu denen es so gut wie keine kritischen Editionen gibt, die Forschungen von
Michael M. Gorman und Burton van Name Edwards®. Erginzend ist noch
anzumerken, daB in der hier vorliegenden Untersuchung grundsitzlich nur
gedruckte Quellen also Editionen herangezogen wurden.

87 Migne: Patrologiae.

Zur Editionsproblematik gerade fiir die Karolingerzeit vgl. Chazelle: Introduction, S. 6-7.
Siehe Literaturverzeichnis.



