Judischer Verlag

Leseprobe

Dachs, Gisela
Jiidischer Almanach Musik

© Judischer Verlag
978-3-633-54279-6









JUDISCHER
ALMANACH

der Leo Baeck Institute

4o

Musik

Herausgegeben von Gisela Dachs
im Auftrag des
Leo Baeck Instituts Jerusalem

Judischer Verlag
im Suhrkamp Verlag



Gefordert durch Nordelbisches Missionszentrum (NMZ), Nahostreferat,
Referat fiir christlich-jiidischen Dialog
Im Dialog. Evangelischer Arbeitskreis fiir das christlich-jiidische Gesprich
in Hessen und Nassau

@ Bundesministerium
des Innern

aufgrund eines Beschlusses
des Deutschen Bundestages

Redaktionelle Beratung: Irene Aue-Ben-David und Na’ama Sheffi
Umschlagabbildung: Vered Navon

Das Leo Baeck Institut (LBI) ist benannt nach der Symbolfigur der deutschen Judenheit im
20. Jahrhundert und besitzt Zentren in New York, London und Jerusalem sowie eine Wissen-
schaftliche Arbeitsgemeinschaft in Deutschland. Es wurde 1955 in Jerusalem gegriindet, um
die Geschichte und Kultur des deutschen und zentraleuropiischen Judentums zu erforschen
und zu dokumentieren.

Seit 1993 gibt das Leo Baeck Institut Jerusalem den Jiidischen Almanach heraus. Dies kniipft an
eine alte Tradition an, die durch den Nationalsozialismus gewaltsam abgeschnitten wurde.
Erstmals erschien ein Jiidischer Almanach im Jahre 1902.

Leo Baeck Institute:

Jerusalem: 33 Bustenai Street, Jerusalem 93229, Israel; www.leobaeck.org
London: 2™ Floor, Arts Two Building, Queen Mary University of London, Mile End Road,
London E1 4NS, UK; www.leobaeck.co.uk
New York: 15 West 16" Street, New York, NY 10011, USA; www.lbi.org
Freunde und Forderer des LBI: LiebigstraB3e 24, Frankfurt 60323

Erste Auflage 2016
© fiir diese Zusammenstellung Jiidischer Verlag im Suhrkamp Verlag;
fiir die einzelnen Beitrige bei den Autorinnen und Autoren
© fiir die Abbildungen Vered Navon
Berlin 2016
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werks darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Satz: Satz-Offizin Hiimmer GmbH, Waldbiittelbrunn
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany
ISBN 978-3-633-54279-6



INHALT

Zudiesem Almanach . ... ... ... ... ... ....

HEIDY ZIMMERMANN  Was ist jiidisch an jiidischer

THOMAS GERLICH UND HEIDY ZIMMERMANN
Nah und fern zugleich. Ein Gesprich iiber Musik
und Identitdt zwischen Gyorgy Ligeti und Mauricio
Kagel . ... ...

MARK KLIGMAN  Musik und Judentum . .......

SHOSHANA LIESSMANN Horner, Leiern, Kriegs-
geheul. Was uns die Bibel iiber die Musik im Alten

Israel (nicht) verrat . ... .................

TINA FRUHAUF  Ein Instrument und seine Folgen:
Die Orgel in der deutsch-jiidischen Kultur . . . . .

ROBERT DACHS Wiener Publikumslieblinge —
vertrieben, ermordet, unsterblich . .. ... ... ..

LEO TREITLER Max Raabe in Israel:
Lebendiges Erinnern . . . ................

RUTH FRENK »Freizeitgestaltung«: Musik in
Theresienstadt (1942-1944) .. ... ..........

16

29

45

54

04

81

97



IRIT YOUNGERMAN »Geidchtete Musik dirigiert von
einem Fliichtling«: Mahlers Sinfonien im
Programm des Palestine Orchestra vor und
wihrend des Zweiten Weltkriegs .. ......... 116

NA’AMA SHEFFI Die Grenzen der Zensur: Musik,
Shoah und Liberalismus .. ... ............ 129

JOEL E. RUBIN »Aufgeschlossen und respektvoll«:
Klezmer als Teil der jidischen Alternativszene in
Deutschland im frithen 21. Jahrhundert . ... ... 139

OFER WALDMAN Israelische Musiker in

Deutschland — ein lohnenswertes Nachhorchen? . 154

DAVID WITZTHUM  Das Kostbarste der Jeckes-Seele:
die Kammermusik .. ............ ... .... 163

AVIV LIVNAT »Nicht so sehr im bewussten Leben,
aber vielleicht in den Werken«:
Gedankenspazierginge mit dem Komponisten
Abel Ehrlich (191§-2003) . ... ... ... ... ... 174

MOTTI REGEV  (Israelischer) Pop-Rock: Elektrische
Gitarren, dsthetischer Kosmopolitismus und
kulturelle Eigenart . .. .................. 184

DORON RABINOVICI Der Klang eines jungen
Tel Aviv . . ... ... . 205§

EDWIN SEROUSSI  Jiidische Musiker in der
islamischen Welt ... ................... 209



STUART J. HECHT McCarthy gegen Mostel:
Ein jiidischer Broadwaystar tiberlebt die Schwarze
Liste . ... ... .. .. ... 226

TAD HERSHORN Jazz, Juden und Afroamerikaner . 238

OREN ROMAN UND SUSANNE ZEPP
Jiddischer Tango .. ....... ... ... .. .... 251

HANNO LOEWY »We are giving them Treblinka«:
Punk und Jewish Radical . . ... ... ......... 260

Zu den Autorinnen und Autoren . ... ......... 271



Fiir meinen Bruder
Robert Dachs (1955-2015)



ZU DIESEM ALMANACH

Welchen Beruf hat ein jiidischer Neueinwanderer aus der
ehemaligen Sowjetunion, wenn er bei seiner Ankunft am
Flughafen in Israel keinen Geigenkasten unterm Arm tragt?
Die richtige Antwort lautet: Er ist Pianist. Musiker gilt als
ein juidischer Beruf. Wihrend sprachliche Hiirden oftmals
nur schwer iiberwindbar sind, hat die Sprache der Noten
und Klinge den klaren Vorteil, eine universale, transpor-
tierbare zu sein — eine, die sich im Gepick iiberall hin mit-
nehmen lisst. Schon die biblischen Instrumente verweisen
aufeine uralte Tradition im Judentum. Musik verbindet am
Shabbat und an Feiertagen; sie spendete dartiber hinaus
Trost und Hoffnung in schwierigen Zeiten.

Dieser Almanach ist diesem weitgefassten Thema gewid-
met und setzt sich dabei auch mit den Grenzen auseinander,
an die man st663t, wenn es um die Definition jidischer Mu-
sik geht. Bei liturgischen Synagogengesingen scheint dies
noch klar, aber wie steht es mit den Werken jiidischer Kom-
ponisten, Textdichter sowie deren Interpreten? Inwiefern
spielt die eigene Herkunft eine Rolle bei dem Schaffens-
drang? Ist Musik, die unter grauenhaften Umstinden der
Verfolgung entstanden ist, eine judische? In ihrem Eroff-
nungsbeitrag versucht Heidy Zimmermann darauf Antwor-
ten zu geben. Sie betont, dass »jiidische Musik« keinesfalls
als Einheit beschrieben werden koénne und sieht das Faszi-
nierende vielmehr an threr Heterogenitit, ja Gegensitzlich-
keit und manchmal einmaligen Vielstimmigkeit.

Uber diese Fragen und ihr eigenes Verhiltnis zum Juden-

tum haben sich im November 1990 zwei der profiliertesten

9



Komponisten des 20. Jahrhunderts unterhalten: Gyorgy
Ligeti und Mauricio Kagel. Wir drucken dieses bisher un-
veroftentlichte Gesprich hier erstmals ab.

Eindeutiger liegen die Dinge bei der Forschung nach mu-
sikalischen Wurzeln in den Heiligen Schriften. In seinem
Artikel befasst sich Mark Kligman mit der Musik von Ju-
den in der Hebriischen Bibel, beim Aufbau Jerusalems als
Zentrum des jiidischen Volkes und in den verschiedenen
Regionen der Diaspora. Er beschreibt, wie sich zahllose Bei-
spiele dafiir finden lassen, dass der Musik in entscheidenden
Momenten des religidsen Lebens eine grole Bedeutung
zukam. Aus jener Zeit gibt es keine iiberlieferten konkre-
ten melodischen Spuren. Shoshana Liessmann hat versucht,
ein Klangbild vom damaligen Musikschaffen zu erstellen.
Sie ist sich aber nicht sicher, ob es im 21. Jahrhundert tat-
sichlich gelingen kann, sich in die musikalische Welt des
biblischen Menschen einzufiihlen, der — die Stille der Wiis-
te und die gottliche Macht fiirchtend — sang, tanzte und mu-
sizierte.

Bis ins 19. Jahrhundert hinein waren Gesinge allein miind-
lich tradiert worden. Tina Frithauf beschreibt, wie die kan-
toriale Improvisationskunst allmihlich in den Hintergrund
trat und feststehenden Melodien wich. Eines der deutlichs-
ten Anzeichen eines neuen musikalischen Selbstverstind-
nisses war die Orgel als Begleit- oder Soloinstrument, was
wiederum — als Symbol der Reform — die Abgrenzung zwi-
schen traditionellem und modernem Gottesdienst markier-
te. Obwohl ihr Status in der jlidischen Liturgie immer um-
stritten war, setzte sie neue musikalische Entwicklungen in
Gang. Mit der Zerstorung der Synagogen in der Reichspo-
gromnacht 1938 fand die jiidische Orgelkultur im deutsch-
sprachigen Raum ein abruptes Ende. Spuren dieser Kultur
finden sich noch in den Vereinigten Staaten, wo Orgelmu-

I0



sik bis heute ein wesentlicher Bestandteil im Gottesdienst
reformierter und liberaler Gemeinden ist.

Die Nazis hatten nicht nur die Juden ermordet, sondern
auch versucht, deren kiinstlerisches Erbe zu vernichten.
In manchen Fillen erwies sich das als schwierig. Das zeigt
der Fall der Wiener Populirkultur, die — wie Robert Dachs
darlegt — iiberwiegend von judischen Textdichtern, Kom-
ponisten und Interpreten tiberhaupt erst erschaffen wurde.
Da sich ihre beliebte Musik nicht verbannen liel3, mussten
die Namen der Schépfer von den Notenblittern und Pro-
grammbheften verschwinden.

Die vergessene Tradition der Kabaretts, Varietés und Tanz-
bars lasst Max Raabe wieder aufleben, wenn er im Stil der
Goldenen Zwanziger einstige Ohrwiirmer singt. Das fithr-
te ihn auch nach Israel. Uber diese Konzertreise schreibt
der amerikanische Musikwissenschaftler Leo Treitler, der —
selbst noch in Deutschland geboren — mit seiner Familie
vor den Nazis gefliichtet war.

Wie im Konzentrationslager Theresienstadt Musiker die
Kraft fanden, kiinstlerisch titig zu sein, damit beschiftigt
sich Ruth Frenk. Sie beschreibt die Fiille an Werken, die un-
ter unsiglichem Leid entstanden sind, und fragt sich, inwie-
weit es Uberhaupt moglich ist, diese angemessen in der Ge-
genwart zu interpretieren.

Wihrend das Judentum in Europa bereits dem Untergang
geweiht war, entstand 1936 in Palistina das spitere israe-
lische Philharmonieorchester. Sein ziligiger Aufbau vor dem
Zweiten Weltkrieg war eine aulerordentliche Erfolgsge-
schichte. Man nahm damals Musikstiicke ins Programm,
die auf dem Alten Kontinent nicht mehr gespielt werden
durften, darunter vor allem auch Werke von Gustav Mah-
ler. Irit Youngerman beschreibt die ambivalenten Gefiihle
der Bevolkerung im Hinblick auf den berithmten jiidischen

I1



Komponisten, der in ihren Augen zum Inbegrift der Assi-
milation geworden war.

Ein ganz anderer Fall ist der Umgang mit Richard Wagner.
Seine Musik, die mit antisemitischem Gedankengut assozi-
iert wird, wird in Israel immer noch weitgehend boykot-
tiert. Uber diese »freiwillige Zensur« — aus Respekt vor
Uberlebenden — schreibt Na’ama Sheffi.

Spricht man von jiidischer Musik, denken viele zunichst
einmal an Klezmer-Musik. Das Thema wird heute in erster
Linie unter dem Aspekt diskutiert, dass auch nichtjiidische
Deutsche sie spielen und lieben. In seinem Beitrag betrach-
tet Joel E. Rubin die Klezmerszene mit einem differenzier-
teren Blick und analysiert, wie es moglich werden konnte,
dass heute judische und nichtjiidische Deutsche, Amerikaner
und andere in Deutschland lebende Auslinder, die allesamt
in der Klezmerszene des frithen 21. Jahrhunderts aktiv sind,
sich austauschen und miteinander Musik machen kénnen.
Dass Musiker aus aller Welt in Scharen nach Deutschland
stromen, verwundert Ofer Waldman nicht. Er erklart das —
bei klassischer Musik — unter anderem mit den geradezu pa-
radiesischen Tarifvertrigen, die sich noch aus den Zeiten
des Wirtschaftswunders in unsere Gegenwart gerettet ha-
ben. Zudem berichtet der Israeli tiber seine personlichen Er-
fahrungen als Orchestermusiker in Deutschland.

Uber ganz besondere musikalische Treffen in Israel schreibt
David Witzthum, der sich in seiner Freizeit seit zwanzig
Jahren mit anderen Jeckes (aus Deutschland stammenden jii-
dischen Einwanderern) oder Nachkommlingen von Jeckes
der Kammermusik widmet. An dieser schmalen Briicke, die
in die alte Heimat zuruickfiihrte, hielten viele der fritheren
Jeckes einst fest. Sie dachten dabei wehmiitig an ein Europa,
das es in Wirklichkeit in vielerlei Hinsicht so niemals gege-
ben hatte.

12



Aus Deutschland stammte auch Abel Ehrlich, der 1934
nach dem Abitur in Kénigsberg zunichst nach Jugoslawien
gefliichtet war und 1939 noch rechtzeitig eine Einwande-
rungserlaubnis fiir Paldstina erhielt. Mit tiber 3000 Kom-
positionen zidhlte er zu den fruchtbarsten Musikschaften-
den in Israel. Er schuf Werke fiir Chor, Sinfonieorchester
und verschiedene Kammerensembles sowie viele Solostii-
cke. Aviv Livnat erzdhlt aus einer personlichen Perspektive
von seinem einstigen Lehrmeister.

Lingst gibt es heute aber auch eine starke und ausdifferen-
zierte Pop-Musikszene in Israel. Motti Regev schreibt iiber
die Entwicklung und Besonderheiten des israelischen Rock,
in dem die elektrische Gitarre von Anfang an eine wichtige
Rolle spielte — angereichert mit orientalisch-mediterranen
Klangfarben, die der arabischen Bouzouki nachempfunden
sind.

Doron Rabinovici stimmt anschliefend ein Lob an auf die
israelische Indie-Band Acollective, deren Sound er als »Stim-
me eines Milieus im postmodernen und postnationalen Tel
Aviveschitzt. Verschwiegen werden darf nicht, dass es sich
bei den Griindern um seine beiden Neffen handelt, deren
Karriere sich in eine Familientradition einbettet, die von
Musik durchwoben ist.

Der heutige Konflikt im Nahen Osten verleitet oftmals zu
der Annahme, jiidische und islamische Kulturen seien per
se unvertriglich. Doch haben die meisten Juden seit dem
Aufkommen des Islams und bis ins 15. Jahrhundert in den
riesigen arabischen und persischen und spiter in den osma-
nischen Reichen gelebt, was auch zu einem fruchtbaren kul-
turellen Austausch besonders in der Musik fiithrte. Uber die
Rolle von Juden als Bewahrer der musikalischen Traditio-
nen in den islamischen Landern bis in unsere Zeit, weill Ed-
win Seroussi zu berichten.

13



Jenseits des Atlantiks fanden im 20. Jahrhundert judische
Amerikaner auf den Broadwaybiihnen eine neue Heimat.
Allerdings wehrten sich Nationalisten gegen die Integra-
tion anderer ethnischer Gruppen, auch Juden, die sie be-
sonders in den Jahren nach den Weltkriegen mit den ge-
firchteten Kommunisten gern in einen Topf warfen. Stuart
J. Hecht erzihlt von der Karriere des legendiren Theater-
stars Zero Mostel, die im Schatten der Schwarzen Liste statt-
fand.

Judische Nordamerikaner, die es nach ihrer Einwanderung
in die Stidte und damit in die Modernitit, gezogen hatte,
sollten auch den Jazz in der ersten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts dauerhaft beeinflussen. Viele von ihnen waren Ame-
rikaner der ersten Generation, sie wurden Songschreiber,
Musiker, Entertainer, besonders in New York, wo sie direkt
mit den afroamerikanisch geprigten Genres in Bertihrung
kamen. In seinem Beitrag befasst sich Tad Hershorn mit die-
ser produktiven, wenn auch nicht konfliktfreien Beziehung
zwischen amerikanischen Juden und Afroamerikanern.

Es existiert wohl kaum eine musikalische Stilrichtung, der
Juden nicht irgendwie ihren Stempel aufgedriickt hatten.
So die jiidischen Einwanderer in Siidamerika, wo sie zur
Entstehung des jiddischen Tangos beitrugen. Oren Roman
und Susanne Zepp erzihlen seine Geschichte.

Wer wiederum von seiner Herkunft explizit Abstand neh-
men wollte, das waren oft jiidische Protagonisten des Punk.
Hanno Loewy weist darauf hin, dass sie erst in den letzten
Jahren als »jiidische Punker« ins Rampenlicht geholt wur-
den, ob sie es wollten oder nicht. In seinem Text iiber Je-
wish Radicals geht er auf die Querbeziehungen zwischen
intellektuellem jidischen Underground, Beat Poeten und
musikalischem Radikalismus — nicht nur in den USA, son-
dern auch in England, Frankreich und Deutschland — ein.

14



Was die vorliegende Sammlung von Texten auszeichnet,
die alles andere als einen Vollstandigkeitsanspruch erheben
mochte, ist, dass hier, neben Experten und Kennern, auch
viele aktive Musiker — oft in einer Person —zur Feder gegrif-
fen haben, um iiber ihre Ti4tigkeiten und Leidenschaften zu
reflektieren.

Die Bilder stammen von Vered Navon. Sie hat fiir diesen
Almanach Verkehrsinseln in der israelischen Stadt Rosh
Ha’ayn fotografiert, die mit Skulpturen von Musikinstru-
menten ausgestattet wurden.

Gisela Dachs
Jerusalem / Tel Aviv

I3



HEIDY ZIMMERMANN
WAS IST JUDISCH
AN JUDISCHER MUSIK?

Spricht man iiber Musik in Hinblick auf das Judentum,
steht unweigerlich die Frage nach einer »jidischen Musik«
im Raum. Kaum ein Begrift ist so vielschichtig und einer
so wechselhaften Konjunktur unterworfen wie dieser. In
den letzten Jahrzehnten hat beispielsweise der weitreichen-
de Klezmerboom das Verstindnis geprigt, und unzihlige
Festivals, Konzerte, Publikationen und Forschungsprojek-
te haben mit dem Etikett »jiidische Musik« oder »jlidische
Musiker« Eindeutigkeit suggeriert, jedoch letztlich eher
zur Verwischung von Konturen beigetragen. Die Biennale
Bern stellte im Herbst 2001 mit einem ungewd&hnlich breit-
geficherten Programm »jidische Musik« zur Diskussion,
setzte aber ein markantes Fragezeichen hinter den Begriff.
Alexander Ringer, der aus Berlin in die USA emigrierte
Musikwissenschaftler, der sich ein Forscherleben lang
in einschligigen Arbeiten mit der Thematik auseinander-
gesetzt hat, betonte dort, dass er die Einladung fiir einen
Vortrag bei dieser Biennale nur dank diesem Fragezeichen
angenommen habe. In den Jahren seither ist die Katego-
rie »jiidische Musik« im Zuge einer neuen affirmativen
Ethnisierung und in einer zunehmend globalisierten Welt
so selbstverstandlich geworden, dass sie auf der pluralisti-
schen Karte von der Weltmusik als eine Landschaft unter
vielen aufscheint. Gleichzeitig ist diese Landschaft eine
auBergewohnlich vielfiltige und schichtenreiche, und die
Frage bleibt aktuell: was kann jidisch sein an Musik,

16



und welche Rolle spielt Musik in der Geschichte der Ju-
den?

Der Begrift »jiidische Musik« ist erstaunlich jung. Er taucht
in den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts im Rahmen der
allgemeinen Debatte iiber »jidische Kultur« auf, die nach
dem Ersten Weltkrieg immer intensiver gefithrt wird und
unter den politischen Repressalien in den 1930er Jahren kul-
miniert. Die Ursache fiir diese vergleichsweise spite Be-
griffsbildung liegt unter anderem darin, dass die hebriische
Sprache keinen abstrakten Oberbegriff fiir Musikalisches
kennt und das Lehnwort »musiqa« nur fiir Theoretisches
verwendet hat, wihrend der traditionelle Alltag selbstver-
standlich von musikalischer Praxis, von »Singen« und »Spie-
len« erfiillt war. Die Debatte tiber »jiidische Musik« bewegt
sich daher im Spannungsfeld zwischen westlicher Kunst-
musik und den funktional gebundenen Bereichen von Folk-
lore und liturgischem Gesang.

Im Emanzipationsprozess des europiischen Judentums seit
dem 19. Jahrhundert spielte die Musik eine zentrale Rolle,
bot sie doch — als vermeintlich universale Sprache — von al-
len Kiinsten die beste Aussicht auf eine erfolgreiche Integra-
tion. Dass gerade die Musik fiir die Juden auch zu einem
identititsstiftenden Faktor werden konnte, hingt mit ihrer
prinzipiellen Abstraktheit zusammen; Musik per se trans-
portiert ja im Gegensatz zur bildenden Kunst keine Bilder
und im Gegensatz zur Literatur keine Begriffe. Diese prin-
zipielle Abstraktheit der Musik macht das Medium aber
auch offen fiir die Zuschreibung von Bedeutungen und sym-
bolischen Wendungen, nicht nur iiber beigegebene Texte
und Titel, sondern auch auf der Ebene der Tone. Daher ha-
ben sich sowohl der Kulturzionismus als auch national ori-
entierte Fraktionen des Judentums von Anfang an auf die
Musik als einheitsstiftende GroBe berufen. Aus dieser natio-

17



nal orientierten Perspektive schien das Bediirfnis nach einer
»Musikgeschichte der Juden« oder einer »Geschichte der jii-
dischen Musik¢, analog zu zeitgendssischen europiischen
Modellen, naheliegend zu sein. Wurde bis dahin das Thema
»Musik und Juden« in erster Linie religios und lebenswelt-
lich betrachtet, so ging es nun um die Konstruktion einer
kontinuierlichen Geschichte von den biblischen Urspriin-
gen bis zur Kunstmusik des 20. Jahrhunderts. Das Narrativ
dieser Geschichte schreitet in Jahrtausend- und Jahrhundert-
schritten von mythischer Vorzeit (Jubal als Erfinder der Mu-
sik, das Meereslied von Mose, Mirjam und den »Kindern
[srael«, Psalmen Davids) tiber einzelne schriftliche Zeugnis-
se im Mittelalter (Obadja der Proselyt) und Salomone Rossi
als erstem Komponisten der Neuzeit bis zu Exponenten
der Emanzipation (Giacomo Meyerbeer, Felix Mendels-
sohn, Jacques Offenbach). Fortgesetzt wird die Geschichte
in Osteuropa mit der Lancierung einer »neuen jlidischen
Musikg, einer Nationalmusik im Zeichen »jiidischer Renais-
sance«, die schlieBlich im Mandatsgebiet Palistina in den
»mediterranen Stil« miindet und im Staat Israel oder in den
jidischen Communities von Amerika sich der Gegenwart
nihert.!

Mit diesem Narrativ geht einerseits die Primisse einer be-
sonderen Affinitit von Juden und Musik einher, anderer-
seits liegt ihm ein mehrschichtiger Paradigmenwechsel zu-
grunde, dessen zentrale Komponenten nur teilweise ins
Bewusstsein treten: Musik und Gesang waren im Judentum
iiber die Jahrhunderte hinweg eine der miindlichen Uber-
lieferung vorbehaltene Angelegenheit, wurden als solche
bewusst gepflegt und in einer zeitlosen Sphire der Tradi-
tion bewahrt. Mit dem Wechsel in die Schriftlichkeit mu-
sikalischer Notation erfolgt ein Schub der Historisierung
und Rationalisierung, aber auch der Sikularisierung und

18



der kulturellen Offnung. Musikalische Aktivititen sind
nun nicht mehr nur eine Sache des Kollektivs und der Tra-
dition, sondern sie werden zur Manifestation herausragen-
der Personlichkeiten. Wihrend der Wiener Oberkantor Sa-
lomon Sulzer sich als Singer von Schubertliedern ebenso
profilieren konnte wie als Komponist von mehrstimmigen
Synagogengesingen, wihlten manche seiner Zeitgenossen
den Schritt in die Assimilation, um in der Mehrheitsgesell-
schaft ihren Weg zu machen. So schien bis gegen Ende des
19. Jahrhunderts die Etablierung im europiischen Musik-
leben immerhin moglich, auch wenn sie, wie im Fall des
Geigers Joseph Joachim oder — noch prominenter — von
Gustav Mabhler, nicht selten mit der Taufe erkauft werden
musste. Dass gleichzeitig im Zeichen eines zunehmend mi-
litanten Antisemitismus den Juden eigene Kreativitit abge-
sprochen und ihre Teilhabe an der Mehrheitskultur infra-
ge gestellt wurde, 16ste wiederum eine Gegenbewegung
hin zu einem neuen jlidischen Selbstbewusstsein aus. Die
Historikerin Shulamit Volkov hat diese Entwicklung als
»Dynamik der Dissimilation« beschrieben, eine Entwick-
lung, die gruppenintern eine weitgehende Anerkennung ei-
nes pluralistischen Judentums mit sich brachte.?

Auf dem Gebiet der Musik hat bekanntlich Richard Wag-
ners Schrift Das Judenthum in der Musik (1850/1869) eine
katalysierende Wirkung gehabt.? Der lange Schatten dieses
Pamphlets hat nicht nur fiir Jahrzehnte antisemitische In-
vektiven genihrt, sondern auch jiidische Musiker und Mu-
sikforscher immer wieder zu Stellungnahmen gezwungen.
Wihrend die einen Wagners Motiv, den Neid auf seine er-
folgreichen jiidischen Kollegen (allen voran Meyerbeer)
durchschauten und seinen Antisemitismus als Konkurrenz-
problem zu ignorieren bereit waren, versuchten andere sei-
ne Schmihungen zu widerlegen und dem Thema »Juden-

19



tum in der Musik« eine positive Richtung zu geben. Jidi-
sche Wagnerianer tendierten dazu, den Ideologen und sei-
ne Musik strikt voneinander zu trennen, gleichwohl geben
Wagner-Auffithrungen in Israel noch immer zu heftigen
Auseinandersetzungen Anlass. So erscheint der Fall Wagner
bis heute als unumginglich, und seine Schrift wird unwei-
gerlich in jede Auseinandersetzung mit »jiidischer Musike
hineinzitiert.

Der Begriff »jidische Musik« selbst ist so vieldeutig, dass je-
de Anniherung an das Thema eine gleichermalen klirende
wie differenzierende Definition erfordert. Wenn »jiidische
Musike« so viel meint wie »Musik der Juden« bzw. »von Ju-
den praktizierte Musike, dringen sich unmittelbar Fragen
auf, die auch Kunst und Literatur betreffen: Wer ist ein Ju-
de, bzw. wer versteht sich noch als Jude angesichts des kom-
pliziert gewordenen Verhiltnisses von Nationalitit und
Religion? Wie konstituiert sich jidische Identitit in der
Diaspora und iiber die Zeiten hinweg, wenn Sprache, Ter-
ritorium und Lebensgewohnheiten nur noch bedingt eini-
gende Faktoren sind? Aufgrund des beschleunigten Siku-
larisierungsprozesses ist eine Eingrenzung auf »Musik der
Juden« vollends fragwiirdig, lduft die Zuschreibung doch
darauf hinaus, jiidische Identitit auf das Kriterium der Her-
kunft zu reduzieren. Ebenso problematisch ist der Impuls,
musikalische Produktion und Praxis in Israel umstandslos
in eine Geschichte jiidischer Musik einzuschreiben. Auch
der Versuch, »jiidische Musik« tiber inhaltliche Aspekte zu
definieren, bezogen auf artifizielle Musik etwa iiber die
Verwendung von Themen und Motiven aus der jiidischen
Geschichte und Religion, von traditionellen Melodien oder
von Texten in hebriischer Sprache bzw. jlidischen Dialek-
ten, fithrt keineswegs zu Eindeutigkeit. Man kann durch-
aus Verstindnis autbringen fiir den Wunsch, die Vertonung

20



