
Jüdischer Verlag
Leseprobe

Dachs, Gisela
Jüdischer Almanach Musik

© Jüdischer Verlag
978-3-633-54279-6







JÜDISCHER
ALMANACH

der Leo Baeck Institute

Musik
Herausgegeben von Gisela Dachs

im Auftrag des
Leo Baeck Instituts Jerusalem

Jüdischer Verlag
im Suhrkamp Verlag



Gefördert durch Nordelbisches Missionszentrum (NMZ), Nahostreferat,
Referat für christlich-jüdischen Dialog

Im Dialog. Evangelischer Arbeitskreis für das christlich-jüdische Gespräch
in Hessen und Nassau

Redaktionelle Beratung: Irene Aue-Ben-David und Na’ama Sheffi
Umschlagabbildung: Vered Navon

Das Leo Baeck Institut (LBI) ist benannt nach der Symbolfigur der deutschen Judenheit im
20. Jahrhundert und besitzt Zentren in New York, London und Jerusalem sowie eine Wissen-
schaftliche Arbeitsgemeinschaft in Deutschland. Es wurde 1955 in Jerusalem gegründet, um
die Geschichte und Kultur des deutschen und zentraleuropäischen Judentums zu erforschen
und zu dokumentieren.

Seit 1993 gibt das Leo Baeck Institut Jerusalem den Jüdischen Almanach heraus. Dies knüpft an
eine alte Tradition an, die durch den Nationalsozialismus gewaltsam abgeschnitten wurde.
Erstmals erschien ein Jüdischer Almanach im Jahre 1902.

Leo Baeck Institute:
Jerusalem: 33 Bustenai Street, Jerusalem 93229, Israel; www.leobaeck.org

London: 2nd Floor, Arts Two Building, Queen Mary University of London, Mile End Road,
London E1 4NS, UK; www.leobaeck.co.uk

New York: 15 West 16th Street, New York, NY 10011, USA; www.lbi.org
Freunde und Förderer des LBI: Liebigstraße 24, Frankfurt 60323

Erste Auflage 2016
© für diese Zusammenstellung Jüdischer Verlag im Suhrkamp Verlag;

für die einzelnen Beiträge bei den Autorinnen und Autoren
© für die Abbildungen Vered Navon

Berlin 2016
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werks darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme

verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.
Satz: Satz-Offizin Hümmer GmbH, Waldbüttelbrunn

Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany

ISBN 978-3-633-54279-6



INHALT

Zu diesem Almanach . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

heidy zimmermann Was ist jüdisch an jüdischer
Musik? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

thomas gerlich und heidy zimmermann

Nah und fern zugleich. Ein Gespräch über Musik
und Identität zwischen György Ligeti und Mauricio
Kagel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 29

mark kligman Musik und Judentum . . . . . . . . 45

shoshana liessmann Hörner, Leiern, Kriegs-
geheul. Was uns die Bibel über die Musik im Alten
Israel (nicht) verrät . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54

tina frühauf Ein Instrument und seine Folgen:
Die Orgel in der deutsch-jüdischen Kultur . . . . . 64

robert dachs Wiener Publikumslieblinge –
vertrieben, ermordet, unsterblich . . . . . . . . . . . 81

leo treitler Max Raabe in Israel:
Lebendiges Erinnern . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 97

ruth frenk »Freizeitgestaltung«: Musik in
Theresienstadt (1942-1944) . . . . . . . . . . . . . . . 108



irit youngerman »Geächtete Musik dirigiert von
einem Flüchtling«: Mahlers Sinfonien im
Programm des Palestine Orchestra vor und
während des Zweiten Weltkriegs . . . . . . . . . . . 116

na’ama sheffi Die Grenzen der Zensur: Musik,
Shoah und Liberalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . 129

joel e. rubin »Aufgeschlossen und respektvoll«:
Klezmer als Teil der jüdischen Alternativszene in
Deutschland im frühen 21. Jahrhundert . . . . . . . 139

ofer waldman Israelische Musiker in
Deutschland – ein lohnenswertes Nachhorchen? . 154

david witzthum Das Kostbarste der Jeckes-Seele:
die Kammermusik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163

aviv livnat »Nicht so sehr im bewussten Leben,
aber vielleicht in den Werken«:
Gedankenspaziergänge mit dem Komponisten
Abel Ehrlich (1915-2003) . . . . . . . . . . . . . . . . . 174

motti regev (Israelischer) Pop-Rock: Elektrische
Gitarren, ästhetischer Kosmopolitismus und
kulturelle Eigenart . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184

doron rabinovici Der Klang eines jungen
Tel Aviv . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 205

edwin seroussi Jüdische Musiker in der
islamischen Welt . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209



stuart j. hecht McCarthy gegen Mostel:
Ein jüdischer Broadwaystar überlebt die Schwarze
Liste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226

tad hershorn Jazz, Juden und Afroamerikaner . 238

oren roman und susanne zepp

Jiddischer Tango . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 251

hanno loewy »We are giving them Treblinka«:
Punk und Jewish Radical . . . . . . . . . . . . . . . . . 260

Zu den Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . 271



Für meinen Bruder
Robert Dachs (1955-2015)



ZU DIESEM ALMANACH

Welchen Beruf hat ein jüdischer Neueinwanderer aus der
ehemaligen Sowjetunion, wenn er bei seiner Ankunft am
Flughafen in Israel keinen Geigenkasten unterm Arm trägt?
Die richtige Antwort lautet: Er ist Pianist. Musiker gilt als
ein jüdischer Beruf. Während sprachliche Hürden oftmals
nur schwer überwindbar sind, hat die Sprache der Noten
und Klänge den klaren Vorteil, eine universale, transpor-
tierbare zu sein – eine, die sich im Gepäck überall hin mit-
nehmen lässt. Schon die biblischen Instrumente verweisen
auf eine uralte Tradition im Judentum. Musik verbindet am
Shabbat und an Feiertagen; sie spendete darüber hinaus
Trost und Hoffnung in schwierigen Zeiten.
Dieser Almanach ist diesem weitgefassten Thema gewid-
met und setzt sich dabei auch mit den Grenzen auseinander,
an die man stößt, wenn es um die Definition jüdischer Mu-
sik geht. Bei liturgischen Synagogengesängen scheint dies
noch klar, aber wie steht es mit den Werken jüdischer Kom-
ponisten, Textdichter sowie deren Interpreten? Inwiefern
spielt die eigene Herkunft eine Rolle bei dem Schaffens-
drang? Ist Musik, die unter grauenhaften Umständen der
Verfolgung entstanden ist, eine jüdische? In ihrem Eröff-
nungsbeitrag versucht Heidy Zimmermann darauf Antwor-
ten zu geben. Sie betont, dass »jüdische Musik« keinesfalls
als Einheit beschrieben werden könne und sieht das Faszi-
nierende vielmehr an ihrer Heterogenität, ja Gegensätzlich-
keit und manchmal einmaligen Vielstimmigkeit.
Über diese Fragen und ihr eigenes Verhältnis zum Juden-
tum haben sich im November 1990 zwei der profiliertesten

9



Komponisten des 20. Jahrhunderts unterhalten: György
Ligeti und Mauricio Kagel. Wir drucken dieses bisher un-
veröffentlichte Gespräch hier erstmals ab.
Eindeutiger liegen die Dinge bei der Forschung nach mu-
sikalischen Wurzeln in den Heiligen Schriften. In seinem
Artikel befasst sich Mark Kligman mit der Musik von Ju-
den in der Hebräischen Bibel, beim Aufbau Jerusalems als
Zentrum des jüdischen Volkes und in den verschiedenen
Regionen der Diaspora. Er beschreibt,wie sich zahllose Bei-
spiele dafür finden lassen, dass der Musik in entscheidenden
Momenten des religiösen Lebens eine große Bedeutung
zukam. Aus jener Zeit gibt es keine überlieferten konkre-
ten melodischen Spuren. Shoshana Liessmann hat versucht,
ein Klangbild vom damaligen Musikschaffen zu erstellen.
Sie ist sich aber nicht sicher, ob es im 21. Jahrhundert tat-
sächlich gelingen kann, sich in die musikalische Welt des
biblischen Menschen einzufühlen, der – die Stille der Wüs-
te und die göttliche Macht fürchtend – sang, tanzte und mu-
sizierte.
Bis ins 19. Jahrhundert hinein waren Gesänge allein münd-
lich tradiert worden. Tina Frühauf beschreibt, wie die kan-
toriale Improvisationskunst allmählich in den Hintergrund
trat und feststehenden Melodien wich. Eines der deutlichs-
ten Anzeichen eines neuen musikalischen Selbstverständ-
nisses war die Orgel als Begleit- oder Soloinstrument, was
wiederum – als Symbol der Reform – die Abgrenzung zwi-
schen traditionellem und modernem Gottesdienst markier-
te. Obwohl ihr Status in der jüdischen Liturgie immer um-
stritten war, setzte sie neue musikalische Entwicklungen in
Gang. Mit der Zerstörung der Synagogen in der Reichspo-
gromnacht 1938 fand die jüdische Orgelkultur im deutsch-
sprachigen Raum ein abruptes Ende. Spuren dieser Kultur
finden sich noch in den Vereinigten Staaten, wo Orgelmu-

10



sik bis heute ein wesentlicher Bestandteil im Gottesdienst
reformierter und liberaler Gemeinden ist.
Die Nazis hatten nicht nur die Juden ermordet, sondern
auch versucht, deren künstlerisches Erbe zu vernichten.
In manchen Fällen erwies sich das als schwierig. Das zeigt
der Fall der Wiener Populärkultur, die – wie Robert Dachs
darlegt – überwiegend von jüdischen Textdichtern, Kom-
ponisten und Interpreten überhaupt erst erschaffen wurde.
Da sich ihre beliebte Musik nicht verbannen ließ, mussten
die Namen der Schöpfer von den Notenblättern und Pro-
grammheften verschwinden.
Die vergessene Tradition der Kabaretts, Varietés und Tanz-
bars lässt Max Raabe wieder aufleben, wenn er im Stil der
Goldenen Zwanziger einstige Ohrwürmer singt. Das führ-
te ihn auch nach Israel. Über diese Konzertreise schreibt
der amerikanische Musikwissenschaftler Leo Treitler, der –
selbst noch in Deutschland geboren – mit seiner Familie
vor den Nazis geflüchtet war.
Wie im Konzentrationslager Theresienstadt Musiker die
Kraft fanden, künstlerisch tätig zu sein, damit beschäftigt
sich Ruth Frenk. Sie beschreibt die Fülle an Werken, die un-
ter unsäglichem Leid entstanden sind, und fragt sich, inwie-
weit es überhaupt möglich ist, diese angemessen in der Ge-
genwart zu interpretieren.
Während das Judentum in Europa bereits dem Untergang
geweiht war, entstand 1936 in Palästina das spätere israe-
lische Philharmonieorchester. Sein zügiger Aufbau vor dem
Zweiten Weltkrieg war eine außerordentliche Erfolgsge-
schichte. Man nahm damals Musikstücke ins Programm,
die auf dem Alten Kontinent nicht mehr gespielt werden
durften, darunter vor allem auch Werke von Gustav Mah-
ler. Irit Youngerman beschreibt die ambivalenten Gefühle
der Bevölkerung im Hinblick auf den berühmten jüdischen

11



Komponisten, der in ihren Augen zum Inbegriff der Assi-
milation geworden war.
Ein ganz anderer Fall ist der Umgang mit Richard Wagner.
Seine Musik, die mit antisemitischem Gedankengut assozi-
iert wird, wird in Israel immer noch weitgehend boykot-
tiert. Über diese »freiwillige Zensur« – aus Respekt vor
Überlebenden – schreibt Na’ama Sheffi.
Spricht man von jüdischer Musik, denken viele zunächst
einmal an Klezmer-Musik. Das Thema wird heute in erster
Linie unter dem Aspekt diskutiert, dass auch nichtjüdische
Deutsche sie spielen und lieben. In seinem Beitrag betrach-
tet Joel E. Rubin die Klezmerszene mit einem differenzier-
teren Blick und analysiert, wie es möglich werden konnte,
dass heute jüdische und nichtjüdische Deutsche, Amerikaner
und andere in Deutschland lebende Ausländer, die allesamt
in der Klezmerszene des frühen 21. Jahrhunderts aktiv sind,
sich austauschen und miteinander Musik machen können.
Dass Musiker aus aller Welt in Scharen nach Deutschland
strömen, verwundert Ofer Waldman nicht. Er erklärt das –
bei klassischer Musik – unter anderem mit den geradezu pa-
radiesischen Tarifverträgen, die sich noch aus den Zeiten
des Wirtschaftswunders in unsere Gegenwart gerettet ha-
ben. Zudem berichtet der Israeli über seine persönlichen Er-
fahrungen als Orchestermusiker in Deutschland.
Über ganz besondere musikalische Treffen in Israel schreibt
David Witzthum, der sich in seiner Freizeit seit zwanzig
Jahren mit anderen Jeckes (aus Deutschland stammenden jü-
dischen Einwanderern) oder Nachkömmlingen von Jeckes
der Kammermusik widmet. An dieser schmalen Brücke, die
in die alte Heimat zurückführte, hielten viele der früheren
Jeckes einst fest. Sie dachten dabei wehmütig an ein Europa,
das es in Wirklichkeit in vielerlei Hinsicht so niemals gege-
ben hatte.

12



Aus Deutschland stammte auch Abel Ehrlich, der 1934
nach dem Abitur in Königsberg zunächst nach Jugoslawien
geflüchtet war und 1939 noch rechtzeitig eine Einwande-
rungserlaubnis für Palästina erhielt. Mit über 3000 Kom-
positionen zählte er zu den fruchtbarsten Musikschaffen-
den in Israel. Er schuf Werke für Chor, Sinfonieorchester
und verschiedene Kammerensembles sowie viele Solostü-
cke. Aviv Livnat erzählt aus einer persönlichen Perspektive
von seinem einstigen Lehrmeister.
Längst gibt es heute aber auch eine starke und ausdifferen-
zierte Pop-Musikszene in Israel. Motti Regev schreibt über
die Entwicklung und Besonderheiten des israelischen Rock,
in dem die elektrische Gitarre von Anfang an eine wichtige
Rolle spielte – angereichert mit orientalisch-mediterranen
Klangfarben, die der arabischen Bouzouki nachempfunden
sind.
Doron Rabinovici stimmt anschließend ein Lob an auf die
israelische Indie-Band Acollective, deren Sound er als »Stim-
me eines Milieus im postmodernen und postnationalen Tel
Aviv« schätzt. Verschwiegen werden darf nicht, dass es sich
bei den Gründern um seine beiden Neffen handelt, deren
Karriere sich in eine Familientradition einbettet, die von
Musik durchwoben ist.
Der heutige Konflikt im Nahen Osten verleitet oftmals zu
der Annahme, jüdische und islamische Kulturen seien per
se unverträglich. Doch haben die meisten Juden seit dem
Aufkommen des Islams und bis ins 15. Jahrhundert in den
riesigen arabischen und persischen und später in den osma-
nischen Reichen gelebt,was auch zu einem fruchtbaren kul-
turellen Austausch besonders in der Musik führte. Über die
Rolle von Juden als Bewahrer der musikalischen Traditio-
nen in den islamischen Ländern bis in unsere Zeit,weiß Ed-
win Seroussi zu berichten.

13



Jenseits des Atlantiks fanden im 20. Jahrhundert jüdische
Amerikaner auf den Broadwaybühnen eine neue Heimat.
Allerdings wehrten sich Nationalisten gegen die Integra-
tion anderer ethnischer Gruppen, auch Juden, die sie be-
sonders in den Jahren nach den Weltkriegen mit den ge-
fürchteten Kommunisten gern in einen Topf warfen. Stuart
J. Hecht erzählt von der Karriere des legendären Theater-
stars Zero Mostel,die im Schatten der Schwarzen Liste statt-
fand.
Jüdische Nordamerikaner, die es nach ihrer Einwanderung
in die Städte und damit in die Modernität, gezogen hatte,
sollten auch den Jazz in der ersten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts dauerhaft beeinflussen. Viele von ihnen waren Ame-
rikaner der ersten Generation, sie wurden Songschreiber,
Musiker, Entertainer, besonders in New York,wo sie direkt
mit den afroamerikanisch geprägten Genres in Berührung
kamen. In seinem Beitrag befasst sich Tad Hershorn mit die-
ser produktiven,wenn auch nicht konfliktfreien Beziehung
zwischen amerikanischen Juden und Afroamerikanern.
Es existiert wohl kaum eine musikalische Stilrichtung, der
Juden nicht irgendwie ihren Stempel aufgedrückt hatten.
So die jüdischen Einwanderer in Südamerika, wo sie zur
Entstehung des jiddischen Tangos beitrugen. Oren Roman
und Susanne Zepp erzählen seine Geschichte.
Wer wiederum von seiner Herkunft explizit Abstand neh-
men wollte, das waren oft jüdische Protagonisten des Punk.
Hanno Loewy weist darauf hin, dass sie erst in den letzten
Jahren als »jüdische Punker« ins Rampenlicht geholt wur-
den, ob sie es wollten oder nicht. In seinem Text über Je-
wish Radicals geht er auf die Querbeziehungen zwischen
intellektuellem jüdischen Underground, Beat Poeten und
musikalischem Radikalismus – nicht nur in den USA, son-
dern auch in England, Frankreich und Deutschland – ein.

14



Was die vorliegende Sammlung von Texten auszeichnet,
die alles andere als einen Vollständigkeitsanspruch erheben
möchte, ist, dass hier, neben Experten und Kennern, auch
viele aktive Musiker – oft in einer Person – zur Feder gegrif-
fen haben, um über ihre Tätigkeiten und Leidenschaften zu
reflektieren.
Die Bilder stammen von Vered Navon. Sie hat für diesen
Almanach Verkehrsinseln in der israelischen Stadt Rosh
Ha’ayn fotografiert, die mit Skulpturen von Musikinstru-
menten ausgestattet wurden.

Gisela Dachs
Jerusalem/Tel Aviv

15



HEIDY ZIMMERMANN

WAS IST JÜDISCH

AN JÜDISCHER MUSIK?

Spricht man über Musik in Hinblick auf das Judentum,
steht unweigerlich die Frage nach einer »jüdischen Musik«
im Raum. Kaum ein Begriff ist so vielschichtig und einer
so wechselhaften Konjunktur unterworfen wie dieser. In
den letzten Jahrzehnten hat beispielsweise der weitreichen-
de Klezmerboom das Verständnis geprägt, und unzählige
Festivals, Konzerte, Publikationen und Forschungsprojek-
te haben mit dem Etikett »jüdische Musik« oder »jüdische
Musiker« Eindeutigkeit suggeriert, jedoch letztlich eher
zur Verwischung von Konturen beigetragen. Die Biennale
Bern stellte im Herbst 2001 mit einem ungewöhnlich breit-
gefächerten Programm »jüdische Musik« zur Diskussion,
setzte aber ein markantes Fragezeichen hinter den Begriff.
Alexander Ringer, der aus Berlin in die USA emigrierte
Musikwissenschaftler, der sich ein Forscherleben lang
in einschlägigen Arbeiten mit der Thematik auseinander-
gesetzt hat, betonte dort, dass er die Einladung für einen
Vortrag bei dieser Biennale nur dank diesem Fragezeichen
angenommen habe. In den Jahren seither ist die Katego-
rie »jüdische Musik« im Zuge einer neuen affirmativen
Ethnisierung und in einer zunehmend globalisierten Welt
so selbstverständlich geworden, dass sie auf der pluralisti-
schen Karte von der Weltmusik als eine Landschaft unter
vielen aufscheint. Gleichzeitig ist diese Landschaft eine
außergewöhnlich vielfältige und schichtenreiche, und die
Frage bleibt aktuell: was kann jüdisch sein an Musik,

16



und welche Rolle spielt Musik in der Geschichte der Ju-
den?
Der Begriff »jüdische Musik« ist erstaunlich jung. Er taucht
in den ersten Jahren des 20. Jahrhunderts im Rahmen der
allgemeinen Debatte über »jüdische Kultur« auf, die nach
dem Ersten Weltkrieg immer intensiver geführt wird und
unter den politischen Repressalien in den 1930er Jahren kul-
miniert. Die Ursache für diese vergleichsweise späte Be-
griffsbildung liegt unter anderem darin, dass die hebräische
Sprache keinen abstrakten Oberbegriff für Musikalisches
kennt und das Lehnwort »musiqa« nur für Theoretisches
verwendet hat, während der traditionelle Alltag selbstver-
ständlich von musikalischer Praxis, von »Singen« und »Spie-
len« erfüllt war. Die Debatte über »jüdische Musik« bewegt
sich daher im Spannungsfeld zwischen westlicher Kunst-
musik und den funktional gebundenen Bereichen von Folk-
lore und liturgischem Gesang.
Im Emanzipationsprozess des europäischen Judentums seit
dem 19. Jahrhundert spielte die Musik eine zentrale Rolle,
bot sie doch – als vermeintlich universale Sprache – von al-
len Künsten die beste Aussicht auf eine erfolgreiche Integra-
tion. Dass gerade die Musik für die Juden auch zu einem
identitätsstiftenden Faktor werden konnte, hängt mit ihrer
prinzipiellen Abstraktheit zusammen; Musik per se trans-
portiert ja im Gegensatz zur bildenden Kunst keine Bilder
und im Gegensatz zur Literatur keine Begriffe. Diese prin-
zipielle Abstraktheit der Musik macht das Medium aber
auch offen für die Zuschreibung von Bedeutungen und sym-
bolischen Wendungen, nicht nur über beigegebene Texte
und Titel, sondern auch auf der Ebene der Töne. Daher ha-
ben sich sowohl der Kulturzionismus als auch national ori-
entierte Fraktionen des Judentums von Anfang an auf die
Musik als einheitsstiftende Größe berufen. Aus dieser natio-

17



nal orientierten Perspektive schiendas Bedürfnis nach einer
»Musikgeschichte der Juden« oder einer »Geschichte der jü-
dischen Musik«, analog zu zeitgenössischen europäischen
Modellen, naheliegend zu sein. Wurde bis dahin das Thema
»Musik und Juden« in erster Linie religiös und lebenswelt-
lich betrachtet, so ging es nun um die Konstruktion einer
kontinuierlichen Geschichte von den biblischen Ursprün-
gen bis zur Kunstmusik des 20. Jahrhunderts. Das Narrativ
dieser Geschichte schreitet in Jahrtausend- und Jahrhundert-
schritten von mythischer Vorzeit ( Jubal als Erfinder der Mu-
sik, das Meereslied von Mose, Mirjam und den »Kindern
Israel«, Psalmen Davids) über einzelne schriftliche Zeugnis-
se im Mittelalter (Obadja der Proselyt) und Salomone Rossi
als erstem Komponisten der Neuzeit bis zu Exponenten
der Emanzipation (Giacomo Meyerbeer, Felix Mendels-
sohn, Jacques Offenbach). Fortgesetzt wird die Geschichte
in Osteuropa mit der Lancierung einer »neuen jüdischen
Musik«, einer Nationalmusik im Zeichen »jüdischer Renais-
sance«, die schließlich im Mandatsgebiet Palästina in den
»mediterranen Stil« mündet und im Staat Israel oder in den
jüdischen Communities von Amerika sich der Gegenwart
nähert.1

Mit diesem Narrativ geht einerseits die Prämisse einer be-
sonderen Affinität von Juden und Musik einher, anderer-
seits liegt ihm ein mehrschichtiger Paradigmenwechsel zu-
grunde, dessen zentrale Komponenten nur teilweise ins
Bewusstsein treten: Musik und Gesang waren im Judentum
über die Jahrhunderte hinweg eine der mündlichen Über-
lieferung vorbehaltene Angelegenheit, wurden als solche
bewusst gepflegt und in einer zeitlosen Sphäre der Tradi-
tion bewahrt. Mit dem Wechsel in die Schriftlichkeit mu-
sikalischer Notation erfolgt ein Schub der Historisierung
und Rationalisierung, aber auch der Säkularisierung und

18



der kulturellen Öffnung. Musikalische Aktivitäten sind
nun nicht mehr nur eine Sache des Kollektivs und der Tra-
dition, sondern sie werden zur Manifestation herausragen-
der Persönlichkeiten. Während der Wiener Oberkantor Sa-
lomon Sulzer sich als Sänger von Schubertliedern ebenso
profilieren konnte wie als Komponist von mehrstimmigen
Synagogengesängen, wählten manche seiner Zeitgenossen
den Schritt in die Assimilation, um in der Mehrheitsgesell-
schaft ihren Weg zu machen. So schien bis gegen Ende des
19. Jahrhunderts die Etablierung im europäischen Musik-
leben immerhin möglich, auch wenn sie, wie im Fall des
Geigers Joseph Joachim oder – noch prominenter – von
Gustav Mahler, nicht selten mit der Taufe erkauft werden
musste. Dass gleichzeitig im Zeichen eines zunehmend mi-
litanten Antisemitismus den Juden eigene Kreativität abge-
sprochen und ihre Teilhabe an der Mehrheitskultur infra-
ge gestellt wurde, löste wiederum eine Gegenbewegung
hin zu einem neuen jüdischen Selbstbewusstsein aus. Die
Historikerin Shulamit Volkov hat diese Entwicklung als
»Dynamik der Dissimilation« beschrieben, eine Entwick-
lung, die gruppenintern eine weitgehende Anerkennung ei-
nes pluralistischen Judentums mit sich brachte.2

Auf dem Gebiet der Musik hat bekanntlich Richard Wag-
ners Schrift Das Judenthum in der Musik (1850/1869) eine
katalysierende Wirkung gehabt.3 Der lange Schatten dieses
Pamphlets hat nicht nur für Jahrzehnte antisemitische In-
vektiven genährt, sondern auch jüdische Musiker und Mu-
sikforscher immer wieder zu Stellungnahmen gezwungen.
Während die einen Wagners Motiv, den Neid auf seine er-
folgreichen jüdischen Kollegen (allen voran Meyerbeer)
durchschauten und seinen Antisemitismus als Konkurrenz-
problem zu ignorieren bereit waren, versuchten andere sei-
ne Schmähungen zu widerlegen und dem Thema »Juden-

19



tum in der Musik« eine positive Richtung zu geben. Jüdi-
sche Wagnerianer tendierten dazu, den Ideologen und sei-
ne Musik strikt voneinander zu trennen, gleichwohl geben
Wagner-Aufführungen in Israel noch immer zu heftigen
Auseinandersetzungen Anlass. So erscheint der Fall Wagner
bis heute als unumgänglich, und seine Schrift wird unwei-
gerlich in jede Auseinandersetzung mit »jüdischer Musik«
hineinzitiert.
Der Begriff »jüdische Musik« selbst ist so vieldeutig, dass je-
de Annäherung an das Thema eine gleichermaßen klärende
wie differenzierende Definition erfordert. Wenn »jüdische
Musik« so viel meint wie »Musik der Juden« bzw. »von Ju-
den praktizierte Musik«, drängen sich unmittelbar Fragen
auf, die auch Kunst und Literatur betreffen: Wer ist ein Ju-
de, bzw. wer versteht sich noch als Jude angesichts des kom-
pliziert gewordenen Verhältnisses von Nationalität und
Religion? Wie konstituiert sich jüdische Identität in der
Diaspora und über die Zeiten hinweg, wenn Sprache, Ter-
ritorium und Lebensgewohnheiten nur noch bedingt eini-
gende Faktoren sind? Aufgrund des beschleunigten Säku-
larisierungsprozesses ist eine Eingrenzung auf »Musik der
Juden« vollends fragwürdig, läuft die Zuschreibung doch
darauf hinaus, jüdische Identität auf das Kriterium der Her-
kunft zu reduzieren. Ebenso problematisch ist der Impuls,
musikalische Produktion und Praxis in Israel umstandslos
in eine Geschichte jüdischer Musik einzuschreiben. Auch
der Versuch, »jüdische Musik« über inhaltliche Aspekte zu
definieren, bezogen auf artifizielle Musik etwa über die
Verwendung von Themen und Motiven aus der jüdischen
Geschichte und Religion,von traditionellen Melodien oder
von Texten in hebräischer Sprache bzw. jüdischen Dialek-
ten, führt keineswegs zu Eindeutigkeit. Man kann durch-
aus Verständnis aufbringen für den Wunsch, die Vertonung

20


