
 1

 
 
 
 
 

 
 

Der Magier von Sils-Maria 
 

Wahrheit, Wahrhaftigkeit und Lüge  
in der Philosophie Friedrich Nietzsches 

 

von 
Uwe Thater 

 
 
 



 2

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
© 1. Auflage, Copyright 2006 by Bohmeier Verlag, Germany-04315 Leipzig, Konstan-
tinstr. 6, Tel.: +49 (0) 341-6812811 - Fax: +49 (0) 341-6811837, und immer erreichbar 
unter Fon: 0700-62442578 und über unsere Internet-Homepage: www.magick-pur.de  
 Das Original wurde zur besseren Lesbarkeit vollständig überarbeitet.  
 
© Coverbild und Covergesamtkonzeption von JaaD. 

Gesamtherstellung: Bohmeier Verlag, Printed in Germany  

Alle Rechte vorbehalten. Kein Teil des Buches darf ohne schriftliche Genehmigung des 
Verlages fotokopiert oder in irgendeiner anderen Form reproduziert oder in eine von Maschi-
nen verwendbare Sprache übertragen oder übersetzt werden. Ausgenommen sind die in §§ 53, 
54 URG ausdrücklich genannten Sonderfälle, wenn sie mit dem Verlag vorher vereinbart wur-
den. Im Einzelfall bleibt für die Nutzung fremden geistigen Eigentums die Forderung einer 
Gebühr vorbehalten. Das gilt für die Fotokopie ebenso wie für die Vervielfältigung durch alle 
anderen Verfahren einschließlich Speicherung und jede Übertragung auf Papier, Transparente, 
Matrizen, Filme, Bänder, Platten, Festplatten, CDs und sonstige Medien, sowohl in analoger 
wie digitaler Form.  
 
ISBN 978-3-89094-498-2 



 3

Inhaltsverzeichnis 
Einleitung............................................................................................................ 5 
I. Das „Ausstrahlungsphänomen“ .................................................................. 25 
II. Homo suggestibilis ...................................................................................... 35 
III. Von der süßen Utopie der Vernunft ........................................................ 57 
IV. Skepsis an der Skepsis ............................................................................... 67 
V. „Auf dem Rücken eines Tigers in Träumen hängend“............................ 81 
VI. Zur Anthropologie des Bekenntnisses:  G. K. Chesterton  

verteidigt die Orthodoxie (1905).............................................................. 105 
VII. Der Maschinenkrieg und die satanische Freiheit ................................ 115 
Lethargie ......................................................................................................... 135 
Bibliografie in alphabetischer Order ........................................................... 136 
 

 
 



 4

 
 
 
 

„Eine nachgesprochene Wahrheit verliert schon ihre Grazie, aber ein 
nachgesprochener Irrtum ist ganz ekelhaft.“ 

(Johann Wolfgang v. Goethe, 1749-1832) 
 
 
 
 
 

* 
Wer möchte diesen Erdenball 

Noch fernerhin betreten, 
Wenn wir Bewohner überall 
Die Wahrheit sagen täten? 

 
Ihr hießet uns, wir hießen euch 

Spitzbuben und Halunken, 
Wir sagten uns fatales Zeug, 
Noch eh wir uns betrunken. 

 
Und überall im weiten Land, 

Als langbewährtes Mittel, 
Entsproßte aus der Menschenhand 

Der treue Knotenknittel. 
 

Da lob ich mir die Höflichkeit, 
Das zierliche Betrügen. 

Du weißt Bescheid, ich weiß Bescheid; 
Und allen macht´s Vergnügen. 

(Wilhelm Busch, 1832-1908) 
 



 5

Einleitung 
riedrich Nietzsche ist der meistzitierte Denker aus über zweieinhalb Jahrtau-
senden europäischer Geistesgeschichte. Seine Wirkung wächst immer noch, 
doch hat sie zu keiner Zeit schulbildend oder Schüler erzeugend gewirkt, 

denn Nietzsche ist der Extremist der Skepsis: Er will alle Gedanken zulassen, alle 
Ideen prüfen, allen Seelenzuständen ihr Recht einräumen, alle Freiheiten unter 
der „Bleiplatte“ des Alltags hervorziehen, aber auch jeden Zweifel aussprechen. 
Nietzsche war ein Magier der Sprache, der sehr verschiedene Lesergenerationen 
in seinen Bann gezogen hat, er war der radikalste Individualist und er hat die Idee 
der geistigen Unabhängigkeit weiter getrieben als jeder andere Autor vor ihm. 
Wie die Schamanen, die Hexen, die Jungheiden und Magier unserer Tage ging 
Nietzsche in die freie Natur. Er ließ sich von Postkutschen auf äußerste Alpen-
Stationen fahren und verbrachte ganze Tage in den Elementen. Tage, nicht Näch-
te. Sein nüchterner Kommentar dazu: „Wir sind so gerne in der freien Natur, weil 
diese keine Meinung über uns hat.“1 
Es wäre aber falsch, diesen großen Nüchternen, diesen kältesten Kritiker des 
Christentums für eine Propaganda der Religionslosigkeit in Dienst zu nehmen. 
Die Kulturgeschichte geht weiter. Nietzsche sah seine Aufgabe darin, den Blick 
frei zu machen für die offenen Horizonte des Lebens. Er benutzt sogar selbst 
genau diese Metapher: 

Das größte neuere Ereignis – dass „Gott tot ist“, dass der Glaube an den 
christlichen Gott unglaubwürdig geworden ist –, beginnt bereits, seine ersten 
Schatten über Europa zu werfen. [...] das Ereignis selbst ist viel zu groß, zu 
fern, zu abseits vom Fassungsvermögen vieler, als dass [...] viele bereits wüss-
ten, was eigentlich sich damit begeben hat – und was alles, nachdem dieser 
Glaube untergraben ist, nunmehr einfallen muss, weil es auf ihm gebaut, an 
ihn gelehnt, in ihn hinein gewachsen war: [...] Wer erriete heute schon genug 
davon, um den Lehrer und Vorausverkünder dieser ungeheuren Logik von 
Schrecken abgeben zu müssen, den Propheten einer Verdüsterung und Son-
nenfinsternis, derengleichen es wahrscheinlich noch nicht auf Erden gegeben 
hat? Selbst wir geborenen Rätselrater, [...] wir Erstlinge und Frühgeburten des 
kommenden Jahrhunderts, [...] woran liegt es doch, dass selbst wir ohne rechte 
Teilnahme für diese Verdüsterung [...] ihrem Heraufkommen entgegensehen? 
In der Tat, wir Philosophen und „freien Geister“ fühlen uns bei der Nachricht, 
dass der „alte Gott tot ist“, wie von einer neuen Morgenröte angestrahlt; [...] 
endlich erscheint uns der Horizont wieder frei, [...] vielleicht gab es noch nie-
mals ein so offenes Meer.2 

Und im Spätwerk Nietzsches, frei von allen Rücksichten, heißt es dann: 
                                                        
1  F. Nietzsche: Sämtliche Werke, Bd. 2, S. 322. 
2  F. Nietzsche: Sämtliche Werke, Bd. 3, S. 573f. 

F 



 6

Der Begriff „Gott“ war bisher der größte Einwand gegen das Dasein ... Wir 
leugnen Gott, wir leugnen die Verantwortlichkeit in Gott: damit erst erlösen 
wir die Welt.3 

Die religiöse Situation der Neuzeit war sehr lange von der Vorstellung geprägt, 
Christentum sei die notwendige Form, auf die sich alle und jede Art von Glauben 
zu bewege; folglich sei jeder Angriff auf das Christentum ein Angriff auf „die“ 
Religion und ein „Absterben“ des Christentums ein „Absterben der Religion“. 
Nietzsche hat sich an diesen Unsinnsbehauptungen nie beteiligt – er unterschied 
stets streng zwischen „Freidenkern“ (die er lächerlich machte) und „freien Geis-
tern“ (zu denen er sich selbst zählte). Sehr wohl aber hat er zahllose Formulie-
rungen bereit gestellt, die ihn in der Wahrnehmung vieler Menschen als Laut-
sprecher eben jener „Freidenker“ erscheinen ließen. 
Vor allem aber handelt Nietzsche nicht. Christen handeln, Sozialisten handeln, 
Marktschreier handeln. Nietzsche denkt. Ganz wie es die Buddhisten und hindu-
istische Geistliche vormachen – sie repräsentieren in ihrem Kulturraum jene von 
Adelssprösslingen ausgehenden weltreligiösen Stiftungen, die nach dem Ende 
aller religiösen Zänkereien entstehen –, versagt auch Nietzsche sich das Eingrei-
fen. Nietzsche selbst weiß, dass der ferne Orient in Bezug auf Religion vor Jahr-
tausenden schon dort war, wo der ordinäre Monotheismus Europas und des nahen 
Orients aus sich selbst heraus niemals hinreichen wird: Jenseits des dümmlichen 
Eifers nämlich. 
 

ir wollen die Gelegenheit wahrnehmen, so knapp wie möglich Nietzsches 
Blick auf das Christentum zu skizzieren.  
Nietzsche erinnert uns zunächst: 

Sicherlich ist innerhalb unserer Zeiten die christliche Religion ein aus fer-
ner Vorzeit hereinragendes Altertum [...] Ein Gott, der mit einem sterblichen 
Weibe Kinder erzeugt; ein Weiser, der auffordert, nicht mehr zu arbeiten, 
nicht mehr Gericht zu halten, aber auf die Zeichen des bevorstehenden Welt-
untergangs zu achten; [...] jemand, der seine Jünger sein Blut trinken heißt; 
Gebete um Wundereingriffe; Sünden an einem Gott verübt, durch einen Gott 
gebüßt; [...] die Gestalt des Kreuzes als Symbol inmitten einer [heutigen] Zeit, 
welche die Bestimmung und die Schmach des Kreuzes nicht mehr kennt4 – 

                                                        
3  F. Nietzsche: Sämtliche Werke, Bd. 6, S. 97. (Auslassungszeichen von Nietzsche.) 
4  In vor- und frühgeschichtlichen Kulturen hat die schändliche Hinrichtungsart nicht die 

Bedeutung eines staatlichen Eingriffs (einer fernen Ordnungsmacht), sie ist auch nicht spe-
zifischer Ausdruck von Fremdherrschaft (Pilatus war ja römischer Statthalter), sondern 
schändliche Hinrichtungsformen wurden damals eigentlich dann gewählt, wenn – ganz im 
Gegenteil – eine besondere Übereinstimmung zwischen geschriebenem und ungeschriebe-
nem Gesetz verbildlicht werden sollte! Das ist die besondere „Bestimmung“ und die beson-
dere „Schmach“ des Kreuzes: Der Verächtliche, der nach übereinstimmender Meinung al-
ler der Verächtliche ist und eben nicht nur Opfer eines Machtapparates! 

W 


