
Herder StL_8 / p. 1 / 8.4.2019

STAATSLEXIKON

3



Herder StL_8 / p. 2 / 8.4.2019

STAATSLEXIKON
Recht · Wirtschaft · Gesellschaft

in 5 Bänden

Herausgegeben
von der Görres-Gesellschaft
und dem Verlag Herder

8., völlig neu bearbeitete Auflage



Herder StL_8 / p. 3 / 8.4.2019

STAATSLEXIKON
Recht · Wirtschaft · Gesellschaft

Dritter Band

Herrschaft – Migration



Herder StL_8 / p. 4 / 8.4.2019

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Satz: SatzWeise, Bad Wünnenberg

Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Printed in Germany

ISBN (Buch) 978-3-451-37513-2
ISBN (E-Book) 978-3-451-81513-3



Herder StL_8 / p. 5 / 8.4.2019

Redaktion

Leitung
Prof. Dr. Dr. h.c. Heinrich Oberreuter

Wissenschaftliche Mitarbeiter (Redaktion Passau)
Sophie Haring, Dipl.-Kulturwirtin (univ.)
Dr. Bernhard Schreyer

Fachredakteure
Geschichte

Prof. Dr. Thomas Brechenmacher, Potsdam
Prof. Dr. Bernhard Löffler, Regensburg

Pädagogik
Prof. Dr. Dr. Gerhard Mertens, Köln
Prof. Dr. Michael Obermaier, Köln

Philosophie
Prof. Dr. Dr. Matthias Lutz-Bachmann, Frankfurt am Main

Politikwissenschaft
Prof. Dr. Dr. h.c. Heinrich Oberreuter, Passau
Prof. Dr. Werner J. Patzelt, Dresden

Rechtswissenschaft
Prof. Dr. Tilman Repgen, Hamburg
Prof. Dr. Rudolf Streinz, München
Prof. Dr. Arnd Uhle, Leipzig
Prof. Dr. Christian Waldhoff, Berlin

Sozialethik
Prof. Dr. Marianne Heimbach-Steins, Münster
Prof. Dr. Markus Vogt, München

Soziologie
Prof. Dr. Winfried Gebhardt, Koblenz

Theologie
Prof. Dr. Dr. Thomas Marschler, Augsburg

Wirtschaftswissenschaften
Prof. Dr. Jörg Althammer, Eichstätt-Ingolstadt
Prof. Dr. Nils Goldschmidt, Siegen
Prof. Dr. Christian Müller, Münster

Redaktion HERDER
Dr. Bruno Steimer



Herder StL_8 / p. 6 / 8.4.2019

Inhaltsverzeichnis
Band 3

Herrschaft, Stefan Breuer; Ulrich Weiß 1
Hierarchie, Henning Ottmann; Stefan Kühl 14
Hinduismus, Axel Michaels 1¥
Hirnforschung, Günter Rager 26
Historikerstreit, Klaus Große Kracht 34
Historische Rechtsschule, Joachim Rückert 36
Historismus in der Wirtschaftswissenschaft,
Heinz Rieter 40

Hochschulen, Ursula Frost; Martin Kintzinger;
Alexander Schmitt-Glaeser 4#

Hochschulpolitik, Hans Joachim Meyer 62
Hochschulseelsorge, Richard Hartmann 6¥
Hoffnung, Johanna Rahner #1
Höhere Gewalt, Franz Dorn #4
Homosexualität, Konrad Hilpert;
Christian Hillgruber #6

Hörfunk, Patrick Donges; Konrad Dussel £2
Humangenetik, Stephan Schleissing £¥
Humanismus, Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz;
Matthias Lutz-Bachmann; Ulrich Muhlack ¥4

Humanitäre Intervention, Bardo Fassbender 103
Humanität, Jörg Splett; Arnd Küppers 106
Humankapital, Dirk Sauerland 111
Humanökologie, Gerhard Mertens 114
Idealismus, Pirmin Stekeler-Weithofer 121
Identität, Jürgen Raab; Gerhard Mertens;
Jochen Sautermeister 125

Ideologie, Barbara Zehnpfennig 134
Immaterialgüterrecht, Thomas Schulte-
Beckhausen 13¥

Immissionsschutz, Rüdiger Breuer 146
Immunität, Christian Seiler 154
Imperialismus, Friedrich Kießling 15#
Implementation, Kai Wegrich 161
Indexzahlen, Albrecht Michler 166
Indian Ocean Rim Association (IORA),
Arndt Michael 16¥

Individualismus, Viktor Vanberg 1#2
Individuum, Christoph Kann 1#5
Industrialisierung, Industrielle Revolution,
Hans-Werner Hahn 1£4

Industrie, Clemens Werkmeister 1¥0
Industrie- und Handelskammern, Achim Dercks 1¥6
Industriegesellschaft, Friedrich Fürstenberg 200
Industrieökonomik, Günter Knieps 203
Inf lation, Uwe Vollmer; Michael North 20£
Informatik, Manfred Broy 213
Information, Andreas Wagner; Ulrich Sarcinelli 21¥
Informationelle Selbstbestimmung,
Winfried Kluth 22£

Informationsfreiheit, Hanno Kube 234
Informationssicherheit, Arne Schönbohm 23£

Infotainment, Lutz Hagen 242
Infrastruktur, Tim Engartner 245
Inklusion, Exklusion, Marc Breuer; Andreas
Lob-Hüdepohl; Kersten Reich; Felix Welti 24¥

Inkompatibilität, Uwe Kranenpohl 266
Inkulturation, Klaus Vellguth 26¥
Innenpolitik, Klaus Stüwe 2#4
Innerdeutsche Beziehungen, Stefan Creuzberger 2£3
Innere Sicherheit, Markus Möstl 2£5
Innovation, Werner Rammert; Birger P. Priddat;
Hans-Heinrich Trute 2¥1

Input-Output-Rechnung, Michael Frenkel 300
Insemination, Wolfram Höfling; Monika Bobbert/
Nadia Primc 304

Insolvenz, Alexander Dilger; Reinhard Bork 311
Institution, Karl-Siegbert Rehberg; Dirk Sauerland 316
Institutionenethik, Markus Vogt 325
Institutionenökonomik, Dirk Sauerland 32#
Integralismus, Claus Arnold 333
Integration, Peter Imbusch; Dirk Wentzel;
Arnd Uhle 336

Integrationslehre, Lothar Michael 345
Intellektuelle, Jens Hacke; Georg Kamphausen 34£
Intention, Michel de Araujo Kurth/Marcus
Willaschek 352

Intentionalität, Michel de Araujo Kurth/Marcus
Willaschek 354

Interaktion, Dirk Tänzler 355
Interesse, Wilhelm Vossenkuhl; Martin Sebaldt 35£
Interessengruppen, Martin Sebaldt 361
Interessenjurisprudenz, Joachim Rückert 365
Interkulturalität, Christoph Barmeyer 3#0
Interkulturelle Bildung, Cristina Allemann-
Ghionda 3#3

Internationale Arbeitsorganisation (International
Labour Organization, ILO), Oliver Landmann 3#¥

Internationale Atomenergie-Organisation
(IAEO, International Atomic Energy Agency,
IAEA), Meinhard Schröder 3£1

Internationale Beziehungen, Friedrich Kratochwil 3£3
Internationale Handelskammer (International

Chamber of Commerce, ICC), Martin
Wansleben 3¥5

Internationale Konflikte, Carlo Masala/Till Florian
Tömmel 3¥#

Internationale Organisationen, Wichard Woyke 402
Internationale Strafgerichtsbarkeit, Martin Böse 40#
Internationale Währungspolitik,
Franz-Christoph Zeitler 412

Internationaler Gerichtshof (IGH, International
Court of Justice, ICJ), Bruno Simma 41#

Internationaler Handel, Bernd Kempa 420



Herder StL_8 / p. 7 / 8.4.2019

Internationaler Währungsfonds (IWF, International
Monetary Fund, IMF), Dirk Wentzel 423

Internationales Meeresumweltrecht,
Sabine Schlacke 426

Internationales Privatrecht, Gerhard Dannemann 430
Internet, Hanno Kube; Marianne Kneuer 436
Interreligiöser Dialog, Andreas Renz 44£
Interventionsverbot, Bardo Fassbender 455
Investition, Arnd Wiedemann 45£
Islam, Georges Tamer 464
Islamische Organisationen, Timo Güzelmansur 4£1
Islamismus, Wilfried Röhrich 4£6
Ius Divinum, Helmuth Pree 4¥3
Journalismus, Hans Mathias Kepplinger 4¥#
Judentum, Susanne Talabardon 503
Jüdische Organisationen, Walter Homolka 51#
Jugend, Jutta Ecarius 523
Jugendhilfe, Melanie Oechler 532
Jugendkriminalität, Ferdinand Sutterlüty/
Sarah Mühlbacher 536

Jugendschutz, Friederike Wapler 53¥
Jugendstrafrecht, Michael Lindenberg 542
Juristische Person, Oliver Lepsius 544
Justitia et Pax, Daniel Legutke 551
Kalter Krieg, Bernd Stöver 555
Kameralismus, Philipp R. Rössner 55£
Kameralistik, Sascha Mölls 560
Kanzlerdemokratie, Karlheinz Niclauß 562
Kapital, Harald Hagemann 566
Kapitalismus, Werner Plumpe; Roland Fritz/
Nils Goldschmidt; Stefan Schweighöfer;
Joachim Wiemeyer 5#1

Kapitalmarktrecht, Klaus J. Hopt 5£#
Kardinal, Christoph Ohly 5£¥
Kartell, Theresia Theurl 5¥0
Katastrophenschutz, Michael Kloepfer;
Dirk Freudenberg 5¥5

Kathedersozialisten, Werner Plumpe 604
Katholische Aktion, Angelika Steinmaus-Pollak 60#
Katholische Hilfswerke, Maria Brinkschmidt 610
Katholische Kirche, Jürgen Werbick; Helmuth
Pree; Andreas Rogozinski 61£

Katholische Organisationen, Benedikt Jürgens;
Reiner Tillmanns 63#

Katholische Soziallehre, Marianne Heimbach-
Steins 646

Katholizismus, Antonius Liedhegener/
Christoph Kösters/Thomas Brechenmacher 65£

Keynesianismus, Jürgen Kromphardt 66£
Kinderrechte, Friederike Wapler 6#3
Kindertagesstätte, Amelie Bernal Copano/
Michael Obermaier 6#6

Kindeswohl, Christian Schrapper; Friederike
Wapler; Jörg Maywald; Anna Maria Riedl 6£3

Kindheit, Michael Obermaier; Anna Maria Riedl 6¥4
Kindheitspädagoge, Michael Obermaier #01
Kirche, Karl Gabriel #04

Kirche im Sozialismus, Christoph Kähler #11
Kirche und Europa, Christof Mandry; Wilhelm
Rees; Monica Schreiber #16

Kirche und Gesellschaft, Hans Maier; Michael N.
Ebertz #23

Kirche und Staat, Winfried Becker; Tine Stein;
Christian Hillgruber; Ursula Nothelle-Wildfeuer #32

Kirche und Welt, Matthias Möhring-Hesse #50
Kirchenasyl, Markus Babo #55
Kirchenbau, Jakob Johannes Koch;
Christian Freigang #5£

Kirchenfinanzierung, Arnd Uhle #65
Kirchenkampf, Harry Oelke/Thomas
Brechenmacher ##2

Kirchenrecht, Ludger Müller; Hendrik Munsonius #£0
Kirchensteuer, Felix Hammer #¥4
Kirchenstrafen, Richard Puza; Hendrik Munsonius #¥£
Kirchenverfassung, Stephan Haering; Michael
Germann £01

Kirchenzugehörigkeit, Elmar Güthoff;
Stefan Mückl £10

Kirchliche Bildungsarbeit, Josef Freise;
Martina Blasberg-Kuhnke £13

Kirchliche Gerichtsbarkeit, Richard Puza;
Uwe Kai Jacobs £16

Kirchliche Hochschulen, Joachim Schmiedl;
Ulrich Rhode; Heinrich de Wall £24

Kirchliche Lehrbefugnis, Heribert Hallermann;
Christian Grethlein £32

Kirchliche Verwaltung, Beatrix Laukemper-
Isermann; Hendrik Munsonius £3#

Kirchliche Wahlen, Stephan Haering;
Klaus Blaschke £42

Kirchliches Arbeitsrecht, Gregor Thüsing/
Regina Mathy £4#

Kirchliches Eherecht, Matthias Pulte £51
Kirchliches Finanzwesen, Klaus Donaubauer £54
Klassenkampf, Mike Schmeitzner £61
Klassische Nationalökonomie, Christian Gehrke £65
Klerikalismus, Klaus Unterburger £6£
Klerus, Christoph Ohly £#0
Klimawandel, Kristina Kurze £#2
Kloster, Jörg Sonntag/Mirko Breitenstein ££4
Klugheit, Markus Riedenauer £¥0
Koalition, Sabine Kropp £¥#
Koalitionsfreiheit, Markus Stoffels ¥05
Kodifikation, Christian Starck ¥10
Kollektivismus, Philipp Schink ¥12
Kollektivwissenschaft, Klaus P. Hansen/
Jan-Christoph Marschelke ¥15

Kolonialismus, Benedikt Stuchtey ¥1#
Kommunale Spitzenverbände, Jochen Franzke ¥23
Kommunalpolitik, Lars Holtkamp ¥26
Kommunalrecht, Max-Emanuel Geis ¥32
Kommunikation, Hubert Knoblauch ¥3#
Kommunikationswissenschaft,
Hans-Bernd Brosius ¥41



Herder StL_8 / p. 8 / 8.4.2019

Kommunismus, Hendrik Hansen ¥44
Kommunistische Parteien, Mike Schmeitzner;
Christoph Kopke ¥51

Kommunitarismus, Michael Kühnlein;
Walter Reese-Schäfer ¥56

Kompromiss, Marianne Heimbach-Steins ¥66
Konfession, Christoph Böttigheimer ¥6¥
Konfessionalisierung, Heinz Schilling ¥#4
Konfuzianismus, Gregor Paul ¥##
Konjunktur, Gerold Blümle ¥£4
Konkordat, Stephan Haering ¥¥0
Konkordatslehrstühle, Christian Waldhoff ¥¥#
Konsens, Dirk Lüddecke ¥¥¥
Konservatismus, Peter Nitschke 1003
Konstitutionalisierung, Stefan Oeter 100£
Konstitutionalismus, Matthias Oppermann 1013
Konstruktivismus, Winfried Löffler; Stefan Jordan;
Elena Dück/Bernhard Stahl; Kersten Reich 1016

Konsum, Michael-Burkhard Piorkowsky;
Kai-Uwe Hellmann 102#

Konsumethik, Stephan Wirz 1035
Kontingenz, Andreas Niederberger 103#
Konzentrationslager, Karin Orth 1040
Konzern, Christian Kersting 1046
Konzil, Peter Walter; Christoph Ohly 1050
Körperschaft, Bernd Grzeszick 105#
Körperschaftsteuer, Gregor Kirchhof 1060
Korporatismus, Roland Czada 1064
Korruption, Friedrich Schneider; Joachim
Wiemeyer; Carsten Stark 106£

Kosmopolitismus, Matthias Lutz-Bachmann 10#6
Kosten, Sascha Mölls 10#£
Kosten-Nutzen-Analyse (KNA), Wolfgang Eggert/
Gideon Goerdt/Sebastian Heitzmann/Isabel
Strecker 10£1

Krankenversicherung, Jürgen Wasem 10£4
Kredit, Rudolf Meyer-Pritzl 10££
Kreditsicherung, Reinhold Hölscher;
Christoph Becker 10¥1

Kreis, Hans-Günter Henneke 10¥6
Krieg, Jörn Leonhard; Herfried Münkler;
Markus Kotzur; Bernhard Koch 10¥¥

Kriegsdienstverweigerung, Stefan Mückl 1116
Kriegsfolgelasten, Stefan Muckel 111¥
Kriegsgefangene, Janina Barkholdt 1121
Kriegsopferversorgung, Julian Kulaga 1123
Kriminalität, Peter Wetzels 1126
Kriminologie, Peter Wetzels 1135
Krise, Armin Steil; Günter Wilhelms;
Werner Plumpe 113¥

Kritik, Otfried Höffe 114£
Kritische Theorie, Matthias Lutz-Bachmann 1151
Kritischer Rationalismus, Winfried Löffler 115#
Kult, Albert Gerhards; Christel Gärtner 1161
Kultur, Thomas Schmidt-Lux 1166
Kultur und Gesellschaft, Winfried Gebhardt 11#£
Kulturelle Bildung, Birgitta Fuchs 11#£

Kulturkampf, Manuel Borutta 11£5
Kulturkritik, Martin Saar 11£¥
Kulturpolitik, Hans Joachim Meyer 11¥2
Kultursoziologie, Winfried Gebhardt 11¥5
Kulturverfassungsrecht, Max-Emanuel Geis 11¥£
Kulturwissenschaft, Klaus P. Hansen 1206
Kunst, Monika Leisch-Kiesl; Josef Meyer
zu Schlochtern; Nina Tessa Zahner 1210

Kunstfreiheit, Katharina Pabel 122#
Laie, Gerda Riedl 1231
Laizismus, Klaus Große Kracht 123#
Land- und Forstwirtschaft, Magnus Kellermann/
Olaf Schmidt 123¥

Landesverfassung, Markus Möstl 1250
Landwirtschaftliches Bildungswesen,
Johann Stockinger 1255

Landwirtschaftsrecht, José Martinez 1261
Lateinamerika und Karibik, Nikolaus Werz 1265
Leasing, Thomas Hartmann-Wendels 12##
Leben, Mathias Gutmann; Wolfram Höfling;
Michael Rosenberger 12£1

Lebenshaltung, Werner Schönig 12¥4
Lebensversicherung, Christian Armbrüster 12¥¥
Lebenswelt, Malte Brinkmann 1302
Legalität, Heinrich Oberreuter 1305
Legitimation, Matthias Lemke 130#
Legitimität, Dietmar von der Pfordten;
Peter Graf Kielmansegg 1310

Lehrer, Ewald Terhart; Hermann Avenarius 1316
Leistung, Jürgen Jerger; Christian Fischer;
Franz Reimer 132#

Lernen, Michael Obermaier/Elsbeth Stern/
Lennart Schalk/Ralph Schumacher 133£

Lex mercatoria, Rudolf Meyer-Pritzl 134¥
Liberalisierung, Jens Hacke; Günter Knieps 1351
Liberalismus, Dieter Langewiesche;
Bernhard Schreyer 135#

Liebe, Bernhard Laux 1366
Literatur, Georg Braungart 136£
Lobby, Jan Schnellenbach; Sophie Haring 13#5
Lohn, Jürgen Jerger; Bernhard Emunds 13£1
Luthertum, Eilert Herms 13¥5
Luxus, Nils Otter 1402
Machiavellismus, Dirk Lüddecke 1405
Macht, Martin Saar; Gerhard Göhler 140£
Malthusianismus, Fritz Söllner 1414
Management, Margret Borchert 1416
Maoismus, Daniel Leese 1420
Marketing, Kai Alexander Saldsieder/
Nina Saldsieder 1423

Markt, Damian Bäumlisberger/Christian Müller 142¥
Marktformen, Oliver Budzinski/Sophia Gaenssle 1435
Marktversagen, Michael Fritsch 1440
Marshall-Plan, Gerd Hardach 1453
Marxismus, Matthias Lutz-Bachmann;
Mike Schmeitzner 1455

Masse, Christian Geulen; Bernhard Schreyer 1465



Herder StL_8 / p. 9 / 8.4.2019

Materialismus, Godehard Brüntrup 146¥
Medialisierung, Ulrich Sarcinelli 14#3
Mediation, Katharina Gräfin von Schlieffen 14#6
Medien, Carsten Reinemann; Jo Reichertz 14#¥
Medienethik, Alexander Filipović 14¥5
Medienpädagogik, Johannes Fromme 14¥¥
Medienrecht, Herbert Bethge 1503
Medizin, Thomas Heinemann 1505
Mehrebenensystem, Heinrich Oberreuter 151¥
Mehrheitsprinzip, Werner J. Patzelt;
Jan Schnellenbach 1521

Meinungsfreiheit, Christian Starck 1526
Menschenhandel, Hans Kudlich 1531

Menschenrechte, Dietmar von der Pfordten;
Markus Kotzur; Ingeborg G. Gabriel 1534

Menschenwürde, Dietmar von der Pfordten 1552
Mentalität, Frank Rexroth 1561
Mercado Común del Sur (MERCOSUR),
Klaus Bodemer 1563

Merkantilismus, Philipp R. Rössner 156#
Messewesen, Sven Michael Prüser 156¥
Methode, Christoph Kann; Jo Reichertz 15#2
Miete, Peter Oestmann 15£1
Migration, Mathias Bös; Christine Langenfeld/
Roman Lehner; Alexander Kemnitz;
Michelle Becka; Hans-Joachim Roth 15£6



Herder StL_8 / p. 10 / 8.4.2019



Herder StL_8 / p. 11 / 8.4.2019

H
Fortsetzung

Herrschaft

I. Soziologie – II. Politikwissenschaft

I. Soziologie

1. Allgemeines
H. bezeichnet eine auf wechselseitiger Anerkennung be-
ruhende soziale Beziehung der Über- und Unterord-
nung, über deren genauere Bedeutung unterschiedliche
Auffassungen bestehen. Das betrifft die Frage der Uni-
versalität, die Abgrenzung zu Begriffen wie Macht, Au-
torität, Einfluss, Disziplin oder Gewalt, das Verhältnis
zu Gegenbegriffen wie Anarchie oder Genossenschaft
und nicht zuletzt die Bestimmung der historischen und
sozialen Relevanz von H. Breit diskutiert wird dieser
Begriff in den Sozial- und Staatswissenschaften, aber
auch in den Wirtschaftswissenschaften, der Ethnologie
bzw. Anthropologie und der Philosophie.

2. Soziologisch
Die Wissenschaft von der Gesellschaft, die von Auguste
Comte die Bezeichnung „Soziologie“ erhielt, profilierte
sich in ihren Anfängen durch eine Gegenstellung, wenn
nicht zu „H.“ schlechthin (die im Geschlechterverhältnis
von A. Comte für durchaus gerechtfertigt erachtet
wurde), so doch zu ihrer Ausgestaltung i. S.d. alteuro-
päischen „societas civilis sive res publica“. Als Schüler
Henri de Saint-Simons teilte A. Comte dessen Überzeu-
gung, in einer Phase des Umbruchs zu leben, in dessen
Gefolge die Koordination von Gruppen und Klassen
durch das „theologische“ und „militärische System“ zu-
gunsten eines „état final positif“ überwunden würde, in
dem allein die Sachgesetzlichkeiten der →Wissenschaft
und der →Industrie bestimmend sein würden. Machte
A. Comte diesen Vorgang noch von einem Wandel des
Geisteszustands abhängig, der von religiösen und meta-
physischen „Einbildungen“ zu dem auf Beobachtungen
gestützten wissenschaftlichen Denkstil führen sollte
(Comte 1933: 35 f.), so rückte Herbert Spencer ihn in
eine differenzierungstheoretische Perspektive, die ihre
Leitunterscheidungen aus der Naturphilosophie Fried-
rich Wilhelm Joseph Schellings und den auf ihr aufbau-
enden embryologischen Untersuchungen Karl Ernst von
Baers bezog. Dessen „Gesetz der Ausbildung“ (Baer
1828: 153), demzufolge sich das Heterogene und Spe-
zielle allmählich aus dem Homogenen und Gemein-
samen entwickelte, wurde von H. Spencer als Übergang
von inkohärenter Homogenität zu kohärenter Hetero-
genität umformuliert und so interpretiert, dass entwick-
lungsgeschichtlich zwei Prozesse ineinander griffen: die
intrasoziale Differenzierung zwischen Regierenden und

Regierten, zwischen herrschenden und arbeitenden Tei-
len und schließlich zwischen Funktionssystemen für
Ernährung, Verteilung und Regierung; und die aus in-
tersozialen, vornehmlich kriegerischen Beziehungen
hervorgehende Verschmelzung einfacher Aggregate zu
immer größeren, zusammengesetzten Aggregaten. Krie-
gerische Konflikte, obwohl zunächst eine Triebkraft des

→Fortschritts, da sie die politisch-staatliche Zentralisa-
tion förderten, waren doch auf lange Sicht diesem Fort-
schritt hinderlich, weil sie die so geschaffenen Einheiten
einem „Régime des ‚Status‘“ (Spencer 1903: §568) im
Sinne Henry Sumner Maines unterwarfen, das die indi-
viduelle →Freiheit beschränkte und zur Erstarrung führ-
te. Erst mit der Abnahme des „Militarismus“ und der
Zunahme des „Industrialismus“, der auf einem Regime
des Vertrags beruhe und mit einer Einschränkung der

→Macht und des Bereichs zentraler →Autorität einher-
gehe, könne sich das →Individuum frei entfalten (Spen-
cer 1903: §569f.) – eine Konzeption, die in der Sub-
stituierung von H. durch →Verwaltung an A. Comte
anknüpfte, über diesen jedoch hinausging, indem sie
die bei A. Comte noch vorherrschende Form staatlich
zentralisierter durch eine dezentralisierte und in ihrem
Umfang stark eingeschränkte Verwaltung ersetzte.
Das trug H. Spencer die Kritik Émile Durkheims ein,

der zwar die wachsende Bedeutung des Individualismus
bestätigte, jedoch der These von der abnehmenden Be-
deutung des →Staates widersprach. Für ihn bestand
„kein Gegensatz darin, daß die Sphäre des individuellen
Handelns gleichzeitig mit der des Staates wächst, daß
sich die Funktionen, die nicht direkt vom zentralen Re-
gelapparat abhängen, nicht zur gleichen Zeit mit diesem
entwickeln“ (Durkheim 1988: 277). Allerdings erschien
der Staat auch bei É. Durkheim, in Weiterführung der
saintsimonistischen Sichtweise, nicht so sehr als Träger
von H., denn als Institution des →Verwaltungsrechts,
die in modernen „organisierten“ Gesellschaften nur be-
stimmte Sektoren des „allgemeinen und oberflächlichen
Lebens“ (Durkheim 1988: 428) erfasse, und auch davon
zunehmend weniger. Die Kohäsion moderner Gesell-
schaften hing nicht von ihm ab, sondern von anderen
Faktoren: zunächst, wie É. Durkheim anfangs meinte,
von der „organischen Solidarität“ (Durkheim 1988:
162), die aus der arbeitsteiligen Ungleichheit und der
damit verbundenen funktionalen Interdependenz resul-
tiere; später aus dem Zusammenwirken der zu schaffen-
den „Korporationen“ (Durkheim 1988: 48), aus dem
sich jene moralische und juridische Regelung ergeben
sollte, die ihm zur Überwindung der gegenwärtigen,
v. a. durch die Wirtschaft verursachten „Anomie“ (Durk-
heim 1988: 42) unerlässlich erschien. Da É. Durkheim
sich außer mit den modernen organisierten Gesellschaf-



Herder StL_8 / p. 12 / 8.4.2019

ten nur mit dem Strukturtypus der segmentären, ake-
phalen Gesellschaft befasst hat, ist seiner Soziologie
mit Recht bescheinigt worden, dass in ihr soziale Phä-
nomene wie Macht, H. und Konflikt tendenziell unter-
repräsentiert sind.
Dieses Defizit gilt a fortiori auch für die Aufnahme

saintsimonistischer Denkmuster in der deutschen So-
ziologie des 20. Jh. Noch im Kaiserreich entwickelte
Johann Plenge Ideen, wie mit Hilfe des Kreditsystems
eine zentralistisch organisierte Volkswirtschaft auf-
zubauen sei und verkündete die Gewissheit, am Anfang
einer „Periode der modernen Technik unter der Herr-
schaft einer genau rechnenden, organisatorischweit aus-
greifenden Wirtschaftsführung“ (zit. n. Schildt 1987:
527) zu stehen. In der Weimarer Republik wagte Karl
Mannheim, obwohl selbst eher dem Historismus nahe-
stehend, die Prognose, dass die zunehmende Durch-
setzung des „Industrialismus“ ein „amerikanisches
Bewußtsein“ fördere, welches sich allein an der „or-
ganisatorisch-technischen Wirklichkeitsbeherrschung“
(Mannheim 1969: 218) orientiere. Das stieß zunächst
auf den Widerspruch von Hans Freyer, für den die Epo-
che nach wie vor im Zeichen des „Kampf[es] um die
Herrschaft“ (Freyer 1933: 3) stand, um eine Ordnung,
in der nicht die Planenden herrschen, sondern die Herr-
schenden planen sollten. Nach dem Zweiten Weltkrieg
indes registrierte H. Freyer eine seit etwa zwei Jh. in
Gang befindliche „radikale Abwertung von Herrschaft“
(Freyer 1955: 100), die auf das Aufkommen „sekundärer
Systeme“ zurückzuführen sei, von Systemen der sozia-
len Ordnung, „die sich bis zum Grunde, das heißt bis
in die menschlichen Subjekte hinein entwerfen“ (Freyer
1955: 88). Dieses Konzept, das in den 80er Jahren in
anderem Kontext eine Neuauflage durch den Begriff
der „reflexiven Modernisierung“ (Beck 1996) erfuhr,
zielte auf eine umfassende Funktionalisierung, in deren
Verlauf die herkömmlichen Formen der H. durch die
Verwaltung von Sachen, genauer: „Sachen einschließ-
lich der Menschen und [der] Menschen notwendig mit
den Sachen“ (Freyer 1955: 103 f.) ersetzt würden.
Schwankte H. Freyer noch, ob diese neuartige „Sachen-
verwaltung“ einen „herrschaftsfreien Zustand und gera-
dezu das Gegenteil von Herrschaft“ bedeute oder nicht
vielmehr eine andere „Art Herrschaft“ (Freyer 1955:
104), so plädierte Arnold Gehlen dafür, den Begriff der
H. für Industriebetriebe ( →Betrieb) zu reservieren, in
gesamtgesellschaftlicher Hinsicht aber eine Entwick-
lung „in die Richtung einer pluralistischen, stationären
Subventionsordnung“ anzunehmen, „die im prägnanten
Sinne herrschaftsarm wäre“ – eine Entwicklung, wie sie
„zuerst von Saint-Simon vorausgesagt worden“ (Gehlen
1978: 117) sei. Noch dezidierter hieß es bei Helmut
Schelsky, „daß durch die Konstruktion der wissenschaft-
lich-technischen Zivilisation ein neues Grundverhältnis
vonMensch zuMensch geschaffen wird, in welchem das
Herrschaftsverhältnis seine alte persönliche Beziehung
der Macht von Personen über Personen verliert, an die

Stelle der politischen Normen und Gesetze aber Sach-
gesetzlichkeiten […] treten, die nicht als politische Ent-
scheidungen setzbar und als Gesinnungs- oder Welt-
anschauungsnormen nicht verstehbar sind“ (Schelsky
1965: 453). „Herrschaftsdisziplin wird zur Sachdisziplin
umgeformt“ (Schelsky 1965: 457).
Diese Sichtweise klingt noch in den soziologisch un-

gleich elaborierteren Arbeiten Niklas Luhmanns nach.
In ihnen erscheint H. als ein Begriff, der nur für die
„Erstphase politischer Evolution“ (Luhmann 2000: 416)
eine gewisse Aussagekraft beanspruchen kann. Nur in
Gesellschaften, die auf dem Differenzierungsmodus
der „Stratifikation“ (Luhmann 2000: 414) beruhten,
könne sinnvoll von der Existenz einer herrschenden

→Elite die Rede sein, die das Ganze im Ganzen reprä-
sentiere; nur dort könne von einem echten Primat des
Politischen gesprochen werden; nur dort sei es, obgleich
nicht ohne Einschränkungen, möglich, dass ein Zen-
trum die Gesellschaft beherrsche und reguliere. Unter
den Bedingungen funktionaler Differenzierung hin-
gegen sei →Politik nur mehr ein Teilsystem unter an-
deren, dessen systemeigenes Medium – politische

→Macht, die durch Kontrolle physischer Zwangsgewalt
gedeckt sei – nur geringe Anwendungsmöglichkeiten
habe. Die evolutionäre Neuartigkeit derartiger Ordnun-
gen stehe heute nicht länger in Frage, „und das sollte
man durch Vermeidung der Fortführung des Begriffs
der Herrschaft und durch Vermeidung der Rückdatie-
rung des Begriffs des Staates honorieren“ (Luhmann
2000: 417). Die →Systemtheorie, hieß es bereits in
einem frühen Text, habe sich von Vernunft und von H.
emanzipiert. „Vernunft und Herrschaft sind für sie […]
überhaupt keine brauchbaren Begriffe mehr“ (Luhmann
1971: 401).
Eine ganz andere Auffassung von H. liegt bei Ferdi-

nand Tönnies, Georg Simmel und Max Weber vor, in
deren Arbeiten formale und historische Soziologie je-
weils unterschiedliche Mischungen eingegangen sind.
F. Tönnies konzipierte H. seinen beiden Idealtypen von

→Gemeinschaft und Gesellschaft entspr. auf doppelte
Weise: als „Herrschaft im gemeinschaftlichen Sinne“
(Tönnies 1991: 9), die eine Abbildung der „Herrschaft
des Ganzen über seine Teile“ sei (Tönnies 1991: 160),
und als „gesellschaftliche Herrschaft“, welche „a priori
der individuellen Person“ zugehörig sei, als Resultat
der Verselbständigung des „Kürwillens“ gegenüber dem
„Wesenwillen“ (Tönnies 1991: 160). Urbild der gemein-
schaftlichen H. seien die häuslichen Verhältnisse im All-
gemeinen, Patriarchalismus bzw. Matriarchalismus im
Besonderen; der gesellschaftlichen H. die aus der kapi-
talistischen Wirtschaftsordnung erwachsende „Pluto-
kratie“ (Tönnies 1918). Diese Unterscheidungen wurden
allerdings nur wenig ausgeführt. In der Spätschrift „Ein-
führung in die Soziologie“ (Tönnies 1931) kommen
herrschaftliche Verhältnisse explizit nur mehr im Kapi-
tel über gemeinschaftliche Verhältnisse vor, überdies im
Rahmen einer Konstruktion, die auf Marginalisierung

3 Herrschaft 4



Herder StL_8 / p. 13 / 8.4.2019

von H. in einem anzustrebenden Vernunftstaat i.S. v.
Platon, Thomas Hobbes und Johann Gottlieb Fichte an-
gelegt ist.
G. Simmels „Soziologie der Herrschaft“ (Simmel

1968: 117) thematisiert diese als eine jener zahlreichen
Formen von Wechselwirkung, in denen sich „Vergesell-
schaftung“ verwirklicht. Gemeint ist das Verhältnis von
Über- und Unterordnung, das sich an den unterschied-
lichsten sozialen Gebilden, sei es politischer, religiöser
oder wirtschaftlicher Art, findet und seinerseits in un-
terschiedlichen „Formtypen“ auftritt: als „Einherrschaft“,
„Mehrzahlherrschaft“ oder H. einer „objektiven Macht“
(Simmel 1968: 107). G. Simmel interessierte sich dabei
für die dissoziierenden wie die vereinheitlichendenWir-
kungen dieser Formtypen, für Nivellierung wie die
Bildung von Machtdifferentialen sowie für Konstellatio-
nen, die innerhalb einer →Organisation Über- und
Unterordnung kennen, die Organisation als ganze aber
einer Idee unterordnen, die jedem Mitglied eine gleiche
oder nahezu gleiche Stellung gegenüber allen Außenste-
henden verschafft. Weitere Themen sind die Maße der
H. und ihre Korrelation zur →Freiheit, die Wechselbe-
ziehung zwischen der Befreiung von Unterordnung und
dem Aufbau neuer H.s-Positionen, das Verhältnis von
Über- und Unterordnung zu den persönlichen Quali-
tätsunterschieden zwischen den Menschen, schließlich,
in diachroner Perspektive, die Faktoren, die den „Über-
gang vom Subjektivismus der Herrschaftsverhältnisse
zu einer objektiven Formation und Fixierung“ (Simmel
1968: 177) bewirken. Im Unterschied zur (neo-)saint-
simonistischen Sichtweise entfällt damit H. jedoch
nicht, sondern erlebt lediglich einen Formwandel.
Das gilt auch für M. Weber. Dessen Soziologie wird

oft als materiale und historische Soziologie bezeichnet
und damit von der reinen und formalen Soziologie ab-
gesetzt, wie sie G. Simmel vertreten hat. Das ist zwar im
Prinzip nicht falsch, jedoch gerade mit Blick auf das
Thema H. überzogen. Denn nicht anders als G. Simmel
geht auch M. Weber in seiner H.s-Soziologie davon aus,
dass H. in den unterschiedlichsten Lebensbereichen
eine sehr erhebliche Rolle spielt und bemüht sich entspr.
um eine Typisierung ihrer Erscheinungsformen, um zu
generellen Regeln zu gelangen. Soziologie wird hier
strikt als eine Hilfswissenschaft verstanden, die ihre Be-
griffe und Regeln v. a. unter dem Gesichtspunkt bildet,
„ob sie damit der historischen kausalen Zurechnung der
kulturwichtigen Erscheinungen einen Dienst leisten
kann“ (Weber 2013: 169f.). Das führt im Unterschied
zu G. Simmel allerdings zu einer deutlich komplexeren
Architektur, die den H.s-Begriff im Rahmen einer stu-
fenweisen Konkretisierung relativ abstrakter Begriffe
wie „soziales Handeln“ und „soziale Beziehung“ (Weber
2013: 172 ff.) gewinnt, scharf von dem soziologisch eher
amorphen Begriff der Macht abgrenzt und zu einer Ty-
pologie der Verbände ausgestaltet, die vomH.s-Verband
über den politischen und hierokratischen Verband bis
zu Staat und →Kirche gelangt.

Bes. nachhaltig gewirkt hat neben der knappen De-
finition („Herrschaft soll heißen die Chance, für einen
Befehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen
Gehorsam zu finden“ [Weber 2013: 210]) M. Webers
Vorschlag, zwischen äußeren und inneren Stützen der
H. zu unterscheiden und Korrelationen zwischen bei-
den zu untersuchen. Jede H., sagt M. Weber, „äußert
sich und funktioniert als Verwaltung“, als „Organisation“
bzw. „Verteilung der Befehlsgewalten“ (Weber 2005:
139, 146). Deren Struktur aber sei wiederum bestimmt
durch die „innere Stütze“, die sie in der „Fügsamkeit der
Gewaltunterworfenen gegenüber ‚Normen‘“ (Weber
2005: 247) finde, anders gesagt: in der Art und Weise
der „Legitimität“. Die dafür in einer längeren und einer
knapperen Fassung entwickelten drei reinen Typen – die
legale, traditionale und charismatische →Legitimität –
stehen ausdrücklich nicht in einer chronologischen
Folge, lassen aber insofern einen Einfluss von F. Tön-
nies und G. Simmel erkennen, als auch M. Weber eine
Tendenz zur „Versachlichung“ bzw. zur „Rationalisie-
rung“ von H. konstatiert. Problematisch bleibt aller-
dings seine Neigung, diese zu eng an die Durchsetzung
von „Zweckrationalität“ (Weber 1973: 471) zu koppeln,
die sich durchaus auch in vormodernen Zusammenhän-
gen findet und keineswegs mit dem von M. Weber an-
dernorts, etwa in der Rechts- undWirtschaftssoziologie,
bevorzugten Begriff der „formalen Rationalität“ iden-
tisch ist. Trotz dieser Engführung bleibt Verwaltung im
Unterschied zum (neo-)saintsimonistischen Konzept
einer herrschaftsfreien Sachenverwaltung eine als H.
strukturierte soziale Beziehung, und zwar auch und ge-
rade dann, wenn sie sich auf ihrer Vollstufe (legale H.
mittels bürokratischen Verwaltungsstabes) vom Ideal-
typus entfernt und zu einer H. des Verwaltungsstabes
oder gar einer Beamten-H. degeneriert.
M. Webers H.s-Soziologie ist lange ohne Resonanz

geblieben. Nach dem Zweiten Weltkrieg stand ihr das
starke Interesse an rein empirischer Forschung ebenso
entgegen wie die neosaintsimonistische Ausrichtung
der theoretisch orientierten Soziologen. Die →Kritische
Theorie setzte dem wohl die Annahme entgegen, spät-
kapitalistische Gesellschaften seien durch einen „Über-
gang zu Herrschaft unabhängig vom Marktmechanis-
mus“ (Adorno 1972: 368) bestimmt, assimilierte aber
den H.s-Begriff an den unspezifischeren Machtbegriff,
der auch außerhalb der Sphäre sinnhafter sozialer Bezie-
hungen, im Verhältnis Mensch-Natur gelte, Wissen-
schaft und →Technik bestimme und mit ihnen totalisiert
werde, ipso facto aber jegliche Unterscheidungskraft
einbüßte. Erst seit den 70er Jahren kam die von M. We-
ber gewiesene Perspektive wieder stärker zur Geltung:
in den USA in den Arbeiten von Reinhard Bendix und
Guenther Roth, in der BRD in denjenigen von Wolf-
gang Schluchter, Heinrich Popitz, Mario Rainer Lepsius
und ihren Schülern. Auch in Frankreich fanden M. We-
bers Anregungen Aufnahme: weniger bei Michel Fou-
cault, der Begriffe wie Macht und Disziplin dem H.s-

5 Herrschaft 6



Herder StL_8 / p. 14 / 8.4.2019

Begriff vorzog, stärker bei Pierre Bourdieu, der diese
Konzepte zwar häufig synonym verwendete, ihnen je-
doch eine neue Dimension durch den Habitusbegriff
( →Habitus) erschloss, der auf die Inkorporation der äu-
ßeren Existenzbedingungen in einem habituellen, zugl.
individuellen und kollektiven System von Dispositionen
zielt. Sein Schüler Luc Boltanski betont mehr den pro-
zessualen Charakter von H. und konzentriert sich auf
die Unterschiede zwischen einfachen und komplexen
(managementkonformen) H.s-Effekten.

Literatur
M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie, in: MWG
Bd. 1/23, 2013 • S. Breuer: „Herrschaft“ in der Soziologie Max
Webers, 2011 • L. Boltanski: Soziologie und Sozialkritik, 2010
• M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft, in:
MWG, Bd. 1/22–4, 2005 • N. Luhmann: Die Politik der Ge-
sellschaft, 2000 • U. Beck/A. Giddens/S. Lash: Reflexive Mo-
dernisierung, 1996 • M. R. Lepsius: Demokratie in Deutsch-
land, 1993 • H. Popitz: Phänomene der Macht, 21992 •
F. Tönnies: Gemeinschaft und Gesellschaft, 31991 • É. Durk-
heim: Über soziale Arbeitsteilung, 21988 • P. Bourdieu: Sozia-
ler Sinn, 1987 • G. Roth: Politische Herrschaft und persön-
liche Freiheit, 1987 • A. Schildt: Konservativer Prophet und
streitbarer Soziologe: Johann Plenge 1874–1963, in: VfZ 35/
4 (1987), 523–570 • H.-P. Müller: Wertkrise und Gesell-
schaftsreform, 1983 • R. Bendix: Kings or People. Power and
the Mandate to Rule, 1978 • A. Gehlen: Einblicke, in: K.-S.
Rehberg/A. Gehlen (Hg.): GA, Bd. 7, 1978 • M. Weber: Ge-
sammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, 41973 • T. W.
Adorno: Ges. S., Bd. 8, 1972 • W. Schluchter: Aspekte büro-
kratischer Herrschaft, 1972 • N. Luhmann: Systemtheoreti-
sche Argumentationen, in: N. Luhmann/J. Habermas: Theo-
rie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, 1971, 291–405 •
K. Mannheim: Ideologie und Utopie, 51969 • G. Simmel: So-
ziologie, 51968 • H. Schelsky: Auf der Suche nach Wirklich-
keit, 1965 • H. Freyer: Theorie des gegenwärtigen Zeitalters,
1955 • A. Comte: Die Soziologie, 1933 • H. Freyer: Herrschaft
und Planung, 1933 • F. Tönnies: Einführung in die Soziologie,
1931 • F. Tönnies: Demokratie und Plutokratie, in: Die Neue
Zeit 36/19 (1918), 433–441 • H. Spencer: Die Principien der
Sociologie, Bd. 3, 1903 • K. E. von Baer: Über Entwickelungs-
geschichte der Thiere, 1828. STEFAN BREUER

II. Politikwissenschaft

1. Definitorisches
„Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen
Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstre-
ben durchzusetzen, gleichviel, worauf diese Chance be-
ruht.Herrschaft soll heißen die Chance, für einen Befehl
bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam
zu finden …“ Max Webers Definitionen (Weber 1980:
28) verweisen auf eine enge begriffliche Verwandt-
schaft. Sowohl →Macht als auch H. beinhalten Wir-
kungsmöglichkeiten innerhalb einer asymmetrischen
sozialen Beziehung. Während die Macht als der umfas-
sendere Begriff „amorph“ (Weber 1980: 28), da nicht auf

bestimmte Mittel festgelegt ist, bewegt sich H. in einem
spezifischeren Bereich: Sie ist Machtausübung einer hö-
heren Instanz (des oder der „Herrschenden“), deren in-
haltlich spezifizierte Willensäußerungen von bestimm-
ten Adressaten (den „Beherrschten“) befolgt werden.
Von politischerH. zu sprechen, bleibt – je nach Verständ-
nis von „ →Politik“ – uneindeutig. Als vorzugsweiser Ort
für politische H. kann der →Staat mit seinen Teilsyste-
men (Regierung, Parlament, Justiz, Polizei, Militär, Ver-
waltung) gelten.
Herr und Sklave, Lehnsherr und Leibeigener, Herr

und Knecht, Obrigkeit und Untertanen, Regierung(sge-
walt) und Bürger ( →Bürger, Bürgertum): In der Reihe
dieser H.s-Verhältnisse indizieren die Begriffe für die
Adressaten des H.s-Anspruchs eine Zunahme an politi-
scher →Freiheit, die für die westlich-liberale Politik-
geschichte charakteristisch ist. Dieses an der Leitnorm
der Freiheit orientierte, bis in die griechische Antike zu-
rückreichende Politikverständnis führte zu einer norma-
tiven Schärfung des Begriffs: Schon Aristoteles hob den
prinzipiellen Unterschied hervor zwischen der arche des-
potike, der H. des Herrn über den Sklaven im Haus
(oikos), und der arche politike, der H. von freien Bürgern
über freie Bürger. Ähnlich unterscheidet John Locke im
17. Jh. zwischen despotical power (der Zwangs-H., etwa
eines Galeerenkapitäns über seine Sklaven), paternal
power (des Vaters über seine Kinder) und political power
(im politischen Körper des liberalen Staates).

2. Eine begriffliche Klassifikation
und ein komplexes Wortfeld

Im Altgriechischen verweisen Wortzusammensetzun-
gen, die mit „kratie“ oder „archie“ enden, wörtlich auf
H. Von den Griechen stammt eine bis heute gebräuchli-
che Klassifikation der Verfassungen bzw. Formen von
H. Von Aristoteles systematisch ausgearbeitet, geht ein
quantitatives Kriterium von der Zahl der Herrschenden
aus, wonach sich drei Möglichkeiten ergeben: Es
herrscht einer oder einige oder viele bzw. alle. Hinzu
kommt der Zweck der H. als qualitatives Kriterium: Ent-
weder ist H. orientiert am partikularen Vorteil der Herr-
schenden oder am gemeinsamen Nutzen bzw. →Ge-
meinwohl des Staates. Die Kombination der drei
quantitativen und der zwei qualitativen Optionen ergibt
ein Sechserschema. Gemeinwohlorientiert sind König-
tum bzw. →Monarchie (ein Herrschender), Aristokratie
als H. der Gruppe der Besten und Politie als H. der Bür-
ger der Polis zum gemeinsamen Nutzen. Diese letztere
Option – aus der später, vermittelt über die römische
politische Theorie, die →Republik wurde – trägt die H.
s-Bezeichnung nicht im Wort, obwohl sie gerade für ein
bis in die Gegenwart wegweisendes Verständnis von H.
steht. Ihren eigenen Vorteil, der sich nicht mit dem ge-
meinsamen Nutzen deckt, verfolgen die Herrschenden
in der Tyrannis (der Willkür-H. eines einzigen), in der
Oligarchie (wo sich eine Gruppe, meist von Reichen,
oder ein anderer Politikklüngel am Staat „bedient“),

7 Herrschaft 8



Herder StL_8 / p. 15 / 8.4.2019

und in der →Demokratie. Letztere meint den Fall, dass
die Selbstbestimmung des Volkes dem Gemeinwohl wi-
derspricht – dann nämlich, wenn der demos von Dema-
gogen manipuliert oder vom Pöbel „beherrscht“ wird
(die sog.e Ochlokratie).
Da es die „Natur“, d.h. das Wesen von Politik ist, H.

von Menschen über Menschen im Sinne des Gemein-
wohls auszuüben, gibt es drei „naturgemäße“ und drei
„gegen die Natur“ gerichtete Arten von H. Entlang die-
ser Matrix von „guter“ und „schlechter“ Politik erhält die
Klassifikation eine normative Tönung. Diese steht der
Instrumentalisierung als sprachliches Mittel im Kampf
um die H. offen, indem der politische Gegner oder
Feind mit der Wahl eines „schlechten“ Begriffes abge-
wertet wird. So zeigt Thomas Hobbes in seinem Spät-
werk „Behemoth“ (1682), einer Analyse des Englischen
Bürgerkrieges, wie König Charles I. von seinen demo-
kratischen Feinden delegitimiert wurde, indem sie ihn
als Tyrannen brandmarkten. T. Hobbes sowie spätere
Vertreter eines nichtnormativen Politikverständnisses
haben daraus die Konsequenz gezogen, sich ausschließ-
lich auf das quantitative Kriterium zu beschränken.
Eine Sonderstellung kommt der Nomokratie zu, wie

sie bei Platon und Aristoteles thematisiert wird. Als H.
des Gesetzes will sie die durch wesensmäßig schwache
und begehrliche Menschen ausgeübte H. perfektionie-
ren. Diese ideale und geradezu utopische Vorstellung
kann in der Moderne mit Immanuel Kants „Staatsweis-
heit“ als der H. des →Rechts und des kategorischen Im-
perativs verglichen werden.
Zusätzlich zu den klassischen H.s-Begriffen haben

sich in der politischen Ideen- und Sprachgeschichte wei-
tere Bezeichnungen gebildet, welche die staatsrechtlich-
verfassungsmäßige Sphäre verlassen und spezifische
Machtfaktoren herausstellen. Sie sind teils deskriptiv,
teils normativ zu verstehen und können zeitdiagnos-
tisch-kritisches Potential haben. So meint das Patriar-
chat die H. der Familienväter und verallgemeinert der
Männer über die Frauen, während das Matriarchat eine
soziale Welt vorstellt, in der die Frauen dominieren. Als
Kennzeichen moderner Gesellschaften und Staaten wird
verwiesen auf die Technokratie, die Dominanz tech-
nischen Denkens, aber auch der Wirksamkeit tech-
nischer Artefakte. Technischer Natur ist auch die →Bü-
rokratie, die seit M. Weber als notwendiger Bestandteil
moderner politischer und ökonomischer H.s-Ausübung
untersucht wird. Die Rede von Minarchie steht im liber-
tären Denken für das Ideal des Minimalstaats, wo sich
politische H. auf die Ausübung stark reduzierter Funk-
tionen, insb. die Herstellung von →Sicherheit, be-
schränkt. In der Gerontokratie herrschen die Alten. In
der Polyarchie verteilt sich H. auf viele Instanzen. Ex-
pertokratie steht für den Vorrang wissenschaftlichen
Sachverstandes in bürokratischen, juristischen und poli-
tischen Verfahrenssphären. In der Plutokratie herrschen
die Reichen. Die Kleptokratie gehört zur politischen Pa-
thologie, indem sich Gruppen auf Kosten der All-

gemeinheit bereichern. Wörter wie →Theokratie und
Hierokratie bezeichnen die heilige H. Gottes und im
abgeleiteten Sinne der Priesterschaft, während sich die

→Hierarchie semantisch zu einer allg.en Bezeichnung
für Rangordnung entwickelt hat. Konträr zu den auf-
geführten Begriffen intendiert Anarchie die Abschaf-
fung jeglicher Form von H., insb. des Staates und seiner
ihn stützenden Institutionen.

3. Die zentrale Relation: Befehl und Gehorsam
Die Entsprechung von Befehl und Gehorsam ist der Kern
des H.s-Begriffs. Befehl ist „bekundeter Wille“ (Weber
1980: 544) des Herrschenden, der – als Gebot wie Ver-
bot – eine Handlungsanweisung ausspricht. Dieser Im-
perativ tritt auf als Gesetz, Anordnung, Anweisung,
Verfügung, Bescheid etc. Inhaltlich kann es sich um
allg.e oder partikulare Imperative handeln. Geltungs-
mäßig können sie ihren Inhalt kategorisch, d. h. unbe-
dingt vorschreiben; oder sie fordern als hypothetische
Imperative den Gehorsam erst beim Eintreten fest-
gesetzter Bedingungen ein.

Gehorsam folgt dem Befehl nicht notwendig und auto-
matisch. Die H.s-Relation ist keine strikte Kausalität im
mechanischen Sinne, sondern erfordert – dem Befehl
entspr. – ein inneres „Interesse“ und „Gehorchen-wol-
len“, welches über die bloße Gewöhnung an Fügsamkeit
hinausgeht (Weber 1980: 122). Die „freiwillige Knecht-
schaft“, in der bereits Étienne de la Boetie (Discours de
la servitude volontaire, 1576) das Geheimnis der H. er-
blickt, kann viele Motive haben: im negativen Sinne die
Furcht vor Sanktionen bei Nichtbefolgung des Befehls,
im positiven Sinne die willentliche Bejahung der Unter-
ordnung zum eigenen Vorteil. Zum bloß empirisch-fak-
tischen Befolgen eines Befehls muss hinzukommen
„[…] der Sinn seines Hingenommenwerdens als einer
‚geltenden‘ Norm […] als ob die Beherrschten den In-
halt des Befehls, um seiner selbst willen, zur Maxime
ihres Handelns gemacht hätten“ (Weber 1980: 544).
Die Relation von Befehl und Gehorsam setzt alsDrit-

tes eine gelingende →Kommunikation voraus. Es bedarf
einer gemeinsamen Sprache. Der Befehl muss sprachlich
geäußert werden; so gehört zum Gesetzescharakter
eines Imperativs immer die Verkündigung. Er muss
beim Adressaten ankommen, der ihn verstehen muss.
Die aktive Leugnung und Negierung der letzteren bei-
den Grundbedingungen eröffnet die strategische Mög-
lichkeit gegenherrschaftlichen Handelns, ohne damit of-
fen zu revoltieren. Das Ankommen des Befehls bewusst
zu verhindern, sich als Adressat zu verleugnen oder den
Befehl vorgeblich nicht zu verstehen: das sind Mittel
eines listigen Ungehorsams, die – in den Metaphern
von Elias Canetti ausgedrückt – den heranfliegenden
Befehlsstacheln und -pfeilen ausweichen und sie un-
wirksam machen.

9 Herrschaft 10



Herder StL_8 / p. 16 / 8.4.2019

4. Legitimität
Um die Brücke zwischen Befehl und Befolgung zu schla-
gen, bedarf es aber eines weiteren Moments: ihrer →Le-
gitimität. H. wird gerechtfertigt, indem sie auf leitende

→Werte und →Normen bezogen wird, die Grund wie
Ziel von H. betreffen. Hier eröffnet sich ein weites, stark
normativ geprägtes Feld. Lange zurückreichende Denk-
traditionen verankern H. kosmologisch, theologisch
oder metaphysisch; dazu gesellen sich in der fort-
geschrittenen Moderne →Ideologien und politische

→Weltanschauungen. Einer neuzeitlichen Denkweise
entspr. der funktionale und instrumentelle Nutzen-
aspekt – bspw. die Friedensleistung von H., die Verbin-
dung von Schutz und Gehorsam, die Unterstützung von
Selbsterhaltung und freier Selbstentfaltung. Im 19. und
20. Jh. treten →Menschenwürde und →Menschenrechte,
aber auch eine Grundnorm wie →Gerechtigkeit immer
mehr in den Vordergrund. Die Vielfalt dieser Rechtfer-
tigungen speist sich inhaltlich aus unterschiedlichen
Quellen und artikuliert sich in einem Spektrum von
Formen und Zeichen. Es umfasst politische Ideen und
Theorien, Narrative wie Gründungs-, Kriegs- und Revo-
lutionsmythen ( →Mythos), Symbole wie die Insignien
der H. bei Königen und Kaisern, im weiteren Sinne den
ganzen Bereich der Darstellung herrscherlicher Macht.
Massendemokratie, →Totalitarismen und Mediengesell-
schaft haben die Möglichkeiten der ideologischen Un-
terfütterung durch →Propaganda und der medialen In-
szenierung im politischen Spektakel ausgeweitet und
verfeinert. Daraus resultiert eine symbolpolitische Flan-
kierung von H.s-Ansprüchen, die ambivalent sein kann
– öffnet sie doch auch Möglichkeiten der H.s-Kritik und
der Entfaltung von Gegenmacht.
Quellen und Inhalte hat M. Weber zu drei Typen legi-

timer H. verdichtet. Sie stellen ein jeweiliges Bestim-
mungsmoment in idealtypischer Reinform dar und
kommen in der empirischen Realität in sichwandelnden
Kombinationen vor. Die legale oder rationale H. beruht
auf gesatzten Regeln und beansprucht nur insoweit Gel-
tung. Der Gehorchende folgt diesen Regeln ebenso wie
der Befehlsgeber, dessen Funktion und Kompetenz als
Herrschender ebenfalls regelhaft definiert ist. Der zu-
mindest formal reinste Typus dieser Art ist die Bürokra-
tie, deren Anwachsen der epochalen Entwicklung einer
durchgängigen Rationalisierung aller Lebensbereiche in
der →Moderne entspr. Traditionale H. speist sich aus der
Geltung und dem Glauben „an die Heiligkeit der von
jeher vorhandenen Ordnungen und Herrengewalten“
(Weber 1988: 478). Ihre reinste Repräsentation ist die
patriarchale. Das Herkommen und die Eingewöhnung
in diese verleihen der H. eine „Eigenwürde“ (Weber
1980: 130). Gehorsam erwächst aus „Pietät“ (Weber
1980: 581) gegenüber einer überlieferten Praxis und
deren →Autorität. Die →Tradition bindet nicht nur die
Gehorchenden, sondern auch die Herren. Die charisma-
tische H. ( →Charisma) bezieht ihre Legitimität und
Wirksamkeit mit Blick auf eine Führergestalt, deren ir-

rationale, d. h. nicht rational erklärbare Aura und Anzie-
hungskraft – als Held, Prophet etc. – begeisterte Gefolg-
schaft um sich schart. Ein religiöser Ursprung steht zu
vermuten, wie schon der Ausdruck Charisma als gött-
licher Gnadengabe nahelegt. Der Typus umfasst aber
auch quasireligiöse und magische soziale Effekte bis
hin zur erfolgreichen Scharlatanerie.

5. Systematische Anmerkungen
zum Ausmaß politischer Herrschaft

Auf eine Skala aufgetragen verkörpert die absolute Sou-
veränität funktional betrachtet die größte H.s-Stellung,
während die Anarchie als Abwesenheit jeglicher (poli-
tischen) H. den polar-konträren Gegensatz bildet. Da-
zwischen bewegen sich limitierte bzw. gemäßigte H.s-
Modelle.
a) Das Extrem: Absolute Souveränität
Sie ist ein Pyramidenmodell. Alle Macht konzentriert
sich in einer höchsten, einzigen und unteilbaren H.s-In-
stanz. Der Befehlsfluss verläuft – vermittelt über beauf-
tragte Instanzen – von der Spitze zu den Untertanen
und gibt damit dem politischen Körper seine Ordnung.

→Souveränität ist größte Fülle der Macht (plenitudo po-
testatis, die im Mittelalter zunächst vom →Papst be-
ansprucht wurde), für die das biblische Motto über dem
Titelbild von T. Hobbes’ „Leviathan“ gilt: „Es gibt keine
Macht auf Erden, die der seinen vergleichbar wäre.“ Der
absolute Souverän ist legibus solutus: Er steht über den
von ihm selbst gemachten Gesetzen. Carl Schmitt setzt
im 20. Jh. die Hobbessche Linie fort und baut sie weiter
aus: 1. Die absolute Souveränität ist unteilbar. Würde
bspw. der Souverän einem Richter unterworfen, der die
Rechtmäßigkeit seiner H. beurteilen würde, so wäre der
Richter nichts anderes als ein Gegensouverän, was den
ersten Schritt in den →Bürgerkrieg bedeuten würde.
2. Der Souverän fungiert als Letztentscheidungsinstanz,
was die Interpretation der von ihm gegebenen Gesetze,
die Entscheidung über Krieg und Frieden sowie die Auf-
hebung der geregelten Normalität des politischen Pro-
zesses betrifft: „Souverän ist, wer über den Ausnahme-
zustand entscheidet.“ (Schmitt 1996: 13) 3. Vor der
Gründung neuer staatlicher Gemeinwesen steht eine
konstituierende Macht (pouvoir constituant), die eine
neue normative Ordnung schafft und insofern über der
geschaffenen Verfassung steht. – Absolute Souveränität
ist nicht auf die historische Periode des frühneuzeit-
lichen →Absolutismus beschränkt. Sie muss nicht iden-
tisch sein mit absoluter Fürsten-H. (theoretisiert von
Niccolò Machiavelli und T. Hobbes) oder souveräner

→Diktatur (C. Schmitt über Benito Mussolini und Adolf
Hitler). Sie kann auch die H. einer Gruppe meinen, etwa
eines Parlaments oder einer autoritären bis totalitären
Partei. Das Musterbild eines totalen Kollektivkörpers
entwarf Jean-Jacques Rousseau mit dem aktiven Ge-
meinwillen (volonté générale), der unteilbar herrscht, kei-
nerlei normativer Vorgabe von außen unterliegt und
sich per definitionem nicht irren kann, also neben der

11 Herrschaft 12



Herder StL_8 / p. 17 / 8.4.2019

politischen H. auch noch dasWahrheitsmonopol an sich
zieht.
b) Eine weite Mitte: Limitierte bzw. gemäßigte H.
Ihre Veranschaulichung ist das Netzmodell, in dem un-
terschiedliche Instanzen politisch herrschaftlich zusam-
menwirken. Ihm entsprechen Formen geteilter Macht,
die in der Mischverfassung seit der klassischen Antike
auf den Begriff gebracht wurde. Vielfältige Formen von

→Gewaltenteilung gehören ebenso in diesen Kontext
wie Gleichgewichtsmodelle (Charles de Montesquieu)
im Sinne von checks and balances. Explizite →Verfassun-
gen und →Gesetze, implizite Traditionen und Gewohn-
heitspraktiken geben einen normativen Rahmen vor, in
den die H.s-Instanzen eingebettet sind. Dazu gehören
institutionalisierte Verfahren der Kontrolle. Der Tradi-
tionsstrang der Republik steht für limitierte H. ebenso
wie die Rechtsstaatlichkeit ( →Rechtsstaat) als tragendes
Moment der westlichen liberalen Demokratien. Für sie
alle gilt I. Kants „republikanische Regierungsart“, die H.
auf bürgerliche Freiheit, →Gleichheit und Recht hin
verpflichtet. Der politikwissenschaftliche Denkansatz
der →Governance begreift →Steuerung, Regelung, Ver-
einbarung und Kooperation als zentralen politischen
Prozess. In einem epochalen Ausgriff beschreibt und
analysiert Michel Foucault unter dem Leitbegriff „Gou-
vernementalität“ eine komplexe Form von Macht und
H., die sich am Vorbild der christlichen Praxis des Pas-
torats seit der frühen Neuzeit zu einer eigenen Regie-
rungskunst entwickelte und zur Souveränität und Dis-
ziplin als dritte Form von H. tritt.
c) Das negative Extrem: Anarchie
Dem Namen wie der idealen Zielsetzung nach – der
Abwesenheit jeglicher H. von Menschen über Men-
schen – bewegt sie sich strikt genommen außerhalb des
Spektrums von H. Das gilt freilich nicht für ihre politi-
sche Qualität. Anarchistischen Theorien und Idealen
( →Anarchie, Anarchismus) kommt eine herrschaftskriti-
sche Funktion zu. Der darüber hinausgehende aktive
Kampf gegen den Staat und seine H.s-Institutionen
wird allerdings nicht umhin können, seinerseits auf
Macht und H. zu rekurrieren. Aus der Logik von Macht
und H. zu entkommen, scheint kaum möglich – es sei
denn um den Preis einer echten Utopisierung ( →Uto-
pie), zu der auch ein wesentlich anderer, ein „neuer
Mensch“ gehören müsste.

Literatur
J. Locke: The Second Treatise of Government. Über die Regie-
rung, 2012 • Aristoteles: Politik, 2010 • A. Riklin: Machttei-
lung. Geschichte der Mischverfassung, 2006 • M. Foucault:
Die „Gouvernementalität“ in: ders.: Analytik der Macht, 2005,
148–174 • P. Imbusch (Hg.): Macht und Herrschaft, 1998 •
C. Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von
der Souveränität, 71996 • J. Gebhardt/H. Münkler (Hg.): Bür-
gerschaft und Herrschaft, 1993 • J. Langer: Grenzen der Herr-
schaft, 1988 • M. Weber: Die drei reinen Typen der legitimen
Herrschaft, in: ders.: Gesammelte Aufsätze zur Wissen-
schaftslehre, 71988, 475–488 • W. Mager: Republik, in: GGB,

Bd. 5, 1984, 549–651 • D. Hilger: Herrschaft, in: GGB, Bd. 3,
1982, 1–102 • M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grund-
riß der verstehenden Soziologie, 51980 • K. O. Hondrich:
Theorie der Herrschaft, 1973 • B. de Jouvenel: Über die
Staatsgewalt. Die Naturgeschichte ihres Wachstums, 1972 •
E. Canetti: Masse und Macht, 1960. ULRICH WEIß

Hierarchie

I. Politische Philosophie – II. Soziologie

I. Politische Philosophie

Der Begriff H. wurde im 5. Jh. n.Chr. von Pseudo-Dio-
nysius Areopagita in seinen Schriften „De coelesti hie-
rarchia“ und „De ecclesiastica hierarchia“geprägt (Migne
PG 3, 119–169; 369–586). Wie es die Zusammenset-
zung des Begriffs aus den griechischenWorten für hierós
(„heilig“) und árchein („herrschen“) verrät, bedeutete H.
bei Pseudo-Dionysius „heilige Herrschaft“, im weiteren
Sinne auch „heilige Rangordnung“ oder überhaupt
„Ordnung“ (táxis, ordo). Pseudo-Dionysius hatte sie am
Beispiel der Rangordnungen der Engel und der Ämter
der Kirche dargestellt. Er gewann aufgrund seiner Pseu-
do-Autorität sowie seiner von Proklos inspirierten Mi-
schung von Neoplatonismus, Mystik sowie Christentum
großen Einfluss auf die Philosophie desMittelalters und
der Renaissance. Man hielt ihn lange Zeit für den durch
die Rede des Paulus auf dem Areopag Bekehrten. Schon
im Mittelalter wurde der Begriff H. auf die sozio-politi-
sche Ordnung übertragen, so dass der hierarchia coelestis
und der hierarchia ecclesiastica eine hierarchia civilis zur
Seite trat.
Die Geschichte des Begriffs der H. verläuft im Mittel-

alter parallel zur Historie der Begriffe →„Ordnung“,

→„Amt“ (ordo) und →„Stand“ (status). Mittelalterliche
H.-Lehren sind – meist triadisch angelegte – Stände-
und Ordnungslehren. Ihre Kennzeichen sind die theo-
logische Legitimierung geistlicher und weltlicher Stän-
de, die Zuteilung standesspezifischer Pflichten, Rechte
und Gnaden sowie schließlich die aus der theologischen
Legitimierung entspringende Strenge der Über- und
Unterordnung.
Bereits im Mittelalter, unverkennbar aber durch die

→Reformation, wird der Begriff der H. seiner theologi-
schen Bedeutung entkleidet. Zwar hat selbst Martin Lu-
ther noch eine Form der mittelalterlichen triadischen
Ständelehren tradiert: „tres enim hierarchias ordinavit
Deus contra diabolum, scilicet oeconomiam, politiam
et Ecclesiam“ (WA 39/2: 42). Aber diese Tatsache ist
für die folgende Geschichte des H.-Begriffs nicht ent-
scheidend gewesen, da die Kirchenspaltung auch zur
Spaltung des H.-Begriffs führte. Einerseits wurde er
mehr und mehr exklusiv für die →katholische Kirche
und die Kanonistik. Andererseits benutzen Anhänger
der lutherischen oder reformatorischen Kirchen den

13 Hierarchie 14



Herder StL_8 / p. 18 / 8.4.2019

H.-Begriff nunmehr als ein antikatholisches Schlagwort:
Es diente, im Rahmen der protestantischen Lehre vom
allg.en Priestertum der Gläubigen, zur abwertenden
Kennzeichnung der Rangordnung innerhalb der rö-
mischen Kirche. Theologisch-politisch wurde der H.-Be-
griff zur Polemik gegen den „Papismus“ und den „rö-
mischen Despotismus“ genutzt. Diese Kritik geht
während der →Aufklärung in die Polemik gegen die
„Priesterherrschaft“ über.
Neben der Reformation haben auch die Entstehung

des modernen Staates und das Aufkommen der bürger-
lichen Gesellschaft den Sinn des H.-Begriffs verändert.
Der moderne weltanschaulich neutrale Staat löste die
für den älteren H.-Begriff wesentliche Verbindung von
Theologie und politischer Ordnungslegitimation auf.
Zwar waren damit weder die politische Theologie noch
die theologische Politik als solche an ein Ende gekom-
men. Seit Thomas Hobbes verschwimmt jedoch die ehe-
malige Bedeutung des H.-Begriffs in den Fragestellun-
gen der Neuzeit, die ihrerseits das Verhältnis des
weltanschaulich neutralen Staates zu den Religionen
und Kirchen ( →Kirche und Staat) sowie die nur noch
als potestas indirecta gewertete politische Macht der Kir-
che betreffen.
Die bürgerliche Gesellschaft wiederum, mit ihrer

Auflösung der ständischen Welt und ihrer Entwicklung
„from status to contract“ (Maine 1931: 141), entzog dem
H.-Begriff ohnehin seine gesellschaftliche Grundlage.
Als Begriff für die Ordnung der gesamten Gesellschaft
begegnet H. nach der Französischen Revolution nur
noch in den nostalgischen Rückblicken der Romantiker
( →Politische Romantik) auf die mittelalterliche und feu-
dale Welt. Liberale hingegen werden seit dem 19. Jh.
nicht müde, den Gegensatz des H.-Begriffs zur Freiheit
der bürgerlichen Gesellschaft hervorzuheben. Nicht zu-
fällig spricht etwa Karl Gutzkow in seiner Polemik ge-
gen den „Athanasius“ von Joseph von Görres von der
„freien Persönlichkeit“, die anstelle von Kirche und Staat
zur „Hauptinstitution der Gesellschaft“ geworden sei
(Gutzkow 1838: 46). Der für die Gesamtgesellschaft
„unzeitgemäß“ gewordene Begriff der H. taucht seit
dem 19. Jh. in der eingeschränkteren Bedeutung auf,
Rangordnungen im militärischen, bürokratischen oder
wirtschaftlichen Bereich zu bezeichnen. Zugl. weitet
sich der Begriff. Er wird zum Instrument einer →Religi-
onssoziologie, welche ihn unterschiedslos auf verschie-
dene Religionen anwendet, oder er avanciert sogar zum
Allerweltswort für die Über- und Unterordnung beliebi-
ger Phänomene: der Wissenschaften, der Werte, der
formalen Grammatiken etc. Eines spezifischen Sinnes
entleert, wird H. von Anarchisten ( →Anarchie, Anar-
chismus) mit →Herrschaft gleichgesetzt. Oft bleibt vom
urspr.en Wortsinn nur das Moment einer strengen
Über- und Unterordnung erhalten, gleichgültig wo sie
sich findet.
Die systematische Problematik des H.-Begriffs wird

heute durch die Frage bestimmt, inwiefern der pyrami-

dale Aufbau von H.en sowie ihre strenge Rangordnung
zur bürgerlichen Gesellschaft und zur Demokratie in
Spannung stehen. Harold Joseph Laski, der Begründer
der Pluralismustheorie ( →Pluralismus), polemisierte ge-
gen H.en im Namen pluralistischer moderner Gesell-
schaften. Und die in den 1960er Jahren erhobene Forde-
rung nach einer →Demokratisierung auch der Kirche,
des Militärs, der Schule und der Bürokratie war offen-
sichtlich gegen die hierarchischen Strukturen solcher
Institutionen und Lebensbereiche gerichtet. Die Demo-
kratie als Staatsform, hieß es, bedürfe der demokrati-
schen Untersysteme, wenn sie lebensfähig sein solle.
Dagegen lässt sich einwenden, dass hierarchische Struk-
turen für solche Institutionen unverzichtbar bleiben, de-
ren spezifische Zielsetzungen durch demokratischeWil-
lensbildung und →Konsens entweder überhaupt nicht
oder nur unzulänglich erreicht werden können. Schon
der Staat selbst wie die Politik allg. bedürfen eines
Schlusses von Debatten und der →Entscheidung; auch
zu Demokratien gehört ein Moment der Über- und Un-
terordnung, das nicht in „government by discussion“
auflösbar ist. Im engeren Sinn hat die Bürokratie die
Aufgabe, durch ihren pyramidalen Aufbau, durch die
Festlegung instanzieller Zuständigkeiten, durch die
Pflicht zur Einhaltung des Dienstweges wie durch die
Sicherstellung einer einheitlichen letztentscheidenden
Spitze die Sicherheit und größtmögliche Richtigkeit der
Leistungen des modernen Staates zu gewährleisten.
Entspr. lassen sich auch für andere Institutionen hierar-
chische Strukturen aus ihren spezifischen Zielsetzungen
rechtfertigen: für die Kirche ob der Vermittlung eines
geoffenbarten, nicht erst diskursiv zu begründenden
Heils; für das Militär um der durch Befehl und Gehor-
sam zu gewährleistenden Sicherheit willen; für die
Schule wegen ihrer auf →Autorität angewiesenen Erzie-
hungsaufgabe; und für die Wirtschaft aufgrund der Effi-
zienzzwänge bei der Hervorbringung allg.en Wohl-
stands. So verstanden, sind H.en nicht einfach Relikte
des Mittelalters oder des →Feudalismus, die der bürger-
lichen Gesellschaft oder der →Demokratie feindlich wä-
ren. Sie können vielmehr als Elemente freier Gesell-
schaften und Verfassungen gelten, welche durch die
Sicherung ihrer je bes.n Ziele die Qualität der Freiheit
und die Rationalität der Politik mitprägen.

Literatur
H. Rausch: Hierarchie, in: GGB, Bd. 3., 1982, 103–130 •
M. Bookchin: Hierarchie und Herrschaft, 1981 • W. Maurer:
Luthers Lehre von den drei Hierarchien und ihr mittelalter-
licher Hintergrund, 1970 • J. Görres: Die Feudalverfassung
und Hierarchien im Mittelalter, in: Ges. S., Bd. 15, 1958, 93–
96 • R. Roques: L’univers Dionysien. Structure hierarchique
du monde selon le Pseudo-Denys, 1954 • H. J. Laski: A Gram-
mar of Politics, 41951 • W. Berges: Die Fürstenspiegel des
hohen und späten Mittelalters, 1938 • A. Amorth: La nozione
di gerarchia, 1936 • S. de Madariaga: Anarchie oder Hierar-
chie, 1936 • G. Tellenbach: Libertas. Kirche und Weltordnung
im Zeitalter des Investiturstreits, 1936 • G. Weippert: Das

15 Hierarchie 16


