STAATSLEXIKON

3



STAATSLEXIKON
Recht - Wirtschaft - Gesellschaft

in 5 Binden

Herausgegeben
von der Gorres-Gesellschaft
und dem Verlag Herder

8., vollig neu bearbeitete Auflage



STAATSLEXIKON

Recht - Wirtschaft - Gesellschaft

Dritter Band

Herrschaft — Migration

EEEEEEEEEEEEEEEEEEE



© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: Friedrich Pustet GmbH & Co. KG, Regensburg
Printed in Germany
ISBN (Buch) 978-3-451-37513-2
ISBN (E-Book) 978-3-451-81513-3



Redaktion

Leitung
Prof. Dr. Dr. h.c. Heinrich Oberreuter
Wissenschaftliche Mitarbeiter (Redaktion Passau)
Sophie Haring, Dipl.-Kulturwirtin (univ,)
Dr. Bernhard Schreyer

Fachredakteure
Geschichte

Prof. Dr. Thomas Brechenmacher, Potsdam

Prof. Dr. Bernhard Loffler, Regensburg
Pidagogik

Prof. Dr. Dr. Gerhard Mertens, Koln

Prof. Dr. Michael Obermaier, Kéln
Philosophie

Prof. Dr. Dr. Matthias Lutz-Bachmann, Frankfurt am Main
Politikwissenschaft

Prof. Dr. Dr. h.c. Heinrich Oberreuter, Passau

Prof. Dr. Werner J. Patzelt, Dresden
Rechtswissenschaft

Prof. Dr. Tilman Repgen, Hamburg

Prof. Dr. Rudolf Streinz, Miinchen

Prof. Dr. Arnd Uhle, Leipzig

Prof. Dr. Christian Waldhoff, Berlin
Sozialethik

Prof. Dr. Marianne Heimbach-Steins, Miinster

Prof. Dr. Markus Vogt, Minchen
Soziologie

Prof. Dr. Winfried Gebhardt, Koblenz
Theologie

Prof. Dr. Dr. Thomas Marschler, Augsburg
Wirtschaftswissenschaften

Prof. Dr. J6rg Althammer, Eichstatt-Ingolstadt

Prof. Dr. Nils Goldschmidt, Siegen

Prof. Dr. Christian Miiller, Miinster

Redaktion HERDER
Dr. Bruno Steimer



Inhaltsverzeichnis

Herrschaft, Stefan Breuer; Ulrich Weif3

Hierarchie, Henning Ottmann; Stefan Kiihl

Hinduismus, Axel Michaels

Hirnforschung, Giinter Rager

Historikerstreit, Klaus Grofle Kracht

Historische Rechtsschule, Joachim Riickert

Historismus in der Wirtschaftswissenschaft,
Heinz Rieter

Hochschulen, Ursula Frost; Martin Kintzinger;
Alexander Schmitt-Glaeser

Hochschulpolitik, Hans Joachim Meyer

Hochschulseelsorge, Richard Hartmann

Hoffnung, Johanna Rahner

Hohere Gewalt, Franz Dorn

Homosexualitit, Konrad Hilpert;
Christian Hillgruber

Horfunk, Patrick Donges; Konrad Dussel

Humangenetik, Stephan Schleissing

Humanismus, Hanna-Barbara Gerl-Falkovitz;
Matthias Lutz-Bachmann; Ulrich Muhlack

Humanitire Intervention, Bardo Fassbender

Humanitat, Jérg Splett; Arnd Kiippers

Humankapital, Dirk Sauerland

Humanokologie, Gerhard Mertens

Idealismus, Pirmin Stekeler-Weithofer

Identitit, Jurgen Raab; Gerhard Mertens;
Jochen Sautermeister

Ideologie, Barbara Zehnpfennig

Immaterialgiiterrecht, Thomas Schulte-
Beckhausen

Immissionsschutz, Riidiger Breuer

Immunitit, Christian Seiler

Imperialismus, Friedrich Kieflling

Implementation, Kai Wegrich

Indexzahlen, Albrecht Michler

Indian Ocean Rim Association (IORA),
Arndt Michael

Individualismus, Viktor Vanberg

Individuum, Christoph Kann

Industrialisierung, Industrielle Revolution,
Hans-Werner Hahn

Industrie, Clemens Werkmeister

Industrie- und Handelskammern, Achim Dercks

Industriegesellschaft, Friedrich Furstenberg

Industrieékonomik, Giinter Knieps

Inflation, Uwe Vollmer; Michael North

Informatik, Manfred Broy

Information, Andreas Wagner; Ulrich Sarcinelli

Informationelle Selbstbestimmung,
Winfried Kluth

Informationsfreiheit, Hanno Kube

Informationssicherheit, Arne Schénbohm

14
19
26
34
36

40

47
62
69
71
74

76
82
89

94
103
106
111
114
121

125
134

139
146
154
157
161
166

169
172
175

184
190
196
200
203
208
213
219

228
234
238

Band 3

Infotainment, Lutz Hagen

Infrastruktur, Tim Engartner

Inklusion, Exklusion, Marc Breuer; Andreas
Lob-Hiidepohl; Kersten Reich; Felix Welti

Inkompatibilitit, Uwe Kranenpohl

Inkulturation, Klaus Vellguth

Innenpolitik, Klaus Stiwe

Innerdeutsche Beziehungen, Stefan Creuzberger

Innere Sicherheit, Markus Mostl

Innovation, Werner Rammert; Birger P. Priddat;
Hans-Heinrich Trute

Input-Output-Rechnung, Michael Frenkel

Insemination, Wolfram Hoéfling; Monika Bobbert/

Nadia Primc
Insolvenz, Alexander Dilger; Reinhard Bork

Institution, Karl-Siegbert Rehberg; Dirk Sauerland

Institutionenethik, Markus Vogt

Institutionendkonomik, Dirk Sauerland

Integralismus, Claus Arnold

Integration, Peter Imbusch; Dirk Wentzel;
Arnd Uhle

Integrationslehre, Lothar Michael

Intellektuelle, Jens Hacke; Georg Kamphausen

Intention, Michel de Araujo Kurth/Marcus
Willaschek

Intentionalitit, Michel de Araujo Kurth/Marcus
Willaschek

Interaktion, Dirk Tanzler

Interesse, Wilhelm Vossenkuhl; Martin Sebaldt

Interessengruppen, Martin Sebaldt

Interessenjurisprudenz, Joachim Riickert

Interkulturalitit, Christoph Barmeyer

Interkulturelle Bildung, Cristina Allemann-
Ghionda

Internationale Arbeitsorganisation (International

Labour Organization, ILO), Oliver Landmann

Internationale Atomenergie-Organisation
(IAEO, International Atomic Energy Agency,
IAEA), Meinhard Schroder

242
245

249
266
269
274
283
285

291
300

304
311
316
325
327
333

336
345
348

352
354
355
358
361
365
370
373

379

381

Internationale Beziehungen, Friedrich Kratochwil 383

Internationale Handelskammer (International
Chamber of Commerce, ICC), Martin
Wansleben

395

Internationale Konflikte, Carlo Masala/Till Florian

Témmel
Internationale Organisationen, Wichard Woyke
Internationale Strafgerichtsbarkeit, Martin Bose
Internationale Wihrungspolitik,
Franz-Christoph Zeitler
Internationaler Gerichtshof (IGH, International
Court of Justice, ICJ), Bruno Simma
Internationaler Handel, Bernd Kempa

397
402
407

412

417
420



Internationaler Wihrungsfonds (IWE, International

Monetary Fund, IMF), Dirk Wentzel
Internationales Meeresumweltrecht,
Sabine Schlacke

Internationales Privatrecht, Gerhard Dannemann

Internet, Hanno Kube; Marianne Kneuer

Interreligiéser Dialog, Andreas Renz

Interventionsverbot, Bardo Fassbender

Investition, Arnd Wiedemann

Islam, Georges Tamer

Islamische Organisationen, Timo Guizelmansur

Islamismus, Wilfried Réhrich

Ius Divinum, Helmuth Pree

Journalismus, Hans Mathias Kepplinger

Judentum, Susanne Talabardon

Judische Organisationen, Walter Homolka

Jugend, Jutta Ecarius

Jugendhilfe, Melanie Oechler

Jugendkriminalitit, Ferdinand Sutterliity/
Sarah Miihlbacher

Jugendschutz, Friederike Wapler

Jugendstrafrecht, Michael Lindenberg

Juristische Person, Oliver Lepsius

Justitia et Pax, Daniel Legutke

Kalter Krieg, Bernd Stover

Kameralismus, Philipp R. Réssner

Kameralistik, Sascha Mélls

Kanzlerdemokratie, Karlheinz Niclauf§

Kapital, Harald Hagemann

Kapitalismus, Werner Plumpe; Roland Fritz/
Nils Goldschmidt; Stefan Schweighofer;
Joachim Wiemeyer

Kapitalmarktrecht, Klaus J. Hopt

Kardinal, Christoph Ohly

Kartell, Theresia Theurl

Katastrophenschutz, Michael Kloepfer;
Dirk Freudenberg

Kathedersozialisten, Werner Plumpe

Katholische Aktion, Angelika Steinmaus-Pollak

Katholische Hilfswerke, Maria Brinkschmidt

Katholische Kirche, Jirgen Werbick; Helmuth
Pree; Andreas Rogozinski

Katholische Organisationen, Benedikt Jirgens;
Reiner Tillmanns

Katholische Soziallehre, Marianne Heimbach-
Steins

Katholizismus, Antonius Liedhegener/
Christoph Késters/Thomas Brechenmacher

Keynesianismus, Jirgen Kromphardt

Kinderrechte, Friederike Wapler

Kindertagesstatte, Amelie Bernal Copano/
Michael Obermaier

Kindeswohl, Christian Schrapper; Friederike
Wapler; Jérg Maywald; Anna Maria Riedl

Kindheit, Michael Obermaier; Anna Maria Riedl

Kindheitspadagoge, Michael Obermaier

Kirche, Karl Gabriel

423

426
430
436
448
455
458
464
481
486
493
497
503
517
523
532

536
539
542
544
551
555
558
560
562
566

571
587
589
590

595
604
607
610

618
637
646
658
668
673
676
683
694

701
704

Kirche im Sozialismus, Christoph Kihler 711
Kirche und Europa, Christof Mandry; Wilhelm

Rees; Monica Schreiber 716
Kirche und Gesellschaft, Hans Maier; Michael N.
Ebertz 723

Kirche und Staat, Winfried Becker; Tine Stein;
Christian Hillgruber; Ursula Nothelle-Wildfeuer 732

Kirche und Welt, Matthias Méhring-Hesse 750
Kirchenasyl, Markus Babo 755
Kirchenbau, Jakob Johannes Koch;

Christian Freigang 758
Kirchenfinanzierung, Arnd Uhle 765
Kirchenkampf, Harry Oelke/Thomas

Brechenmacher 772

Kirchenrecht, Ludger Miiller; Hendrik Munsonius 780
Kirchensteuer, Felix Hammer 794
Kirchenstrafen, Richard Puza; Hendrik Munsonius 798
Kirchenverfassung, Stephan Haering; Michael

Germann 801
Kirchenzugehérigkeit, Elmar Guthoff;

Stefan Miickl 810
Kirchliche Bildungsarbeit, Josef Freise;

Martina Blasberg-Kuhnke 813
Kirchliche Gerichtsbarkeit, Richard Puza;

Uwe Kai Jacobs 816
Kirchliche Hochschulen, Joachim Schmiedl;

Ulrich Rhode; Heinrich de Wall 824
Kirchliche Lehrbefugnis, Heribert Hallermann;

Christian Grethlein 832
Kirchliche Verwaltung, Beatrix Laukemper-

Isermann; Hendrik Munsonius 837
Kirchliche Wahlen, Stephan Haering;

Klaus Blaschke 842
Kirchliches Arbeitsrecht, Gregor Thiising/

Regina Mathy 847
Kirchliches Eherecht, Matthias Pulte 851
Kirchliches Finanzwesen, Klaus Donaubauer 854
Klassenkampf, Mike Schmeitzner 861
Klassische Nationalokonomie, Christian Gehrke 865
Klerikalismus, Klaus Unterburger 868
Klerus, Christoph Ohly 870
Klimawandel, Kristina Kurze 872
Kloster, Jorg Sonntag/Mirko Breitenstein 884
Klugheit, Markus Riedenauer 890
Koalition, Sabine Kropp 897
Koalitionsfreiheit, Markus Stoffels 905
Kodifikation, Christian Starck 910
Kollektivismus, Philipp Schink 912
Kollektivwissenschaft, Klaus P. Hansen/

Jan-Christoph Marschelke 915
Kolonialismus, Benedikt Stuchtey 917
Kommunale Spitzenverbande, Jochen Franzke 923
Kommunalpolitik, Lars Holtkamp 926
Kommunalrecht, Max-Emanuel Geis 932
Kommunikation, Hubert Knoblauch 937
Kommunikationswissenschaft,

Hans-Bernd Brosius 941



Kommunismus, Hendrik Hansen 944
Kommunistische Parteien, Mike Schmeitzner;

Christoph Kopke 951
Kommunitarismus, Michael Kiihnlein;

Walter Reese-Schafer 956
Kompromiss, Marianne Heimbach-Steins 966
Konfession, Christoph Béttigheimer 969
Konfessionalisierung, Heinz Schilling 974
Konfuzianismus, Gregor Paul 977
Konjunktur, Gerold Bliimle 984
Konkordat, Stephan Haering 990
Konkordatslehrstiihle, Christian Waldhoff 997
Konsens, Dirk Luddecke 999
Konservatismus, Peter Nitschke 1003
Konstitutionalisierung, Stefan Oeter 1008
Konstitutionalismus, Matthias Oppermann 1013

Konstruktivismus, Winfried Loffler; Stefan Jordan;
Elena Diick/Bernhard Stahl; Kersten Reich 1016
Konsum, Michael-Burkhard Piorkowsky;

Kai-Uwe Hellmann 1027
Konsumethik, Stephan Wirz 1035
Kontingenz, Andreas Niederberger 1037
Konzentrationslager, Karin Orth 1040
Konzern, Christian Kersting 1046
Konzil, Peter Walter; Christoph Ohly 1050
Korperschaft, Bernd Grzeszick 1057
Korperschaftsteuer, Gregor Kirchhof 1060
Korporatismus, Roland Czada 1064
Korruption, Friedrich Schneider; Joachim

Wiemeyer; Carsten Stark 1068
Kosmopolitismus, Matthias Lutz-Bachmann 1076
Kosten, Sascha Molls 1078

Kosten-Nutzen-Analyse (KNA), Wolfgang Eggert/
Gideon Goerdt/Sebastian Heitzmann/Isabel

Strecker 1081
Krankenversicherung, Jirgen Wasem 1084
Kredit, Rudolf Meyer-Pritzl 1088
Kreditsicherung, Reinhold Hélscher;

Christoph Becker 1091
Kreis, Hans-Guinter Henneke 1096
Krieg, Jérn Leonhard; Herfried Miinkler;

Markus Kotzur; Bernhard Koch 1099
Kriegsdienstverweigerung, Stefan Miickl 1116
Kriegsfolgelasten, Stefan Muckel 1119
Kriegsgefangene, Janina Barkholdt 1121
Kriegsopferversorgung, Julian Kulaga 1123
Kriminalitit, Peter Wetzels 1126
Kriminologie, Peter Wetzels 1135
Krise, Armin Steil; Glinter Wilhelms;

Werner Plumpe 1139
Kritik, Otfried Hoffe 1148
Kritische Theorie, Matthias Lutz-Bachmann 1151
Kritischer Rationalismus, Winfried Loffler 1157
Kult, Albert Gerhards; Christel Gartner 1161
Kultur, Thomas Schmidt-Lux 1166

Kultur und Gesellschaft, Winfried Gebhardt 1178
Kulturelle Bildung, Birgitta Fuchs 1178

Kulturkampf, Manuel Borutta

Kulturkritik, Martin Saar

Kulturpolitik, Hans Joachim Meyer

Kultursoziologie, Winfried Gebhardt

Kulturverfassungsrecht, Max-Emanuel Geis

Kulturwissenschaft, Klaus P. Hansen

Kunst, Monika Leisch-Kiesl; Josef Meyer
zu Schlochtern; Nina Tessa Zahner

Kunstfreiheit, Katharina Pabel

Laie, Gerda Riedl

Laizismus, Klaus Grofe Kracht

Land- und Forstwirtschaft, Magnus Kellermann/

Olaf Schmidt

Landesverfassung, Markus Mostl

Landwirtschaftliches Bildungswesen,
Johann Stockinger

Landwirtschaftsrecht, José Martinez

Lateinamerika und Karibik, Nikolaus Werz

Leasing, Thomas Hartmann-Wendels

Leben, Mathias Gutmann; Wolfram Hoéfling;
Michael Rosenberger

Lebenshaltung, Werner Schénig

Lebensversicherung, Christian Armbriister

Lebenswelt, Malte Brinkmann

Legalitat, Heinrich Oberreuter

Legitimation, Matthias Lemke

Legitimitit, Dietmar von der Pfordten;
Peter Graf Kielmansegg

Lehrer, Ewald Terhart; Hermann Avenarius

Leistung, Jurgen Jerger; Christian Fischer;
Franz Reimer

Lernen, Michael Obermaier/Elsbeth Stern/
Lennart Schalk/Ralph Schumacher

Lex mercatoria, Rudolf Meyer-Pritzl

Liberalisierung, Jens Hacke; Giinter Knieps

Liberalismus, Dieter Langewiesche;
Bernhard Schreyer

Liebe, Bernhard Laux

Literatur, Georg Braungart

Lobby, Jan Schnellenbach; Sophie Haring

Lohn, Jiirgen Jerger; Bernhard Emunds

Luthertum, Eilert Herms

Luxus, Nils Otter

Machiavellismus, Dirk Liiddecke

Macht, Martin Saar; Gerhard Géhler

Malthusianismus, Fritz Séllner

Management, Margret Borchert

Maoismus, Daniel Leese

Marketing, Kai Alexander Saldsieder/
Nina Saldsieder

Markt, Damian Biumlisberger/Christian Miiller
Marktformen, Oliver Budzinski/Sophia Gaenssle

Marktversagen, Michael Fritsch

Marshall-Plan, Gerd Hardach

Marxismus, Matthias Lutz-Bachmann;
Mike Schmeitzner

Masse, Christian Geulen; Bernhard Schreyer

1185
1189
1192
1195
1198
1206

1210
1227
1231
1237

1239
1250

1255
1261
1265
1277

1281
1294
1299
1302
1305
1307

1310
1316

1327

1338
1349
1351

1357
1366
1368
1375
1381
1395
1402
1405
1408
1414
1416
1420

1423
1429
1435
1440
1453

1455
1465



Materialismus, Godehard Briintrup
Medialisierung, Ulrich Sarcinelli
Mediation, Katharina Grifin von Schlieffen
Medien, Carsten Reinemann; Jo Reichertz
Medienethik, Alexander Filipovi¢
Medienpadagogik, Johannes Fromme
Medienrecht, Herbert Bethge
Medizin, Thomas Heinemann
Mehrebenensystem, Heinrich Oberreuter
Mehrheitsprinzip, Werner J. Patzelt;

Jan Schnellenbach
Meinungsfreiheit, Christian Starck
Menschenhandel, Hans Kudlich

1469
1473
1476
1479
1495
1499
1503
1505
1519

1521
1526
1531

Menschenrechte, Dietmar von der Pfordten;
Markus Kotzur; Ingeborg G. Gabriel

Menschenwiirde, Dietmar von der Pfordten

Mentalitit, Frank Rexroth

Mercado Comitin del Sur (MERCOSUR),
Klaus Bodemer

Merkantilismus, Philipp R. Rdssner

Messewesen, Sven Michael Priiser

Methode, Christoph Kann; Jo Reichertz

Miete, Peter Oestmann

Migration, Mathias Bos; Christine Langenfeld/

Roman Lehner; Alexander Kemnitz;
Michelle Becka; Hans-Joachim Roth

1534
1552
1561

1563
1567
1569
1572
1581

1586






H

Fortsetzung

Herrschaft
l. Soziologie - II. Politikwissenschaft
l. Soziologie

1. Allgemeines

H. bezeichnet eine auf wechselseitiger Anerkennung be-
ruhende soziale Beziehung der Uber- und Unterord-
nung, iiber deren genauere Bedeutung unterschiedliche
Auffassungen bestehen. Das betrifft die Frage der Uni-
versalitit, die Abgrenzung zu Begriffen wie Macht, Au-
toritdt, Einfluss, Disziplin oder Gewalt, das Verhaltnis
zu Gegenbegriffen wie Anarchie oder Genossenschaft
und nicht zuletzt die Bestimmung der historischen und
sozialen Relevanz von H. Breit diskutiert wird dieser
Begriff in den Sozial- und Staatswissenschaften, aber
auch in den Wirtschaftswissenschaften, der Ethnologie
bzw. Anthropologie und der Philosophie.

2. Soziologisch
Die Wissenschaft von der Gesellschaft, die von Auguste
Comte die Bezeichnung ,Soziologie“ erhielt, profilierte
sich in ihren Anfangen durch eine Gegenstellung, wenn
nicht zu ,H ¢ schlechthin (die im Geschlechterverhiltnis
von A.Comte fur durchaus gerechtfertigt erachtet
wurde), so doch zu ihrer Ausgestaltung i.S.d. alteuro-
pdischen ,societas civilis sive res publica® Als Schuler
Henri de Saint-Simons teilte A. Comte dessen Uberzeu-
gung, in einer Phase des Umbruchs zu leben, in dessen
Gefolge die Koordination von Gruppen und Klassen
durch das ,theologische” und ,militarische System* zu-
gunsten eines ,état final positif* itberwunden wiirde, in
dem allein die Sachgesetzlichkeiten der #Wissenschaft
und der *Industrie bestimmend sein wiirden. Machte
A. Comte diesen Vorgang noch von einem Wandel des
Geisteszustands abhingig, der von religiésen und meta-
physischen ,Einbildungen® zu dem auf Beobachtungen
gestiitzten wissenschaftlichen Denkstil fithren sollte
(Comte 1933: 35f.), so riickte Herbert Spencer ihn in
eine differenzierungstheoretische Perspektive, die ihre
Leitunterscheidungen aus der Naturphilosophie Fried-
rich Wilhelm Joseph Schellings und den auf ihr aufbau-
enden embryologischen Untersuchungen Karl Ernst von
Baers bezog. Dessen ,Gesetz der Ausbildung“ (Baer
1828: 153), demzufolge sich das Heterogene und Spe-
zielle allmihlich aus dem Homogenen und Gemein-
samen entwickelte, wurde von H. Spencer als Ubergang
von inkoharenter Homogenitit zu koharenter Hetero-
genitat umformuliert und so interpretiert, dass entwick-
lungsgeschichtlich zwei Prozesse ineinander griffen: die
intrasoziale Differenzierung zwischen Regierenden und

Regierten, zwischen herrschenden und arbeitenden Tei-
len und schlieflich zwischen Funktionssystemen fiir
Ernahrung, Verteilung und Regierung; und die aus in-
tersozialen, vornehmlich kriegerischen Beziehungen
hervorgehende Verschmelzung einfacher Aggregate zu
immer gréfleren, zusammengesetzten Aggregaten. Krie-
gerische Konflikte, obwohl zunachst eine Triebkraft des
#Fortschritts, da sie die politisch-staatliche Zentralisa-
tion forderten, waren doch auf lange Sicht diesem Fort-
schritt hinderlich, weil sie die so geschaffenen Einheiten
einem ,Régime des ,Status (Spencer 1903: §568) im
Sinne Henry Sumner Maines unterwarfen, das die indi-
viduelle #Freiheit beschrankte und zur Erstarrung fiihr-
te. Erst mit der Abnahme des ,Militarismus“ und der
Zunahme des ,Industrialismus der auf einem Regime
des Vertrags beruhe und mit einer Einschrankung der
#Macht und des Bereichs zentraler #Autoritit einher-
gehe, konne sich das #Individuum frei entfalten (Spen-
cer 1903: §569f.) — eine Konzeption, die in der Sub-
stituierung von H. durch #Verwaltung an A. Comte
ankniipfte, ber diesen jedoch hinausging, indem sie
die bei A. Comte noch vorherrschende Form staatlich
zentralisierter durch eine dezentralisierte und in ihrem
Umfang stark eingeschrankte Verwaltung ersetzte.

Das trug H. Spencer die Kritik Emile Durkheims ein,
der zwar die wachsende Bedeutung des Individualismus
bestatigte, jedoch der These von der abnehmenden Be-
deutung des 7Staates widersprach. Fiir ihn bestand
»kein Gegensatz darin, dafl die Sphire des individuellen
Handelns gleichzeitig mit der des Staates wachst, daf§
sich die Funktionen, die nicht direkt vom zentralen Re-
gelapparat abhédngen, nicht zur gleichen Zeit mit diesem
entwickeln (Durkheim 1988: 277). Allerdings erschien
der Staat auch bei E. Durkheim, in Weiterfiihrung der
saintsimonistischen Sichtweise, nicht so sehr als Trager
von H., denn als Institution des #Verwaltungsrechts,
die in modernen ,organisierten” Gesellschaften nur be-
stimmte Sektoren des ,allgemeinen und oberflichlichen
Lebens“ (Durkheim 1988: 428) erfasse, und auch davon
zunehmend weniger. Die Kohision moderner Gesell-
schaften hing nicht von ihm ab, sondern von anderen
Faktoren: zunichst, wie E. Durkheim anfangs meinte,
von der ,organischen Solidaritit® (Durkheim 1988:
162), die aus der arbeitsteiligen Ungleichheit und der
damit verbundenen funktionalen Interdependenz resul-
tiere; spdter aus dem Zusammenwirken der zu schaffen-
den ,Korporationen (Durkheim 1988: 48), aus dem
sich jene moralische und juridische Regelung ergeben
sollte, die ihm zur Uberwindung der gegenwirtigen,
v.a. durch die Wirtschaft verursachten ,,Anomie“ (Durk-
heim 1988: 42) unerlisslich erschien. Da E. Durkheim
sich aufler mit den modernen organisierten Gesellschaf-



3 Herrschaft 4

ten nur mit dem Strukturtypus der segmentdren, ake-
phalen Gesellschaft befasst hat, ist seiner Soziologie
mit Recht bescheinigt worden, dass in ihr soziale Phi-
nomene wie Macht, H. und Konflikt tendenziell unter-
reprasentiert sind.

Dieses Defizit gilt a fortiori auch fiir die Aufnahme
saintsimonistischer Denkmuster in der deutschen So-
ziologie des 20.Jh. Noch im Kaiserreich entwickelte
Johann Plenge Ideen, wie mit Hilfe des Kreditsystems
eine zentralistisch organisierte Volkswirtschaft auf-
zubauen sei und verkiindete die Gewissheit, am Anfang
einer ,Periode der modernen Technik unter der Herr-
schaft einer genau rechnenden, organisatorisch weit aus-
greifenden Wirtschaftsfithrung (zit. n. Schildt 1987:
527) zu stehen. In der Weimarer Republik wagte Karl
Mannheim, obwohl selbst eher dem Historismus nahe-
stehend, die Prognose, dass die zunehmende Durch-
setzung des ,Industrialismus® ein ,amerikanisches
Bewuf3tsein“ férdere, welches sich allein an der ,or-
ganisatorisch-technischen Wirklichkeitsbeherrschung®
(Mannheim 1969: 218) orientiere. Das stie zunichst
auf den Widerspruch von Hans Freyer, fiir den die Epo-
che nach wie vor im Zeichen des ,Kampf[es] um die
Herrschaft“ (Freyer 1933: 3) stand, um eine Ordnung,
in der nicht die Planenden herrschen, sondern die Herr-
schenden planen sollten. Nach dem Zweiten Weltkrieg
indes registrierte H. Freyer eine seit etwa zwei Jh. in
Gang befindliche ,radikale Abwertung von Herrschaft*
(Freyer 1955: 100), die auf das Aufkommen ,sekundirer
Systeme® zurtickzufiihren sei, von Systemen der sozia-
len Ordnung, ,die sich bis zum Grunde, das heifit bis
in die menschlichen Subjekte hinein entwerfen* (Freyer
1955: 88). Dieses Konzept, das in den 80er Jahren in
anderem Kontext eine Neuauflage durch den Begriff
der ,reflexiven Modernisierung” (Beck 1996) erfuhr,
zielte auf eine umfassende Funktionalisierung, in deren
Verlauf die herkdmmlichen Formen der H. durch die
Verwaltung von Sachen, genauer: ,Sachen einschlie3-
lich der Menschen und [der] Menschen notwendig mit
den Sachen“ (Freyer 1955: 103f) ersetzt wiirden.
Schwankte H. Freyer noch, ob diese neuartige ,Sachen-
verwaltung® einen ,herrschaftsfreien Zustand und gera-
dezu das Gegenteil von Herrschaft“ bedeute oder nicht
vielmehr eine andere ,Art Herrschaft (Freyer 1955:
104), so plidierte Arnold Gehlen dafiir, den Begriff der
H. fiir Industriebetriebe (#Betrieb) zu reservieren, in
gesamtgesellschaftlicher Hinsicht aber eine Entwick-
lung ,in die Richtung einer pluralistischen, stationdren
Subventionsordnung® anzunehmen, ,die im pragnanten
Sinne herrschaftsarm ware“ - eine Entwicklung, wie sie
yzuerst von Saint-Simon vorausgesagt worden“ (Gehlen
1978: 117) sei. Noch dezidierter hief es bei Helmut
Schelsky, ,,dafl durch die Konstruktion der wissenschaft-
lich-technischen Zivilisation ein neues Grundverhéltnis
von Mensch zu Mensch geschaffen wird, in welchem das
Herrschaftsverhiltnis seine alte persénliche Beziehung
der Macht von Personen tiber Personen verliert, an die

Stelle der politischen Normen und Gesetze aber Sach-
gesetzlichkeiten [...] treten, die nicht als politische Ent-
scheidungen setzbar und als Gesinnungs- oder Welt-
anschauungsnormen nicht verstehbar sind“ (Schelsky
1965: 453). ,Herrschaftsdisziplin wird zur Sachdisziplin
umgeformt* (Schelsky 1965: 457).

Diese Sichtweise klingt noch in den soziologisch un-
gleich elaborierteren Arbeiten Niklas Luhmanns nach.
In ihnen erscheint H. als ein Begriff, der nur fir die
»Erstphase politischer Evolution (Luhmann 2000: 416)
eine gewisse Aussagekraft beanspruchen kann. Nur in
Gesellschaften, die auf dem Differenzierungsmodus
der ,Stratifikation (Luhmann 2000: 414) beruhten,
kénne sinnvoll von der Existenz einer herrschenden
1 Elite die Rede sein, die das Ganze im Ganzen repri-
sentiere; nur dort kdnne von einem echten Primat des
Politischen gesprochen werden; nur dort sei es, obgleich
nicht ohne Einschrinkungen, méglich, dass ein Zen-
trum die Gesellschaft beherrsche und reguliere. Unter
den Bedingungen funktionaler Differenzierung hin-
gegen sei 7Politik nur mehr ein Teilsystem unter an-
deren, dessen systemeigenes Medium - politische
#Macht, die durch Kontrolle physischer Zwangsgewalt
gedeckt sei — nur geringe Anwendungsmaglichkeiten
habe. Die evolutionire Neuartigkeit derartiger Ordnun-
gen stehe heute nicht linger in Frage, ,und das sollte
man durch Vermeidung der Fortfithrung des Begriffs
der Herrschaft und durch Vermeidung der Riickdatie-
rung des Begriffs des Staates honorieren (Luhmann
2000: 417). Die #Systemtheorie, hief es bereits in
einem frithen Text, habe sich von Vernunft und von H.
emanzipiert. ,Vernunft und Herrschaft sind fiir sie [...]
iberhaupt keine brauchbaren Begriffe mehr“ (Luhmann
1971: 401).

Eine ganz andere Auffassung von H. liegt bei Ferdi-
nand Toénnies, Georg Simmel und Max Weber vor, in
deren Arbeiten formale und historische Soziologie je-
weils unterschiedliche Mischungen eingegangen sind.
E Ténnies konzipierte H. seinen beiden Idealtypen von
?Gemeinschaft und Gesellschaft entspr. auf doppelte
Weise: als ,Herrschaft im gemeinschaftlichen Sinne“
(Toénnies 1991: 9), die eine Abbildung der ,Herrschaft
des Ganzen iiber seine Teile“ sei (Ténnies 1991: 160),
und als ,gesellschaftliche Herrschaft, welche ,a priori
der individuellen Person zugehérig sei, als Resultat
der Verselbstindigung des ,Kiirwillens“ gegentiber dem
»Wesenwillen“ (Tonnies 1991: 160). Urbild der gemein-
schaftlichen H. seien die hauslichen Verhaltnisse im All-
gemeinen, Patriarchalismus bzw. Matriarchalismus im
Besonderen; der gesellschaftlichen H. die aus der kapi-
talistischen Wirtschaftsordnung erwachsende ,Pluto-
kratie“ (Tonnies 1918). Diese Unterscheidungen wurden
allerdings nur wenig ausgefiihrt. In der Spatschrift , Ein-
fuhrung in die Soziologie“ (Ténnies 1931) kommen
herrschaftliche Verhaltnisse explizit nur mehr im Kapi-
tel iiber gemeinschaftliche Verhdltnisse vor, tiberdies im
Rahmen einer Konstruktion, die auf Marginalisierung



S Herrschaft 6

von H. in einem anzustrebenden Vernunftstaat i.S.v.
Platon, Thomas Hobbes und Johann Gottlieb Fichte an-
gelegt ist.

G. Simmels ,Soziologie der Herrschaft“ (Simmel
1968: 117) thematisiert diese als eine jener zahlreichen
Formen von Wechselwirkung, in denen sich ,Vergesell-
schaftung® verwirklicht. Gemeint ist das Verhiltnis von
Uber- und Unterordnung, das sich an den unterschied-
lichsten sozialen Gebilden, sei es politischer, religioser
oder wirtschaftlicher Art, findet und seinerseits in un-
terschiedlichen ,,Formtypen® auftritt: als ,Einherrschaft
»,Mehrzahlherrschaft“ oder H. einer ,objektiven Macht“
(Simmel 1968: 107). G. Simmel interessierte sich dabei
fir die dissoziierenden wie die vereinheitlichenden Wir-
kungen dieser Formtypen, fir Nivellierung wie die
Bildung von Machtdifferentialen sowie fir Konstellatio-
nen, die innerhalb einer #Organisation Uber- und
Unterordnung kennen, die Organisation als ganze aber
einer Idee unterordnen, die jedem Mitglied eine gleiche
oder nahezu gleiche Stellung gegeniiber allen Auflenste-
henden verschafft. Weitere Themen sind die Mafle der
H. und ihre Korrelation zur #Freiheit, die Wechselbe-
ziehung zwischen der Befreiung von Unterordnung und
dem Aufbau neuer H.s-Positionen, das Verhiltnis von
Uber- und Unterordnung zu den persénlichen Quali-
titsunterschieden zwischen den Menschen, schliefllich,
in diachroner Perspektive, die Faktoren, die den ,,Uber-
gang vom Subjektivismus der Herrschaftsverhaltnisse
zu einer objektiven Formation und Fixierung® (Simmel
1968: 177) bewirken. Im Unterschied zur (neo-)saint-
simonistischen Sichtweise entfillt damit H. jedoch
nicht, sondern erlebt lediglich einen Formwandel.

Das gilt auch far M. Weber. Dessen Soziologie wird
oft als materiale und historische Soziologie bezeichnet
und damit von der reinen und formalen Soziologie ab-
gesetzt, wie sie G. Simmel vertreten hat. Das ist zwar im
Prinzip nicht falsch, jedoch gerade mit Blick auf das
Thema H. tiberzogen. Denn nicht anders als G. Simmel
geht auch M. Weber in seiner H.s-Soziologie davon aus,
dass H. in den unterschiedlichsten Lebensbereichen
eine sehr erhebliche Rolle spielt und bemiiht sich entspr.
um eine Typisierung ihrer Erscheinungsformen, um zu
generellen Regeln zu gelangen. Soziologie wird hier
strikt als eine Hilfswissenschaft verstanden, die ihre Be-
griffe und Regeln v.a. unter dem Gesichtspunkt bildet,
,0b sie damit der historischen kausalen Zurechnung der
kulturwichtigen Erscheinungen einen Dienst leisten
kann“ (Weber 2013: 169f.). Das fithrt im Unterschied
zu G. Simmel allerdings zu einer deutlich komplexeren
Architektur, die den H.s-Begriff im Rahmen einer stu-
fenweisen Konkretisierung relativ abstrakter Begriffe
wie ,soziales Handeln und ,soziale Beziehung® (Weber
2013: 172 ff.) gewinnt, scharf von dem soziologisch eher
amorphen Begriff der Macht abgrenzt und zu einer Ty-
pologie der Verbande ausgestaltet, die vom H.s-Verband
iber den politischen und hierokratischen Verband bis
zu Staat und #Kirche gelangt.

Bes. nachhaltig gewirkt hat neben der knappen De-
finition (,,Herrschaft soll heiflen die Chance, fir einen
Befehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen
Gehorsam zu finden“ [Weber 2013: 210]) M. Webers
Vorschlag, zwischen dufleren und inneren Stiitzen der
H. zu unterscheiden und Korrelationen zwischen bei-
den zu untersuchen. Jede H., sagt M. Weber, ,duflert
sich und funktioniert als Verwaltung®| als ,Organisation®
bzw. ,Verteilung der Befehlsgewalten (Weber 2005:
139, 146). Deren Struktur aber sei wiederum bestimmt
durch die ,innere Stiitze*| die sie in der ,Fiigsamkeit der
Gewaltunterworfenen gegentber ,Normen“ (Weber
2005: 247) finde, anders gesagt: in der Art und Weise
der ,Legitimitit® Die dafir in einer lingeren und einer
knapperen Fassung entwickelten drei reinen Typen - die
legale, traditionale und charismatische #Legitimitat —
stehen ausdricklich nicht in einer chronologischen
Folge, lassen aber insofern einen Einfluss von E Ton-
nies und G. Simmel erkennen, als auch M. Weber eine
Tendenz zur ,Versachlichung” bzw. zur ,Rationalisie-
rung“ von H. konstatiert. Problematisch bleibt aller-
dings seine Neigung, diese zu eng an die Durchsetzung
von ,Zweckrationalitit“ (Weber 1973: 471) zu koppeln,
die sich durchaus auch in vormodernen Zusammenhan-
gen findet und keineswegs mit dem von M. Weber an-
dernorts, etwa in der Rechts- und Wirtschaftssoziologie,
bevorzugten Begriff der ,formalen Rationalitit“ iden-
tisch ist. Trotz dieser Engfithrung bleibt Verwaltung im
Unterschied zum (neo-)saintsimonistischen Konzept
einer herrschaftsfreien Sachenverwaltung eine als H.
strukturierte soziale Beziehung, und zwar auch und ge-
rade dann, wenn sie sich auf ihrer Vollstufe (legale H.
mittels biirokratischen Verwaltungsstabes) vom Ideal-
typus entfernt und zu einer H. des Verwaltungsstabes
oder gar einer Beamten-H. degeneriert.

M. Webers H.s-Soziologie ist lange ohne Resonanz
geblieben. Nach dem Zweiten Weltkrieg stand ihr das
starke Interesse an rein empirischer Forschung ebenso
entgegen wie die neosaintsimonistische Ausrichtung
der theoretisch orientierten Soziologen. Die #Kritische
Theorie setzte dem wohl die Annahme entgegen, spit-
kapitalistische Gesellschaften seien durch einen ,,Uber-
gang zu Herrschaft unabhédngig vom Marktmechanis-
mus“ (Adorno 1972: 368) bestimmt, assimilierte aber
den H.s-Begriff an den unspezifischeren Machtbegriff,
der auch auflerhalb der Sphire sinnhafter sozialer Bezie-
hungen, im Verhaltnis Mensch-Natur gelte, Wissen-
schaft und 7 Technik bestimme und mit ihnen totalisiert
werde, ipso facto aber jegliche Unterscheidungskraft
einbiiflte. Erst seit den 70er Jahren kam die von M. We-
ber gewiesene Perspektive wieder stirker zur Geltung:
in den USA in den Arbeiten von Reinhard Bendix und
Guenther Roth, in der BRD in denjenigen von Wolf-
gang Schluchter, Heinrich Popitz, Mario Rainer Lepsius
und ihren Schiilern. Auch in Frankreich fanden M. We-
bers Anregungen Aufnahme: weniger bei Michel Fou-
cault, der Begriffe wie Macht und Disziplin dem H.s-



7 Herrschaft 8

Begriff vorzog, stirker bei Pierre Bourdieu, der diese
Konzepte zwar hiufig synonym verwendete, ihnen je-
doch eine neue Dimension durch den Habitusbegriff
(?Habitus) erschloss, der auf die Inkorporation der du-
Reren Existenzbedingungen in einem habituellen, zugl.
individuellen und kollektiven System von Dispositionen
zielt. Sein Schiiler Luc Boltanski betont mehr den pro-
zessualen Charakter von H. und konzentriert sich auf
die Unterschiede zwischen einfachen und komplexen
(managementkonformen) H.s-Effekten.

Literatur
M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie, in: MWG
Bd. 1/23,2013 « S. Breuer: ,Herrschaft“ in der Soziologie Max
Webers, 2011 « L. Boltanski: Soziologie und Sozialkritik, 2010
o M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Herrschaft, in:
MWG, Bd. 1/22-4, 2005 « N. Luhmann: Die Politik der Ge-
sellschaft, 2000 « U. Beck/A. Giddens/S. Lash: Reflexive Mo-
dernisierung, 1996 « M. R. Lepsius: Demokratie in Deutsch-
land, 1993 « H. Popitz: Phinomene der Macht, 21992 «
E Tonnies: Gemeinschaft und Gesellschaft, 321991 « E. Durk-
heim: Uber soziale Arbeitsteilung, 21988 « P. Bourdieu: Sozia-
ler Sinn, 1987 « G. Roth: Politische Herrschaft und person-
liche Freiheit, 1987 « A. Schildt: Konservativer Prophet und
streitbarer Soziologe: Johann Plenge 1874-1963, in: VfZ 35/
4 (1987), 523-570 « H.-P. Miiller: Wertkrise und Gesell-
schaftsreform, 1983 « R. Bendix: Kings or People. Power and
the Mandate to Rule, 1978 « A. Gehlen: Einblicke, in: K.-S.
Rehberg/A. Gehlen (Hg.): GA, Bd. 7, 1978 « M. Weber: Ge-
sammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre, 41973 « T. W.
Adorno: Ges. S., Bd. 8, 1972 « W. Schluchter: Aspekte biiro-
kratischer Herrschaft, 1972 « N. Luhmann: Systemtheoreti-
sche Argumentationen, in: N. Luhmann/J. Habermas: Theo-
rie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie, 1971, 291-405 «
K. Mannheim: Ideologie und Utopie, 1969 « G. Simmel: So-
ziologie, 1968 « H. Schelsky: Auf der Suche nach Wirklich-
keit, 1965 « H. Freyer: Theorie des gegenwirtigen Zeitalters,
1955 « A. Comte: Die Soziologie, 1933 « H. Freyer: Herrschaft
und Planung, 1933 « E T6nnies: Einfithrung in die Soziologie,
1931 « E Tonnies: Demokratie und Plutokratie, in: Die Neue
Zeit 36/19 (1918), 433-441 « H. Spencer: Die Principien der
Sociologie, Bd. 3, 1903 « K. E. von Baer: Uber Entwickelungs-
geschichte der Thiere, 1828. STEFAN BREUER

II. Politikwissenschaft

1. Definitorisches
~Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen
Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstre-
ben durchzusetzen, gleichviel, worauf diese Chance be-
ruht. Herrschaft soll heiflen die Chance, fiir einen Befehl
bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen Gehorsam
zu finden ...“ Max Webers Definitionen (Weber 1980:
28) verweisen auf eine enge begriffliche Verwandt-
schaft. Sowohl #Macht als auch H. beinhalten Wir-
kungsmaglichkeiten innerhalb einer asymmetrischen
sozialen Beziehung. Wihrend die Macht als der umfas-
sendere Begriff ,,amorph“ (Weber 1980: 28), da nicht auf

bestimmte Mittel festgelegt ist, bewegt sich H. in einem
spezifischeren Bereich: Sie ist Machtausiibung einer hé-
heren Instanz (des oder der ,Herrschenden®), deren in-
haltlich spezifizierte Willensduflerungen von bestimm-
ten Adressaten (den ,Beherrschten) befolgt werden.
Von politischer H. zu sprechen, bleibt - je nach Verstind-
nis von ,, #Politik“ - uneindeutig. Als vorzugsweiser Ort
fur politische H. kann der #Staat mit seinen Teilsyste-
men (Regierung, Parlament, Justiz, Polizei, Militar, Ver-
waltung) gelten.

Herr und Sklave, Lehnsherr und Leibeigener, Herr
und Knecht, Obrigkeit und Untertanen, Regierung(sge-
walt) und Birger (#Birger, Birgertum): In der Reihe
dieser H.s-Verhiltnisse indizieren die Begriffe fir die
Adressaten des H.s-Anspruchs eine Zunahme an politi-
scher #Freiheit, die fiir die westlich-liberale Politik-
geschichte charakteristisch ist. Dieses an der Leitnorm
der Freiheit orientierte, bis in die griechische Antike zu-
riickreichende Politikverstindnis fihrte zu einer norma-
tiven Scharfung des Begriffs: Schon Aristoteles hob den
prinzipiellen Unterschied hervor zwischen der arche des-
potike, der H. des Herrn iber den Sklaven im Haus
(oikos), und der arche politike, der H. von freien Biirgern
iiber freie Biirger. Ahnlich unterscheidet John Locke im
17. Jh. zwischen despotical power (der Zwangs-H., etwa
eines Galeerenkapitins tiber seine Sklaven), paternal
power (des Vaters tiber seine Kinder) und political power
(im politischen Kérper des liberalen Staates).

2. Eine begriffliche Klassifikation
und ein komplexes Wortfeld
Im Altgriechischen verweisen Wortzusammensetzun-
gen, die mit ,kratie“ oder ,archie“ enden, wortlich auf
H. Von den Griechen stammt eine bis heute gebrauchli-
che Klassifikation der Verfassungen bzw. Formen von
H. Von Aristoteles systematisch ausgearbeitet, geht ein
quantitatives Kriterium von der Zahl der Herrschenden
aus, wonach sich drei Moglichkeiten ergeben: Es
herrscht einer oder einige oder viele bzw. alle. Hinzu
kommt der Zweck der H. als qualitatives Kriterium: Ent-
weder ist H. orientiert am partikularen Vorteil der Herr-
schenden oder am gemeinsamen Nutzen bzw. 7Ge-
meinwohl des Staates. Die Kombination der drei
quantitativen und der zwei qualitativen Optionen ergibt
ein Sechserschema. Gemeinwohlorientiert sind Koénig-
tum bzw. *Monarchie (ein Herrschender), Aristokratie
als H. der Gruppe der Besten und Politie als H. der Biir-
ger der Polis zum gemeinsamen Nutzen. Diese letztere
Option - aus der spdter, vermittelt iber die romische
politische Theorie, die #Republik wurde - tragt die H.
s-Bezeichnung nicht im Wort, obwohl sie gerade fiir ein
bis in die Gegenwart wegweisendes Verstindnis von H.
steht. Thren eigenen Vorteil, der sich nicht mit dem ge-
meinsamen Nutzen deckt, verfolgen die Herrschenden
in der Tyrannis (der Willkiir-H. eines einzigen), in der
Oligarchie (wo sich eine Gruppe, meist von Reichen,
oder ein anderer Politikkliingel am Staat ,bedient®),



9 Herrschaft 10

und in der #Demokratie. Letztere meint den Fall, dass
die Selbstbestimmung des Volkes dem Gemeinwohl wi-
derspricht — dann nimlich, wenn der demos von Dema-
gogen manipuliert oder vom Pgbel ,beherrscht“ wird
(die sog.e Ochlokratie).

Da es die ,Natur® d.h. das Wesen von Politik ist, H.
von Menschen iiber Menschen im Sinne des Gemein-
wohls auszuiiben, gibt es drei ,naturgemifle“ und drei
»gegen die Natur® gerichtete Arten von H. Entlang die-
ser Matrix von ,guter und ,schlechter Politik erhalt die
Klassifikation eine normative Ténung. Diese steht der
Instrumentalisierung als sprachliches Mittel im Kampf
um die H. offen, indem der politische Gegner oder
Feind mit der Wahl eines ,schlechten“ Begriffes abge-
wertet wird. So zeigt Thomas Hobbes in seinem Spat-
werk ,Behemoth“ (1682), einer Analyse des Englischen
Biirgerkrieges, wie Konig Charles I. von seinen demo-
kratischen Feinden delegitimiert wurde, indem sie ihn
als Tyrannen brandmarkten. T. Hobbes sowie spatere
Vertreter eines nichtnormativen Politikverstindnisses
haben daraus die Konsequenz gezogen, sich ausschlief3-
lich auf das quantitative Kriterium zu beschranken.

Eine Sonderstellung kommt der Nomokratie zu, wie
sie bei Platon und Aristoteles thematisiert wird. Als H.
des Gesetzes will sie die durch wesensmifig schwache
und begehrliche Menschen ausgetibte H. perfektionie-
ren. Diese ideale und geradezu utopische Vorstellung
kann in der Moderne mit Immanuel Kants ,Staatsweis-
heit“ als der H. des #Rechts und des kategorischen Im-
perativs verglichen werden.

Zusitzlich zu den klassischen H.s-Begriffen haben
sich in der politischen Ideen- und Sprachgeschichte wei-
tere Bezeichnungen gebildet, welche die staatsrechtlich-
verfassungsmafige Sphire verlassen und spezifische
Machtfaktoren herausstellen. Sie sind teils deskriptiv,
teils normativ zu verstehen und kénnen zeitdiagnos-
tisch-kritisches Potential haben. So meint das Patriar-
chat die H. der Familienviter und verallgemeinert der
Manner tber die Frauen, wihrend das Matriarchat eine
soziale Welt vorstellt, in der die Frauen dominieren. Als
Kennzeichen moderner Gesellschaften und Staaten wird
verwiesen auf die Technokratie, die Dominanz tech-
nischen Denkens, aber auch der Wirksamkeit tech-
nischer Artefakte. Technischer Natur ist auch die #Bi-
rokratie, die seit M. Weber als notwendiger Bestandteil
moderner politischer und ékonomischer H.s-Austibung
untersucht wird. Die Rede von Minarchie steht im liber-
tiren Denken fiir das Ideal des Minimalstaats, wo sich
politische H. auf die Ausiibung stark reduzierter Funk-
tionen, insb. die Herstellung von #Sicherheit, be-
schriankt. In der Gerontokratie herrschen die Alten. In
der Polyarchie verteilt sich H. auf viele Instanzen. Ex-
pertokratie steht fiir den Vorrang wissenschaftlichen
Sachverstandes in biirokratischen, juristischen und poli-
tischen Verfahrenssphéren. In der Plutokratie herrschen
die Reichen. Die Kleptokratie gehort zur politischen Pa-
thologie, indem sich Gruppen auf Kosten der All-

gemeinheit bereichern. Worter wie #Theokratie und
Hierokratie bezeichnen die heilige H. Gottes und im
abgeleiteten Sinne der Priesterschaft, wahrend sich die
#Hierarchie semantisch zu einer allg.en Bezeichnung
fur Rangordnung entwickelt hat. Kontrar zu den auf-
gefithrten Begriffen intendiert Anarchie die Abschaf-
fung jeglicher Form von H., insb. des Staates und seiner
ihn stiitzenden Institutionen.

3. Die zentrale Relation: Befehl und Gehorsam
Die Entsprechung von Befebl und Gebhorsam ist der Kern
des H.s-Begriffs. Befebl ist ,bekundeter Wille* (Weber
1980: 544) des Herrschenden, der - als Gebot wie Ver-
bot - eine Handlungsanweisung ausspricht. Dieser Im-
perativ tritt auf als Gesetz, Anordnung, Anweisung,
Verfiigung, Bescheid etc. Inhaltlich kann es sich um
allg.e oder partikulare Imperative handeln. Geltungs-
mafig konnen sie ihren Inhalt kategorisch, d.h. unbe-
dingt vorschreiben; oder sie fordern als hypothetische
Imperative den Gehorsam erst beim Eintreten fest-
gesetzter Bedingungen ein.

Geborsam folgt dem Befehl nicht notwendig und auto-
matisch. Die H.s-Relation ist keine strikte Kausalitat im
mechanischen Sinne, sondern erfordert — dem Befehl
entspr. — ein inneres ,Interesse“ und ,Gehorchen-wol-
len; welches tiber die blofle Gewdhnung an Fiigsamkeit
hinausgeht (Weber 1980: 122). Die ,freiwillige Knecht-
schaft® in der bereits Etienne de la Boetie (Discours de
la servitude volontaire, 1576) das Geheimnis der H. er-
blickt, kann viele Motive haben: im negativen Sinne die
Furcht vor Sanktionen bei Nichtbefolgung des Befehls,
im positiven Sinne die willentliche Bejahung der Unter-
ordnung zum eigenen Vorteil. Zum blof empirisch-fak-
tischen Befolgen eines Befehls muss hinzukommen
»[...] der Sinn seines Hingenommenwerdens als einer
,geltenden’ Norm [...] als ob die Beherrschten den In-
halt des Befehls, um seiner selbst willen, zur Maxime
ihres Handelns gemacht hitten (Weber 1980: 544).

Die Relation von Befehl und Gehorsam setzt als Drit-
tes eine gelingende 1 Kommunikation voraus. Es bedarf
einer gemeinsamen Sprache. Der Befehl muss sprachlich
geduflert werden; so gehdrt zum Gesetzescharakter
eines Imperativs immer die Verkindigung. Er muss
beim Adressaten ankommen, der ihn verstehen muss.
Die aktive Leugnung und Negierung der letzteren bei-
den Grundbedingungen eréffnet die strategische Mog-
lichkeit gegenherrschaftlichen Handelns, ohne damit of-
fen zu revoltieren. Das Ankommen des Befehls bewusst
zu verhindern, sich als Adressat zu verleugnen oder den
Befehl vorgeblich nicht zu verstehen: das sind Mittel
eines listigen Ungehorsams, die — in den Metaphern
von Elias Canetti ausgedriickt — den heranfliegenden
Befehlsstacheln und -pfeilen ausweichen und sie un-
wirksam machen.



11 Herrschaft 12

4. Legitimitat

Um die Briicke zwischen Befehl und Befolgung zu schla-
gen, bedarf es aber eines weiteren Moments: ihrer #Le-
gitimitdt. H. wird gerechtfertigt, indem sie auf leitende
#Werte und #Normen bezogen wird, die Grund wie
Ziel von H. betreffen. Hier eréffnet sich ein weites, stark
normativ gepragtes Feld. Lange zurtickreichende Denk-
traditionen verankern H. kosmologisch, theologisch
oder metaphysisch; dazu gesellen sich in der fort-
geschrittenen Moderne #Ideologien und politische
?Weltanschauungen. Einer neuzeitlichen Denkweise
entspr. der funktionale und instrumentelle Nutzen-
aspekt — bspw. die Friedensleistung von H., die Verbin-
dung von Schutz und Gehorsam, die Unterstiitzung von
Selbsterhaltung und freier Selbstentfaltung. Im 19. und
20. Jh. treten *Menschenwiirde und *Menschenrechte,
aber auch eine Grundnorm wie 7Gerechtigkeit immer
mehr in den Vordergrund. Die Vielfalt dieser Rechtfer-
tigungen speist sich inhaltlich aus unterschiedlichen
Quellen und artikuliert sich in einem Spektrum von
Formen und Zeichen. Es umfasst politische Ideen und
Theorien, Narrative wie Griilndungs-, Kriegs- und Revo-
lutionsmythen (#Mythos), Symbole wie die Insignien
der H. bei Kénigen und Kaisern, im weiteren Sinne den
ganzen Bereich der Darstellung herrscherlicher Macht.
Massendemokratie, #Totalitarismen und Mediengesell-
schaft haben die Moglichkeiten der ideologischen Un-
terfutterung durch #Propaganda und der medialen In-
szenierung im politischen Spektakel ausgeweitet und
verfeinert. Daraus resultiert eine symbolpolitische Flan-
kierung von H.s-Anspriichen, die ambivalent sein kann
— offnet sie doch auch Méglichkeiten der H.s-Kritik und
der Entfaltung von Gegenmacht.

Quellen und Inhalte hat M. Weber zu drei Typen legi-
timer H. verdichtet. Sie stellen ein jeweiliges Bestim-
mungsmoment in idealtypischer Reinform dar und
kommen in der empirischen Realitit in sich wandelnden
Kombinationen vor. Die legale oder rationale H. beruht
auf gesatzten Regeln und beansprucht nur insoweit Gel-
tung. Der Gehorchende folgt diesen Regeln ebenso wie
der Befehlsgeber, dessen Funktion und Kompetenz als
Herrschender ebenfalls regelhaft definiert ist. Der zu-
mindest formal reinste Typus dieser Art ist die Biirokra-
tie, deren Anwachsen der epochalen Entwicklung einer
durchgingigen Rationalisierung aller Lebensbereiche in
der #Moderne entspr. Traditionale H. speist sich aus der
Geltung und dem Glauben ,an die Heiligkeit der von
jeher vorhandenen Ordnungen und Herrengewalten®
(Weber 1988: 478). Ihre reinste Reprdsentation ist die
patriarchale. Das Herkommen und die Eingewdhnung
in diese verleihen der H. eine ,Eigenwiirde* (Weber
1980: 130). Gehorsam erwichst aus ,Pietit (Weber
1980: 581) gegeniiber einer uberlieferten Praxis und
deren 7 Autoritit. Die #Tradition bindet nicht nur die
Gehorchenden, sondern auch die Herren. Die charisma-
tische H. (7Charisma) bezieht ihre Legitimitit und
Wirksamkeit mit Blick auf eine Fiithrergestalt, deren ir-

rationale, d. h. nicht rational erklarbare Aura und Anzie-
hungskraft - als Held, Prophet etc. - begeisterte Gefolg-
schaft um sich schart. Ein religiéser Ursprung steht zu
vermuten, wie schon der Ausdruck Charisma als gott-
licher Gnadengabe nahelegt. Der Typus umfasst aber
auch quasireligiése und magische soziale Effekte bis
hin zur erfolgreichen Scharlatanerie.

5. Systematische Anmerkungen
zum Ausmal politischer Herrschaft

Auf eine Skala aufgetragen verkorpert die absolute Sou-
verdnitdt funktional betrachtet die grofite H.s-Stellung,
wahrend die Anarchie als Abwesenheit jeglicher (poli-
tischen) H. den polar-kontrdren Gegensatz bildet. Da-
zwischen bewegen sich limitierte bzw. gemafiigte H.s-
Modelle.

a) Das Extrem: Absolute Souverdnitdt

Sie ist ein Pyramidenmodell. Alle Macht konzentriert
sich in einer hochsten, einzigen und unteilbaren H.s-In-
stanz. Der Befehlsfluss verlduft - vermittelt tiber beauf-
tragte Instanzen — von der Spitze zu den Untertanen
und gibt damit dem politischen Kérper seine Ordnung.
#Souveranitat ist grofdte Fiille der Macht (plenitudo po-
testatis, die im Mittelalter zunachst vom 7Papst be-
ansprucht wurde), fiir die das biblische Motto tiber dem
Titelbild von T. Hobbes’ ,Leviathan“ gilt: ,Es gibt keine
Macht auf Erden, die der seinen vergleichbar wére: Der
absolute Souveran ist Jegibus solutus: Er steht tiber den
von ihm selbst gemachten Gesetzen. Carl Schmitt setzt
im 20. Jh. die Hobbessche Linie fort und baut sie weiter
aus: 1. Die absolute Souverdnitit ist unteilbar. Wiirde
bspw. der Souverdn einem Richter unterworfen, der die
Rechtmafigkeit seiner H. beurteilen wiirde, so wére der
Richter nichts anderes als ein Gegensouverdn, was den
ersten Schritt in den 7Biirgerkrieg bedeuten wiirde.
2. Der Souveran fungiert als Letztentscheidungsinstanz,
was die Interpretation der von ihm gegebenen Gesetze,
die Entscheidung tiber Krieg und Frieden sowie die Auf-
hebung der geregelten Normalitit des politischen Pro-
zesses betrifft: ,Souverin ist, wer iiber den Ausnahme-
zustand entscheidet (Schmitt 1996: 13) 3. Vor der
Griindung neuer staatlicher Gemeinwesen steht eine
konstituierende Macht (pouvoir constituant), die eine
neue normative Ordnung schafft und insofern tiber der
geschaffenen Verfassung steht. — Absolute Souverdnitit
ist nicht auf die historische Periode des frihneuzeit-
lichen 7 Absolutismus beschrankt. Sie muss nicht iden-
tisch sein mit absoluter Fiirsten-H. (theoretisiert von
Niccold Machiavelli und T. Hobbes) oder souveridner
#Diktatur (C. Schmitt iiber Benito Mussolini und Adolf
Hitler). Sie kann auch die H. einer Gruppe meinen, etwa
eines Parlaments oder einer autoritiren bis totalitdren
Partei. Das Musterbild eines totalen Kollektivkérpers
entwarf Jean-Jacques Rousseau mit dem aktiven Ge-
meinwillen (volonté générale), der unteilbar herrscht, kei-
nerlei normativer Vorgabe von auflen unterliegt und
sich per definitionem nicht irren kann, also neben der



13 Hierarchie 14

politischen H. auch noch das Wahrheitsmonopol an sich
zieht.

b) Eine weite Mitte: Limitierte bzw. gemdfSigte H.

Thre Veranschaulichung ist das Netzmodell, in dem un-
terschiedliche Instanzen politisch herrschaftlich zusam-
menwirken. Thm entsprechen Formen geteilter Macht,
die in der Mischverfassung seit der klassischen Antike
auf den Begriff gebracht wurde. Vielfaltige Formen von
7 Gewaltenteilung gehdren ebenso in diesen Kontext
wie Gleichgewichtsmodelle (Charles de Montesquieu)
im Sinne von checks and balances. Explizite #Verfassun-
gen und 7Gesetze, implizite Traditionen und Gewohn-
heitspraktiken geben einen normativen Rahmen vor, in
den die H.s-Instanzen eingebettet sind. Dazu gehéren
institutionalisierte Verfahren der Kontrolle. Der Tradi-
tionsstrang der Republik steht fir limitierte H. ebenso
wie die Rechtsstaatlichkeit (#Rechtsstaat) als tragendes
Moment der westlichen liberalen Demokratien. Fiir sie
alle gilt I. Kants ,republikanische Regierungsart‘, die H.
auf birgerliche Freiheit, #Gleichheit und Recht hin
verpflichtet. Der politikwissenschaftliche Denkansatz
der #Governance begreift #Steuerung, Regelung, Ver-
einbarung und Kooperation als zentralen politischen
Prozess. In einem epochalen Ausgriff beschreibt und
analysiert Michel Foucault unter dem Leitbegriff ,Gou-
vernementalitit eine komplexe Form von Macht und
H., die sich am Vorbild der christlichen Praxis des Pas-
torats seit der frithen Neuzeit zu einer eigenen Regie-
rungskunst entwickelte und zur Souveranitit und Dis-
ziplin als dritte Form von H. tritt.

¢) Das negative Extrem: Anarchie

Dem Namen wie der idealen Zielsetzung nach - der
Abwesenheit jeglicher H. von Menschen iber Men-
schen - bewegt sie sich strikt genommen auflerhalb des
Spektrums von H. Das gilt freilich nicht fir ihre politi-
sche Qualitit. Anarchistischen Theorien und Idealen
(# Anarchie, Anarchismus) kommt eine herrschaftskriti-
sche Funktion zu. Der dartiber hinausgehende aktive
Kampf gegen den Staat und seine H.s-Institutionen
wird allerdings nicht umhin kénnen, seinerseits auf
Macht und H. zu rekurrieren. Aus der Logik von Macht
und H. zu entkommen, scheint kaum moglich - es sei
denn um den Preis einer echten Utopisierung (#Uto-
pie), zu der auch ein wesentlich anderer, ein ,neuer
Mensch“ gehéren miisste.

Literatur
J. Locke: The Second Treatise of Government. Uber die Regie-
rung, 2012 « Aristoteles: Politik, 2010 « A. Riklin: Machttei-
lung. Geschichte der Mischverfassung, 2006 « M. Foucault:
Die ,Gouvernementalitit* in: ders.: Analytik der Macht, 2005,
148-174 » P. Imbusch (Hg.): Macht und Herrschaft, 1998 «
C. Schmitt: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von
der Souverinitit, 71996 « J. Gebhardt/H. Miinkler (Hg.): Bir-
gerschaft und Herrschaft, 1993 « J. Langer: Grenzen der Herr-
schaft, 1988 « M. Weber: Die drei reinen Typen der legitimen
Herrschaft, in: ders.: Gesammelte Aufsitze zur Wissen-
schaftslehre, 71988, 475-488 « W. Mager: Republik, in: GGB,

Bd. 5, 1984, 549-651 « D. Hilger: Herrschaft, in: GGB, Bd. 3,
1982, 1-102 « M. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft. Grund-
riff der verstehenden Soziologie, 1980 « K. O. Hondrich:
Theorie der Herrschaft, 1973 « B.de Jouvenel: Uber die
Staatsgewalt. Die Naturgeschichte ihres Wachstums, 1972 »
E. Canetti: Masse und Macht, 1960. ULRICH WEIR

Hierarchie
1. Politische Philosophie - II. Soziologie
I Politische Philosophie

Der Begriff H. wurde im 5. Jh. n. Chr. von Pseudo-Dio-
nysius Areopagita in seinen Schriften ,De coelesti hie-
rarchia“ und , De ecclesiastica hierarchia“gepragt (Migne
PG 3, 119-169; 369-586). Wie es die Zusammenset-
zung des Begriffs aus den griechischen Worten fur hierds
(»heilig“) und drchein (,herrschen®) verrit, bedeutete H.
bei Pseudo-Dionysius ,heilige Herrschaft, im weiteren
Sinne auch ,heilige Rangordnung“ oder iberhaupt
,Ordnung® (tdxis, ordo). Pseudo-Dionysius hatte sie am
Beispiel der Rangordnungen der Engel und der Amter
der Kirche dargestellt. Er gewann aufgrund seiner Pseu-
do-Autoritit sowie seiner von Proklos inspirierten Mi-
schung von Neoplatonismus, Mystik sowie Christentum
grofien Einfluss auf die Philosophie des Mittelalters und
der Renaissance. Man hielt ihn lange Zeit fiir den durch
die Rede des Paulus auf dem Areopag Bekehrten. Schon
im Mittelalter wurde der Begriff H. auf die sozio-politi-
sche Ordnung tibertragen, so dass der hierarchia coelestis
und der hierarchia ecclesiastica eine hierarchia civilis zur
Seite trat.

Die Geschichte des Begriffs der H. verlauft im Mittel-
alter parallel zur Historie der Begriffe #,0rdnung
*,Amt“ (ordo) und #,Stand“ (status). Mittelalterliche
H.-Lehren sind - meist triadisch angelegte — Stinde-
und Ordnungslehren. Thre Kennzeichen sind die theo-
logische Legitimierung geistlicher und weltlicher Stian-
de, die Zuteilung standesspezifischer Pflichten, Rechte
und Gnaden sowie schliellich die aus der theologischen
Legitimierung entspringende Strenge der Uber- und
Unterordnung.

Bereits im Mittelalter, unverkennbar aber durch die
?Reformation, wird der Begriff der H. seiner theologi-
schen Bedeutung entkleidet. Zwar hat selbst Martin Lu-
ther noch eine Form der mittelalterlichen triadischen
Stindelehren tradiert: ,tres enim hierarchias ordinavit
Deus contra diabolum, scilicet oeconomiam, politiam
et Ecclesiam“ (WA 39/2: 42). Aber diese Tatsache ist
fur die folgende Geschichte des H.-Begriffs nicht ent-
scheidend gewesen, da die Kirchenspaltung auch zur
Spaltung des H.-Begriffs fithrte. Einerseits wurde er
mehr und mehr exklusiv fur die #katholische Kirche
und die Kanonistik. Andererseits benutzen Anhanger
der lutherischen oder reformatorischen Kirchen den



15 Hierarchie 16

H.-Begriff nunmehr als ein antikatholisches Schlagwort:
Es diente, im Rahmen der protestantischen Lehre vom
allg.en Priestertum der Glaubigen, zur abwertenden
Kennzeichnung der Rangordnung innerhalb der r6-
mischen Kirche. Theologisch-politisch wurde der H.-Be-
griff zur Polemik gegen den ,Papismus“ und den ,r-
mischen Despotismus“ genutzt. Diese Kritik geht
wihrend der 7Aufklirung in die Polemik gegen die
,Priesterherrschaft iiber.

Neben der Reformation haben auch die Entstehung
des modernen Staates und das Aufkommen der biirger-
lichen Gesellschaft den Sinn des H.-Begriffs verandert.
Der moderne weltanschaulich neutrale Staat loste die
fir den alteren H.-Begriff wesentliche Verbindung von
Theologie und politischer Ordnungslegitimation auf.
Zwar waren damit weder die politische Theologie noch
die theologische Politik als solche an ein Ende gekom-
men. Seit Thomas Hobbes verschwimmt jedoch die ehe-
malige Bedeutung des H.-Begriffs in den Fragestellun-
gen der Neuzeit, die ihrerseits das Verhaltnis des
weltanschaulich neutralen Staates zu den Religionen
und Kirchen (#Kirche und Staat) sowie die nur noch
als potestas indirecta gewertete politische Macht der Kir-
che betreffen.

Die biirgerliche Gesellschaft wiederum, mit ihrer
Auflosung der stindischen Welt und ihrer Entwicklung
Hfrom status to contract“ (Maine 1931: 141), entzog dem
H.-Begriff ohnehin seine gesellschaftliche Grundlage.
Als Begriff fir die Ordnung der gesamten Gesellschaft
begegnet H. nach der Franzosischen Revolution nur
noch in den nostalgischen Riickblicken der Romantiker
(#Politische Romantik) auf die mittelalterliche und feu-
dale Welt. Liberale hingegen werden seit dem 19. Jh.
nicht miide, den Gegensatz des H.-Begriffs zur Freiheit
der biirgerlichen Gesellschaft hervorzuheben. Nicht zu-
fallig spricht etwa Karl Gutzkow in seiner Polemik ge-
gen den ,Athanasius von Joseph von Gérres von der
Jfreien Personlichkeit die anstelle von Kirche und Staat
zur ,Hauptinstitution der Gesellschaft“ geworden sei
(Gutzkow 1838: 46). Der fur die Gesamtgesellschaft
yunzeitgemaf“ gewordene Begriff der H. taucht seit
dem 19.7Jh. in der eingeschrinkteren Bedeutung auf,
Rangordnungen im militdrischen, biirokratischen oder
wirtschaftlichen Bereich zu bezeichnen. Zugl. weitet
sich der Begriff. Er wird zum Instrument einer #Religi-
onssoziologie, welche ihn unterschiedslos auf verschie-
dene Religionen anwendet, oder er avanciert sogar zum
Allerweltswort fiir die Uber- und Unterordnung beliebi-
ger Phinomene: der Wissenschaften, der Werte, der
formalen Grammatiken etc. Eines spezifischen Sinnes
entleert, wird H. von Anarchisten (#Anarchie, Anar-
chismus) mit #Herrschaft gleichgesetzt. Oft bleibt vom
urspren Wortsinn nur das Moment einer strengen
Uber- und Unterordnung erhalten, gleichgiiltig wo sie
sich findet.

Die systematische Problematik des H.-Begriffs wird
heute durch die Frage bestimmt, inwiefern der pyrami-

dale Aufbau von H.en sowie ihre strenge Rangordnung
zur birgerlichen Gesellschaft und zur Demokratie in
Spannung stehen. Harold Joseph Laski, der Begrinder
der Pluralismustheorie (#Pluralismus), polemisierte ge-
gen H.en im Namen pluralistischer moderner Gesell-
schaften. Und die in den 1960er Jahren erhobene Forde-
rung nach einer #Demokratisierung auch der Kirche,
des Militirs, der Schule und der Biirokratie war offen-
sichtlich gegen die hierarchischen Strukturen solcher
Institutionen und Lebensbereiche gerichtet. Die Demo-
kratie als Staatsform, hief es, bediirfe der demokrati-
schen Untersysteme, wenn sie lebensfahig sein solle.
Dagegen lisst sich einwenden, dass hierarchische Struk-
turen fiir solche Institutionen unverzichtbar bleiben, de-
ren spezifische Zielsetzungen durch demokratische Wil-
lensbildung und 7#Konsens entweder tiberhaupt nicht
oder nur unzulinglich erreicht werden kénnen. Schon
der Staat selbst wie die Politik allg. bedirfen eines
Schlusses von Debatten und der #Entscheidung; auch
zu Demokratien gehért ein Moment der Uber- und Un-
terordnung, das nicht in ,government by discussion®
auflosbar ist. Im engeren Sinn hat die Birokratie die
Aufgabe, durch ihren pyramidalen Aufbau, durch die
Festlegung instanzieller Zustindigkeiten, durch die
Pflicht zur Einhaltung des Dienstweges wie durch die
Sicherstellung einer einheitlichen letztentscheidenden
Spitze die Sicherheit und groftmogliche Richtigkeit der
Leistungen des modernen Staates zu gewahrleisten.
Entspr. lassen sich auch fur andere Institutionen hierar-
chische Strukturen aus ihren spezifischen Zielsetzungen
rechtfertigen: fiir die Kirche ob der Vermittlung eines
geoffenbarten, nicht erst diskursiv zu begriindenden
Heils; fiir das Militdr um der durch Befehl und Gehor-
sam zu gewdhrleistenden Sicherheit willen; fiir die
Schule wegen ihrer auf #Autoritdt angewiesenen Erzie-
hungsaufgabe; und fiir die Wirtschaft aufgrund der Effi-
zienzzwinge bei der Hervorbringung allg.en Wohl-
stands. So verstanden, sind H.en nicht einfach Relikte
des Mittelalters oder des #Feudalismus, die der biirger-
lichen Gesellschaft oder der #Demokratie feindlich wa-
ren. Sie kénnen vielmehr als Elemente freier Gesell-
schaften und Verfassungen gelten, welche durch die
Sicherung ihrer je bes.n Ziele die Qualitit der Freiheit
und die Rationalitit der Politik mitpragen.

Literatur
H. Rausch: Hierarchie, in: GGB, Bd. 3., 1982, 103-130
M. Bookchin: Hierarchie und Herrschaft, 1981 « W. Maurer:
Luthers Lehre von den drei Hierarchien und ihr mittelalter-
licher Hintergrund, 1970 s J. Gorres: Die Feudalverfassung
und Hierarchien im Mittelalter, in: Ges. S., Bd. 15, 1958, 93—
96 « R. Roques: Lunivers Dionysien. Structure hierarchique
du monde selon le Pseudo-Denys, 1954 « H. J. Laski: A Gram-
mar of Politics, 1951 « W. Berges: Die Fiirstenspiegel des
hohen und spaten Mittelalters, 1938 « A. Amorth: La nozione
di gerarchia, 1936 « S. de Madariaga: Anarchie oder Hierar-
chie, 1936 + G. Tellenbach: Libertas. Kirche und Weltordnung
im Zeitalter des Investiturstreits, 1936 « G. Weippert: Das



