
 



5 

Vorwort 
 
 
 
 

 
 

Partnership and cooperation among nations is not a 
choice; it is the one way, the only way, to protect our 

common security and advance our common humanity. 
That is why the greatest danger of all is to allow new 

walls to divide us from one another. 
 

Barack Obama (am 24.07.08 in Berlin) 
 

„Let’s remake the world again!“, rief der amerikanische Präsident, als 
Kandidat, in seiner berühmten ‚Berliner Rede‘ am 24. Juli 2008 den Ber-
linern zu. Ein Grundmotiv in dieser Rede war die Einsicht, daß die „Pro-
bleme der Welt“ in ihren Vernetzungen und Wechselwirkungen im Zei-
chen der ‚Globalisierung‘ so unübersehbar komplex geworden seien, daß 
Versuche ihrer Lösung durch Ausgrenzung und isoliert-unilaterales Han-
deln heute mehr denn je ins Leere liefen. Dies aber ist, wenn auch mit 
etwas anderer Stoßrichtung, zugleich die Prämisse der (ursprünglich von 



6 Vorwort 

 

dem seinerzeitigen iranischen Präsidenten Mohammad Chatami angereg-
ten) Initiative der Vereinten Nationen zu einem „Dialog der Kulturen“, 
dessen konzeptionelle Grundlegung in dem Buch Crossing the Divide. 
Dialogue among Civilizations (2001) den programmatischen Gegenent-
wurf zu Samuel Huntingtons Clash of Civilizations (1998) zu bieten 
suchte.1 Er setzt freilich eine (vornehmlich an Habermas’ Kommunika-
tionstheorie orientierte) Diskursethik voraus, die gerade im Falle inter-
kultureller Kommunikation ihrerseits exemplarisch zu problematisieren 
wäre, da sie (aufgrund ihrer idealisierenden Vorannahmen) von den rea-
len Wissensasymmetrien absieht, die für Verständigungsversuche dieses 
Typs nachgerade konstitutiv sind. Deshalb kann eine interkulturelle 
Kommunikationskultur nicht auf idealisierte Voraussetzungen gegründet 
werden, sondern muß (z.B. mit Gerold Ungeheuer) die prinzipielle Un-
möglichkeit in Rechnung stellen, je eigene Erfahrungswelten ungebro-
chen sprachlich zu vermitteln.2 Dasselbe gilt strukturell auch für den in-
terdisziplinären und den transdisziplinären Dialog – und das macht den 
Reiz aus, ihn gerade im Bezirk interkultureller Germanistik einzuüben. 

Interkulturelles Denken basiert auf Kulturkonzepten der jeweils daran 
Beteiligten. Im Verhältnis, welches die Räume und individuellen Aus-
prägungen der einzelnen Kulturen zueinander herausbilden, formen sich 
verschiedene Kombinationen von Kommunikation und Konflikt: Dabei 
stehen auf der einen Seite die Möglichkeiten, ja Notwendigkeiten von 
Kommunikation und Dialog, auf der anderen Seite die Realität von oft 
starken Konflikten bzw. Konfliktpotentialen, durch unterschiedliche 
Ausgangspositionen verursacht oder ausgelöst und daher divergierenden 
Interessen. In der Sprache und in der mit den Mitteln der Sprache gestal-
teten Literatur (im weitesten Sinn) findet dieser Befund auf die unter-
schiedlichste Weise seinen Niederschlag. Dies betrifft auch und erst 

                                                                                                               

1 Kofi Annan 2001: Brücken in die Zukunft. Ein Manifest für den Dialog der 
Kulturen, Frankfurt/Main: Fischer; Samuel P. Huntington 1998: The Clash   
of Civilizations and the Remaking of World Order, New York: Simon & 
Schuster 

2 Cf. Gesine L. Schiewer, in diesem Band [auch in: Ernest W.B. Hess-Lüttich 
(ed.) 2006: Eco-Semiotics. Umwelt- und Entwicklungskommunikation, Tü-
bingen/Basel: Francke, 375–398]; s. auch Gerold Ungeheuer 1987: „Vor-
Urteile über Sprechen, Mitteilen, Verstehen“, in: id. 1987: Kommunikations-
theoretische Schriften I: Sprechen, Mitteilen, Verstehen, ed. Johann G. Ju-
chem, Aachen: Alano Rader, 290–338 



Ernest W. B. Hess-Lüttich 7 

recht den wissenschaftlichen Umgang damit, also jede interkulturell mo-
tivierte Interpretation. 

Das Thema knüpft also an Überlegungen an, die in dem „Manifest für 
einen Dialog der Kulturen“ von Kofi Annan enthalten sind: „Ohne 
Gleichheit gäbe es keinen gemeinsamen Boden für das Gespräch; ohne 
Unterschiede bestünde keine Notwendigkeit zur Kommunikation. Wäh-
rend Gleichheit die Grundlage für interkulturelle Dialoge liefert, macht 
Verschiedenheit solche gemeinsamen Bemühungen wünschenswert, 
notwendig, wertvoll und wichtig“ (Annan 2001: 74). Das Manifest ent-
faltet unter prominenter Beteiligung ein Rahmenkonzept für die Praxis 
interkultureller Verständigung auf allen gesellschaftlichen, politischen, 
institutionellen Ebenen und sucht einen Ansatz für das Gespräch über 
Kulturgrenzen hinweg in vollem Bewußtsein der Pluralität von Prämis-
sen und (potentiell konfligierenden) Interessen. 

Dabei wird der Dialog-Begriff des Manifests an die etwas vage for-
mulierte Hoffnung gebunden, die unterstellte Furcht vor der Vielfalt zu 
überwinden. Der ‚Dialog der Kulturen‘ soll – wie es ganz ähnlich auch in 
Barack Obamas Berliner Rede anklingt – Mauern niederreißen und    
Brücken bauen, soll der Vielfalt (diversity) die Angstbesetztheit nehmen 
durch interkulturelles Wissen, soll Vielfalt und Fremdheit nicht als Be-
drohung wahrnehmen lassen, sondern als positiven Wert entdecken hel-
fen. Dieser Dialog beginne „in unserem Innern“ (Annan 2001: 35) und 
setze die Verantwortlichkeit des Individuums voraus und eröffne damit – 
ganz im Sinne des ubuntu-Ansatzes des südafrikanischen Bischofs Des-
mond Tutu, der 2008 von den Vereinten Nationen anläßlich des 60. Jah-
restages der UN-Deklaration der Menschenrechte wieder aufgegriffen 
wird3 – erst die Möglichkeit, Gemeinschaftlichkeit mit andern zu be-
gründen. 

                                                                                                               

3 Cf. unter http://www.ubuntu.upc.edu/index.php?lg=eng&pg=2&ncom=24 
[18.12.2008]: „Ubuntu is an age-old African term for humaneness – for 
caring, sharing and being in harmony with all of creation. As an ideal, it 
promotes co-operation between individuals, cultures and nations. [...] On this 
60th anniversary of the Universal Declaration of Human Rights and at the 
initiative of the World Forum of Civil Society Networks — UBUNTU, we, the 
undersigned, wish to emphasise that all Human Rights are universal, 
indivisible and interdependent, in full accordance with the Declaration of the 
World Conference on Human Rights made in Vienna (United Nations 1993).“ 



8 Vorwort 

 

Das Gespräch über (kulturelle) Grenzen hinweg freilich ist eine 
Kunst, die sorgfältiger Förderung bedarf, ohne die echte Verständigung 
nicht oder nur mit ohnehin schon Gleichgesinnten gelingen kann. Das 
Gespräch mit dem ‚Anderen‘, dem Gegner gar und Feind, setzt die Ak-
zeptanz der Differenz voraus, den geduldigen Aufbau von Vertrauen, 
Achtung, Wissen, Offenheit und Neugier, was Arbeit ist und Anstren-
gung. 

Dazu riefen ULRICH MÜLLER, SIEGRID SCHMIDT und KLAUS ZELE-
WITZ auf, als sie zu einem internationalen Kongreß der Gesellschaft für 
interkulturelle Germanistik (GiG) im September 2006 nach Wien einlu-
den. Germanisten aus aller Welt kamen zusammen, um sich kritisch aus-
einanderzusetzen mit den Schlüsselkonzepten des Dialogs, der Kultur, 
des Konflikts und dem aus ihrer Verknüpfung abgeleiteten Paradigma. 
Der Kongreß sollte aber zugleich als der letzte noch vom Salzburger 
Vorstand der GiG verantwortete ein Forum bieten für das breite Spek-
trum der innerhalb der interkulturellen Germanistik (sowohl als For-
schungsfeld wie als wissenschaftlicher Vereinigung) vertretenen Ansätze 
in den verschiedenen Weltregionen beim gemeinsamen Blick auf deut-
sche Sprache und Kultur, Literatur und Medien. 

Dem neuen Vorstand oblag es, aus den ihm im Sommer 2008 überge-
benen Erträgen dieses Kongresses einen Band zu konzipieren, der dem 
thematisierten Spannungsfeld von Kommunikation und Konflikt und den 
seiner Analyse zugrundeliegenden Kulturkonzepten im Spektrum inter-
kultureller Germanistik zugleich gerecht zu werden vermag. Mit dem 
Abschluß der umfangreichen editorischen Arbeiten an diesem Band ver-
bindet der Herausgeber die Hoffnung, daß dies gelungen sein möge. Er 
sah sich dabei unterstützt durch den unermüdlichen Einsatz seiner stu-
dentischen Assistenten bei der erforderlichen Auswahl, Überarbeitung 
und Gliederung der ihm überlassenen Manuskripte. Ohne die selbstlose 
Hilfe insbesondere von TOBIAS KELLER und URS WARTENWEILER hätte 
die umfangreiche Dokumentation nicht innerhalb weniger Monate dem 
Verlag zum Druck übergeben werden können. Ihnen gebührt ebenso 
mein besonderer Dank wie dem Deutschen Akademischen Austausch-
dienst (DAAD), der auch die Drucklegung dieses umfangreichen Bandes 
wiederum großzügig gefördert hat. 

Damit konnte die Serie der Dokumentationen zurückliegender GiG-
Tagungen ohne Unterbrechung fortgeführt und zu einem erfolgreichen 
Abschluß gebracht werden. Gleichzeitig laufen entsprechend dem Kon-



Ernest W. B. Hess-Lüttich 9 

zept des neuen Vorstandes für die GiG-Publikationen die Vorbereitungen 
für die künftige Edition schlankerer Dokumentationen thematisch kon-
zentrierter Fachtagungen in kürzeren Abständen auf vollen Touren. Da-
mit sucht die GiG sowohl dem Gebot verlegerischer Vernunft als auch 
der fachlichen Aktualität verstärkt Rechnung zu tragen – nicht nur im In-
teresse der Mitglieder der GiG, sondern weit darüber hinaus im Interesse 
aller Leser, die zeitnah und gezielt über Brennpunkte interkultureller 
Germanistik orientiert zu werden wünschen.   

 
Bern, im Dezember 2008 
 

Prof. Dr. Dr. Ernest W. B. Hess-Lüttich 
Präsident der Gesellschaft für interkulturelle Germanistik 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


