
 



13

Einleitung

Ekstase ist eine nicht nur in allen Phasen der europäischen Geschichte bis zur Gegen-

wart, sondern auch in den außereuropäischen Kulturen vielfach belegte Erscheinung.

Neuzeitliche Wissenschaften wie Ethnologie, Anthropologie, Religionswissenschaften,

experimentelle Psychologie und Parapsychologie haben das Phänomen mit der je eige-

nen Methode zu ergründen gesucht, doch war es bereits Spekulationsfeld der mittelal-

terlichen Wissenschaften.

Die in der Theologischen Realenzyklopädie versuchte allgemeine Definition ent-

spricht der von mir als großem Rahmen gedachten. Der Begriff Ekstase benennt, wie

auch im griechischen Etymon ekstasis angedeutet, einen schwer zu beschreibenden psy-

chischen Zustand, der dem Betroffenen und ihn Beobachtenden das sprachliche Bild na-

he legt, er wäre nicht bei sich, sondern außerhalb seiner selbst. „In der Ekstase wird eine
Verfassung des erlebenden Subjekts als auseinander tretend erlebt oder beschrieben,
die doch eigentlich den Anschein erweckt, als stünde sie fest gefügt den Objekten der
Wahrnehmung gegenüber.“1

Die zu beobachtende sprachliche Differenzierung zwischen Verzückung, Rausch,

Trance, Besessenheit, Enthusiasmus2 u. a. bezeugt nicht nur einen gewissen Mangel an

adäquatem Ausdruck, um etwas nur annähernd beschreiben zu können, das inhaltlich

den Sprecher aus seiner gewohnten Empfindungssituation und damit seiner Artikula-

tionsebene wirft, sondern auch die vielfach zu beobachtende Vermengung deskriptiver

und performativer Deifinition: also jener, die ausspricht, was bei dem Begriff ob-

jektsprachlich gemeint ist, und jener, die sich bemüht, eine präzise wissenschaftssprach-

liche Definition zu leisten. Dass psychische Ausnahmezustände in so vielfältiger Weise

ihren sprachlichen Ausdruck finden, liegt aber auch daran, dass die Ekstaseerfahrung,

also psychische Zustände des Außersichseins, nicht nur in unterschiedlichster Weise er-

fahren werden, sondern auch auf vielfältige Art und Weise entstehen. Und zwar können

sie sowohl innerhalb als auch außerhalb eines bestimmten religiösen Lebenszusammen-

hangs erzeugt werden, etwa mit halluzinogenen Drogen, und hier sowohl mit als auch

                                                                                

1 Wissmann (1982) Theologische Realenzyklopädie S. 488–493, hier S. 488.
2 Die Definitionen der einschlägigen Lexika vermengen theologische und religionsgeschichtli-

che Termini, daraus resultiert die Verwendung antiker Bezeichnungen mit modernem Defini-
tionshintergrund, was sich besonders für die Begriffe Trance und Ekstase nicht erhellend
auswirkt. So subsumiert Schmithals in seinem Artikel zur Ekstase im Biblisch-historischen
Handwörterbuch die Termini Vision, Audition. (1964) I 385f. Bei der Beschreibung von
ekstatischen Phänomenen lässt er die Grenze zwischen Objekt- und Metasprache außer Acht,
sodass nicht eindeutig feststeht, wovon die Rede ist. Ebenso wird der Begriff Schamanismus
seit den 70er- und 80er-Jahren für jegliche Form der Ekstase eingesetzt, obwohl Eliade sehr
klar zwischen Ekstase und Ekstasetechnik differenziert.



14 Einleitung

ohne religiöse Zielsetzung und Sinngebung. Dennoch scheint es eine strukturelle Analo-

gie zwischen Ekstase und Religion zu geben.1

Ein den unterschiedlichen Definitionsversuchen zentrales Moment ist der Umstand,

dass sich die auf die gewohnte Lebensumwelt eingestellten Wahrnehmungen in der Ek-

stase verringern, dabei sind aber nicht nur manche Wahrnehmungen reduziert, wie z.B.

die Schmerzempfindung, sondern andere Wahrnehmungen treten an ihre Stelle, wie z. B

das Gefühl, den Boden zu verlassen, zu levitieren oder an einen anderen Ort versetzt zu

sein (Entrückung). So weisen Berichte über ekstatische Erlebnisse oft Züge von Berich-

ten über Reisen zu fremden und ungewohnten Aufenthaltsortorten, zu Göttern, Geistern

oder in den Himmel auf. Dass Ekstase als ein Weg beschrieben wird, den jemand zu-

rücklegt, um mit einer der alltäglichen Welt nicht zugehörigen Sphäre zu kommunizie-

ren, ist nicht nur für den Schamanismus konstitutiv – und hier zweckgerichtet als Er-

kenntnis der notwendigen Diagnostik in der Heilung –, sondern auch ein Bestandteil des

mystischen Schrifttums, und hier als Einigungserfahrungen mit einer ausführlichen Dar-

stellung und religionspsychologischen Interpretation der mystischen Erlebnisse. Auf

dem Weg zu dieser letztlich angestrebten Kommunikation oder Vereinigung werden

Schritte der Entfernung, Stufen aus der alltäglichen Wahrnehmung heraus beschrieben

und Stufen der Entrückung wahrgenommen oder als plötzlicher Sprung erlebt.

Eine diesem Vorgang des Weggehens, der Seelenreise oder korrespondierende Cha-

rakteristik der Ekstase ist die Empfindung des enthusisasmos mit dem griechischen

Etymon „worin ein Gott ist“, die Empfindung des Erfülltseins, in Besitz genommen zu

sein von etwas, was die alltägliche Selbst- und Fremdwahrnehmung übersteigt.

Hier bedeutet das Außersichsein, von Gott erfüllt, seines eigenen Willens beraubt

und Werkzeuge des Gottes zu sein. Am deutlichsten kommt diese Verbindung in der

mantischen Ekstase zum Ausdruck, wie z. B. im antiken Orakel zu Delphi, das aus dem

ursprünglich zeichendeutenden Orakelzentrum zu einem rauschhaft-ekstatischen, der

Dionysosreligion verpflichteten Weissagungsort wurde. In dieser Begeisterungsmantik

wird die Seele der Seherin von ihrem Körper gelöst2 und sie verkündet mit rasendem

Mund, was aus ihr der Gott spricht. Was in ihr lebt, denkt und redet, solange sie rast, ist

der Gott selbst, so auch die Encyclopedia of Religion3, die die Ekstase nur von diesem

Aspekt der Geistbesessenheit her behandelt. Die Besessenheit kann durch ein Geistwe-

sen (Dämon), aber auch durch (einen) Gott geschehen. Obzwar scheinbare Gegensätze,

schließen sie einander nicht grundsätzlich aus. Abgesehen von der Priesterin behandelt

Platon4 in Phaedrus den edlen Wahnsinn des Dichters5 und ähnliche Inspirationserfah-

rungen.

                                                                                

1 Cancik (1978)
2 Cicero sagt, dass die Wahrsagerei im Furor geschehe, wenn die Seele vom Körper abgezogen

(abstractus) und durch göttliche Inspiration angetrieben wird. (De div. I, 66). Pfister (1957)
V Sp. 953ff.

3 Vgl. Sharma (1987) S. 11–17.
4 Pfister (1957) V Sp. 977ff.
5 Ibid.



Einleitung 15

Betrachtet man die mentale oder spirituell damit verbundene Schau, die Vision1, cha-

rakterisieren z. B. indo-iranische Quellen diese als Hitze oder feurig. Eine enge Verbin-

dung der Ekstase zum Schamanismus besonders in seinen religiösen Aspekten ist zu

konstatieren, aber nicht jedes Beispiel von Ekstase sollte als schamanisch charakterisiert

werden. Die Bezeichnung schamanisch, nach Eliade als Ekstasetechnik2 zu verstehen,

meint eine Kommunikation mit Geistern, obwohl eine solche auch beim Orakel3 ange-

strebt wird. Ebenso gehören die Nabelschau oder das Starren auf glänzende Flächen

nicht zur schamanischen Ekstase, andererseits können ritualistische Beschwörungs-

lieder und -sprüche,4 Tänze und Trommeln5 sowie die Selbststimulation mit Drogen6

dem schamanischen Paradigma zumindest analog sein. Obwohl ekstatische Erfahrungen

auch epileptische Anfälle, Schizophrenie und andere Krankheitsbilder begleiten können,

entspringt die religiöse Ekstase nicht, wie vor allem von der älteren Forschung ange-

nommen,7 einer psychischen Krankheit.8

Körperlich manifestiert sich die Ekstase9 durch völligen Verlust der sensorischen

Wahrnehmung der Umwelt und kataleptische Erstarrung des Körpers. Das erklärt, war-

um Ekstatiker von bei diesen Zuständen anwesenden Personen für tot gehalten werden

bzw. dass ihr Zustand als Scheintod beschrieben worden ist. Sie selbst empfinden diese

Erlebnisse als Trennung der Seele vom Leib10, die sich durch irdische und außerirdische

Räume bewegt11, ehe sie wieder in den Leib eintritt. Die Thanatologie hat in jüngster

Zeit zahlreiche solche Erlebnisse Scheintoter aufgezeichnet. Eine Ekstase kann aber

auch in einer milderen12, nicht unmittelbar in Todesnähe erlebten Form auftreten, die der

                                                                                

1 Pfister (1957) V Sp. 91ff.
2 Als absichtsvolle trainierte Erfahrung. Eliade (1975) S. 17ff.
3 Pfister (1957) V Sp. 974ff.
4 Pfister (1957) V Sp. 968ff.
5 Ibid.
6  Pfister (1957) V Sp. 967ff.
7 „Der Umfang des Begriffs der Ekstase erstreckt sich also, im antiken wie im modernen

Sprachgebrauch, vom Affekt der Freude, Furcht und Trauer, bis zum krankhaften Wahnsinn
und dem religiösen Gotterfülltsein.“ Pfister (1957) V Sp. 944–983.

8 Pfister (1957) V Sp. 982ff.
9 Pfister (1957) V Sp.971ff.
10 Ein Verlassen des Körpers durch den Geist oder die Seele wird in der vorchristlichen Litera-

tur nicht explizit benannt, obwohl Rohde das entgegen der herrschenden Meinung angenom-
men hat. Platon sagt ausdrücklich, dass wahre Erkenntnis erst möglich sei, wenn die Seele
allein, getrennt vom Körper sei, aber das wäre erst nach dem Tod der Fall. Im Leben können
wir die Seele vom Körper in der Katharsis zeitweilig trennen. Für kurze Zeit kann die Seele
den Körper auch bei der Ohnmacht verlassen. Allerdings wird von Aristeas von Prokonesos,
Epimenides, Hermotimos u.a berichtet, dass deren Seele den Leib verließ, so oft diese woll-
ten, auch für längere Zeit. Vgl. Pfister (1957) V Sp. 952ff.

11 Nach Plutarch ist der enthusiasmos eine Bewegung, die er bei der Pythia näher beschreibt.
Vgl. Pfister (1957) V Sp. 951.

12 Die Trance steht dem Traumerlebnis nahe. Als berühmtestes Beispiel darf die von Paulus
Diaconus mitgeteilte Geschichte von König Guntram, dessen Seele im Schlaf als kleines Tier
aus seinem Munde entweicht und, von seinem wachen Gefährten beobachtet, nach allerlei
Abenteuern in seinen Körper zurückkehrt, gelten.



16 Einleitung

hypnotischen bzw. autosuggestiven Trance1 nahe steht. Die Trance unterscheidet die

New Catholic Encyclopedia2 von der Ekstase als schlafähnliche Kondition.

Das frühe Christentum bei Paulus3 trägt noch durchaus ekstaseablehnende Züge,

wiewohl Paulus selbst ekstatische Zustände erlebte, aber unter diesen litt. Er selbst

schildert die Erlebnisse eines ihm bekannten Ekstatikers, hinter dem er sich höchstwahr-

scheinlich selbst verbirgt, in seinem Korintherbrief:

Ich kenne einen Menschen in Christo: (Vor 14 Jahren ist er in dem Leibe gewesen, so weiß
ich's auch nicht; Gott weiß es) der ward entrückt in das Paradies und hörte unaussprechliche
Worte, welche kein Mensch sagen kann.4

Diese oft zitierte und sehr unterschiedlich ausgelegte Stelle enthält nicht nur die Ent-

rückung in den Himmel, ob leiblich oder außer-leiblich, bleibt unbestimmt, sondern

auch den Unsagbarkeitstopos, der vor allem in der Mystik einen besonderen Stellenwert

einnimmt.

Die hohe Stellung der ekstatischen Vision im Kontext des christlichen Mittelalters

resultiert u.a. aus dem Einfluss der Traditionen des alttestamentlichen Judentums, des

Neoplatonismus und der griechisch-römischen Überlieferungen. In diesem Kosmos hatte

die ekstatische Erkenntnis und Disposition zur Ekstase durchaus Bedeutung. Der häufige

Empfang von Visionen und deren begleitende ekstatische Zustände gehörten zu den

Merkmalen der mystischen Heiligen.5 Zeugnisse finden sich in den Schriften der Mysti-

ker und deren Biographen, sowie in den Protokollen über die Machenschaften der un-

heiligen Frauen, der Hexen.

Solche „Entrückung“ oder „Entraffung“, eine Enthebung aus der ichgebundenen

Wirklichkeit, blieb für das Christentum bis in die Neuzeit eine akzeptierte Form der

Wahrheits- und Gotteserkenntnis. Ekstatische Visionen und Prophezeiungen, im Hoch-

mittelalter noch als wertvolle Geschichtsquellen bevorzugt und ernstgenommen, fanden

in der um politische Suprematie kämpfenden Kirche des Spätmittelalters wenig Wider-

hall, in Bezug auf die Hexen entschiedenen Widerstand.

Die Kirche war auf der Hut, sobald sich die schwärmerischen Verzückungen der Mystik in
formulierte Überzeugungen umsetzten oder Anwendungen auf das gesellschaftliche Leben fan-
den. Solange es nur bei leidenschaftlichen Vorstellungen symbolischer Art blieb, ließ sie auch die
überschwenglichsten zu.6

Die Ablehnung der Ekstase war also nicht erkenntnistheoretisch, obwohl die richtige

Erkenntnisweise im Spätmittelalter immer wichtiger und das Instrument der discretio
spirituum herangezogen wurde, sondern aus politisch-ideologischen und religiösen Er-

wägungen begründet, da ekstatische Visionen und Erlebniszustände im Gegensatz zur

                                                                                

1 Umfassend vgl. Arbman (1963)
2 NCE V S. 87ff.
3 Pfister (1957) V Sp. 982ff.
4 2 Kor 12, 2–4.
5 Grundlegend DSAM IV 2045–2189.
6 Huizinga (1924/1969) S. 207.



Einleitung 17

Neuzeit nicht a priori als wahnhaftes Krankheitsbild aus der mittelalterlichen Wirklich-

keit ausgegrenzt wurden.1 Allerdings wurde die Rezeption dieser Zustände, wenn sie das

Herrschaftsgefüge störte, aus diesem Grunde bekämpft.

                                                                                

1 Betrachtet man die aus den verschiedenen Wissenschaftszweigen erstellte Definition von
Ekstase, so zeigt sich, dass manche Autoren auch heute noch nicht ohne einen Hinweis auf
Hysterie oder abnorme Verhaltensstörung auskommen.


