Burkhard Liebsch

Einander ausgesetzt —
Der Andere und
das Soziale

Band I

Umrisse einer
historisierten Sozialphilosophie
im Zeichen des Anderen

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Burkhard Liebsch
Exposed to Each Other — The Other and Sociality

Volume I: Outlines of a Historicised Social Philosophy
in View of the Other

We are »social beings« only thanks to others, but our everyday lives
easily let us forget that. This often leads us to assume that we do not
need others. This forgetfulness can take the form of an ascetic exis-
tence or the form of an abundant wealth that allows one to keep
others at bay. All forms of distancing, however, presuppose a prior
exposition of one’s own self to others and make the self dependent
on them. This exposedness and dependence on others forces the self
to accept inherent political demands, even if this implies a certain
violence that threatens to ruin human ways of life and the often ap-
praised »openness.« From a historical perspective Liebsch” two-vo-
lume project »Exposed to Each Other« outlines a theory of the social.
Liebsch assumes a thick notion of unsublatable alterity which he
combines with a complex topography of human ways of living,
whereby he tries to make explicit in how far we are from birth on-
wards exposed to each other and how we are therefore always already
within the horizons of vulnerability. Liebsch also considers in great
detail how new wars factor into that. Thus his project works toward
the »recognition of the actual« (Hegel) without which a critical and
sound »comprehension of the reasonable« is not possible. Liebsch at-
tempts to show what social philosophy today can and must deliver.

The Author:

Professor Dr Burkhard Liebsch teaches practical philosophy and social
philosophy at the University of Bochum. His most recent publica-
tions include: In der Zwischenzeit. Spielrdume menschlicher Gener-
ativitit (In the Meantime: Leeways of Human Generativity) (2016);
Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit (Violence of Time and Time of Vio-
lence) (2017); as co-editor: Perspektiven europdischer Gastlichkeit
(Perspectives of European Hospitality) (2016); Der Andere in der
Geschichte (The Other in History) (2017).



Burkhard Liebsch

Einander ausgesetzt — Der Andere und das Soziale

Band I: Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie
im Zeichen des Anderen

»Sozial« leben wir nur dank Anderer, in einer Normalitit, die das
weitgehend in Vergessenheit geraten lisst, sodass man sich fragt, ob
man nicht auch ohne sie auskommen kann - sei es in Formen welt-
fliichtigen Daseins, sei es in einem Wohlstand, der sich die Anderen
vom Leib hilt. Alle Formen der Distanznahme setzen aber eine vor-
gingige Veranderung des eigenen Selbst voraus, die es Anderen aus-
setzt und auf sie angewiesen sein lasst. Dieses Ausgesetzt- und An-
gewiesensein zwingt dazu, die in ihm liegenden Herausforderungen
politisch anzunehmen — auch um den Preis einer Gewaltsamkeit, die
menschliche Lebensformen und ihre viel gelobte »Offenheit« zu rui-
nieren droht. Das zweibindige Projekt Einander ausgesetzt entwirft
in historischer Perspektive eine Theorie des Sozialen, die von einem
starken Begriff unaufhebbarer Alteritdt ausgeht und diesen mit einer
komplexen Topografie menschlicher Lebensformen verschriankt und
insofern deutlich macht, wie man einander ausgesetzt ist — von Ge-
burt an und in Horizonten der Verletzbarkeit, die bis hin zu neuen
Kriegen detailliert bedacht werden. So dient das Projekt der »Erfas-
sung des Wirklichen« (Hegel), ohne das es ein kritisches »Ergriinden
des Verniinftigen« nicht geben kann. Es handelt sich um den Versuch
zu zeigen, was Sozialphilosophie heute leisten kann und muss.

Der Autor:

Professor Dr. Burkhard Liebsch lehrt Praktische Philosophie und
Sozialphilosophie an der Universitit Bochum. Zuletzt hat er ver-
offentlicht: In der Zwischenzeit. Spielrdume menschlicher Genera-
tivitat (2016); Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter
Gegenwart (2017); als (Mit-)Hrsg.: Perspektiven europdischer Gast-
lichkeit. Geschichte — Kulturelle Praktiken — Kritik (2016); Der
Andere in der Geschichte. Sozialphilosophie im Zeichen des Krieges
(2017).



Gedruckt mit freundlicher Unterstiitzung des Forschungsinstituts fiir
Philosophie Hannover

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

gﬁ% FSC® C083411

Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2018
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-49013-6



Inhalt Band |

Umrisse einer historisierten Sozialphilosophie
im Zeichen des Anderen

Vorwort . . . ... e e e 17
Einfiihrung
Chiasma des Anderen und des Sozialen . . . . . . .. .. .. 27
Teil A
Historische Profile des Sozialen
Kapitel |
Das Soziale heute: erfunden, (neu) entdeckt oder tberholt? . . 41

1. Das Soziale als Ideologie der Homogenitit und Depolitisierung (45) -
2. Das Soziale in historischer Perspektive (55) - 3. Radikaler Neuanfang
nach zwei Weltkriegen? (68) - 4. Verstaatlichung des Sozialen? (74) -
5. Fiir eine Revision des Sozialen (83)

Kapitel Il
Ahistorische Ontologie des Sozialen? . . . . . .. ... ... 99

1. Das Soziale: alte und neue Ursprungsfragen (99) - 2. Exkurs zu
John R. Searles Sozialontologie (109) - 3. Zuriick zu einer (ahistori-
schen) existenzialen Sozialontologie? Vom Mitsein (Martin Heidegger)
zur conditio historica (Paul Ricceur) (114) - 4. Zeugnis und Sozialonto-
logie — in dreifacher Hinsicht (119) - 5. Revidiertes Mitsein, co- oder
inter-esse (123)

Kapitel Il
Sozialphilosophie im Prozess historischer Revision:
Gewalt als radikale Herausforderung des Ethischen . . . . . . 128

1.Zu einem ethischen Denken, das sich nicht selbst geniigt (128) -
2. Historisierte Ethik (130) - 3. Im geschichtlichen Horizont der Zer-
storbarkeit menschlicher Verhiltnisse: Gewalt und Lebensform (136) -
4. Ansatzpunkte (1-5) eines sozialphilosophischen Negativismus — in
ethischer Perspektive (143) - 5. Resiimee (147)



Inhalt Band |

Kapitel IV

Veranderte Existenz in der Geschichte der Gewalt . . . . . . . 149
1. Existieren wir (noch) oder leben wir lingst wieder? (151) - 2. Histo-
risierte Existenzphilosophie (153) - 3. Soziale (Co-)Existenz? (162) -
4. Verandertes Denken der Veranderung: Michael Theunissen und Paul
Ricceur (167) - 5. Das Pridikat >sozial<—revidiert (171)

Teil B
Der Auftritt des Anderen

Kapitel V

Der Andere spricht uns an

Zum Ursprung und Sinn menschlicher Sprache . . . . . . . .. 179
1. Von der menschlichen Sprache (zuriick) zur Stimme des Anderen (179)
- 2. Die menschliche Stimme (184) - 3. Von Charles Taylor (zuriick) zu
Johann G. Herder (190) - 4.Johann G. Herder, Wilhelm v. Humboldt
und der Ursprung der Sprache (194) - 5. Horen auf den Anderen? (200)

Kapitel VI

»Offenc fiir den Anderen?

Auf den Spuren einer An-Archie der Subjektivitat . . . . . . . 205
1. Phinomenologie des Anderen? (205) - 2. Offenheit als Ekstase im
Sein (212) - 3. Der Entzug des Anderen (216) - 4. Die Nihe des Anderen
— jenseits des Erfahrbaren? (219) - 5. An-archische Zuginglichkeit des
Anderen (230)

Kapitel VII
Verantwortungals Gabe . . . . . . .. ... .. L. 238

1. Rechenschaftsverantwortung und Gewissen (240) - 2. Gegen eine a-
pathische Moralitit (245) - 3. Bestimmung zur Nicht-Indifferenz (256) -
4. Die Instituierung moralischer Subjekte (261)



Inhalt Band |

Exkurs
Die Gabe als nachtriglich zu bewahrheitende Gegebenheit . . . 269

1. Was man sich von der Gabe verspricht (272) - 2. Gabe und Okonomie:
umsonst und/oder vergeblich (274) - 3. Gibt es die Gabe? Die Gabe als
fragwiirdige Gegebenheit (278) - 4. Die Gabe im Diskurs iiber die
Gabe (290) - 5. Zur Annahme der Gabe (293)

Kapitel VIII
Der Andere im Selbst
Anders (als)anders . . . .. ..o oo 299

1. Veridnderung und Veranderung (299) - 2. Alterititsvergessenheit und
Gewalt (302) - 3. Anderes und Andere (308) - 4. Irgend >jemand ande-
res¢, der Andere und die Geschichte (313) - 5. Verschiedenheit, Asym-
metrie und Beziehung zum Anderen (318) - 6. Unterwerfung unter den
Anderen? (322) - 7. Unhintergehbare conditio historica: unsere Nach-
triaglichkeit, unsere >Irre« (329)

Kapitel IX

Atheismus und religio

Verrat am Versprechen der Phdnomenologie? . . . . . . . .. 336
1. Fragwiirdige Berufung auf >das Gegebene« (336) - 2. Ein saltes< (her-
meneutisches) Grundproblem sog. >Neuer Phinomenologie« (341) -
3. Ein methodologischer Atheismus (345) - 4. Religio und religatio
unter Verdacht (350) - 5. Das Scheitern einer passion du dehors (355)

Teil C
Der Widerstand des Anderen
Kapitel X
Das leibliche Selbst und der Widerstand des Anderen . . . . . 361

1. Vom Leben zum menschlichen Leib (361) - 2. Ansatzpunkte zu einer
Philosophie der Leiblichkeit im Denken Paul Ricceurs (366) - 3. Maine de
Biran (374) - 4. Zuriick zu Paul Ricceur: Die dem Selbst innewohnende
Andersheit und der Widerstand des Anderen (378) - 5. Widerstand und
Passivitat (382)



Inhalt Band |

Kapitel X
Widerstand und Sprache:
Widerstindige Rede in politischer Perspektive . . . . . . . .. 387

1. Kraft und Sinn: Einleitung zum Verhiltnis von Rhetorik und Philoso-
phie (388) - 2. Von der Widerrede zum Sprachdenken (391) - 3. Im dia-
lektischen Fiir und Wider (393) - 4. Widerstand auf dem Weg in die
Sprache, in der Sprache und iiber sie hinaus (396) - 5. Zur Negativitit
sprachlichen Widerstands in der Austragung von Dissens (399) - 6. Zur
Agonalitit verurteilt? Kritik des Widerstandsdenkens (404) - 7. Wider-
stand und Alteritit (410) - 8. Widerstand im Zeichen des Politi-
schen (413) - 9. Ausgesetzte Gemeinschaft — im Zeichen >unbedingter«
Demokratie (418)

Kapitel XII
Macht, Widerstand und dessen Verherrlichung
Das Zeugnis fiir den Anderen in profaner Perspektive . . . . . 424

1. Macht, andere Macht und ihr Anderes: Widerstand (424) - 2. Wider-
stand und das Gute: Emmanuel Levinas (430) - 3. Herrliche oder verherr-
lichte Macht? Emmanuel Levinas mit Blick auf Giorgio Agamben (434) -
4. Damonie« der Verantwortung und Selbstentmichtigung (438)

Kapitel XIII

Interpretationsmacht

Macht der Interpretation und Interpretation der Macht —

in der Perspektive einer Revision des Politischen . . . . . . . . 444

1. Macht versus Interpretation — ein irrefithrender Gegensatz (444) -
2. Was bedeutet >Interpretationsmacht«? (448) - 3. Friedrich Nietzsches
Apologie der Macht als einer Interpretationsmacht (451) - 4. Ansatz-
punkte einer radikalen Sprachkritik (462) - 5. Politische Implikationen
radikaler Sprachkritik (467) - 6. Revision des Politischen? (470)

10



Inhalt Band |

Kapitel XIV

yDas Sagen haben< und die An-Archie menschlicher Rede
Deutungsmachtkonflikte in der Angelegenheit menschlicher
Reproduktion und Generativitit — unter dem Druck der

lifesciences . . . . . . . . . . ... 481
1. Menschliche Rede: Sagen und Gesagtes im Hinblick auf Macht (481) -
2. Was heifdt es, nichts bzw. etwas zu sagen oder das Sagen zu haben?
Machtkritische Voriiberlegungen (488) - 3. Von der modernen Biologie
zur menschlichen Generativitit (493) - 4. Exkurs zu Hermeneutik und
Macht (495) - 5. Generativitit in >diachroner< Perspektive (505) - 6. Zu-
kiinftiges Leben: an-6konomisch (521)

Anderen ausgesetzt und ausgeliefert?
Ubergang zur Chronotopografie des Sozialen . . . . . . . . . 528

11



Inhalt Band Il

Inhalt Band Il

Elemente einer Topographie des
Zusammenlebens

Einfihrung
Zur >zwischenzeitlichen< Topografie des Sozialen . . . . . . . . 533

Teil D
Generativitit, Solidaritit, Gemeinschaft

Kapitel XV

Generativitit, Generationen und generative, intergenerationelle
Solidaritit

Leben nacheinander, auseinander und fiireinander in

unabsehbarer Geschichtlichkeit . . . . . . . .. ... .... 555

1. Das polemische Verhiltnis zwischen Generationen heute (556) -
2. Riickgang von der Generation auf die menschliche Generativitit (566) -
3. Menschliche Generativitit als Archetyp eines verantwortlichen/soli-
darischen Verhiltnisses zwischen Generationen? (577)

Kapitel XVI

Origindre Solidarisierung und politische Sensibilitat . . . . . . . 587
1. Rhetorik der Solidaritit und Verlangen nach Solidarisierung (587)
2. Solidaritat: Pseudo-Soliditdt vs. originire Solidarisierung (590) -
3.Zur (De-)Politisierung der Solidaritit: Hannah Arendt (608)
4. Apriorische Solidargemeinschaft? Fragen der Begriindung (614)

Kapitel XVII
Ausgesetzte Gemeinschaft — unter radikalem Vorbehalt
Zur Kritik jeglicher Vergemeinschaftung . . . . . . . . . . .. 624

1. Fehlende und verfehlte Gemeinschaft (624) - 2. Helmuth Plessners
Kritik der Gemeinschaft (633) - 3. Innere Grenzen jeglicher Vergemein-
schaftung (639) - 4. Gemeinschaft als oder aus >Mitsein<? (643) - 5. In-
differentes Mitsein, nicht-indifferente Gemeinschaft (647)

12



Inhalt Band Il

Teil E
Subjektivierung, Dissens und Anderssein

Kapitel XVIII

Menschliche Subjektivitdt in Praktiken politischer Subjektivierung:
Responsivitit, Dissens und die prekare Lebbarkeit menschlichen
Lebens . . . . . . ..o oo 655

1. Subjekt sein oder subjektiviert werden (655) - 2. Immer schon oder
neuerdings subjektivierte Subjekte? (660) - 3. Von Theorien des Sub-
jekts zu Praktiken der Subjektivierung (668) - 4. Zur Ubermacht einer
okonomistischen Subjektivierungsform (683) - 5. Perspektiven einer
politisierenden Subjektivierung (689)

Kapitel XIX

Perspektivitdt, Pluralitit, geteilte Welt:

Asthetik, Politik und menschliche Sensibilisierbarkeit . . . . . . 704
1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit: Vom kompossi-
blen Universum zur unaufhebbaren Pluralitit einer politischen
Welt (705) - 2. Was heiflt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Jacques
Ranciére? (709) - 3. Kunst und Politik — zwei »Sensorien«? (723) -
4. Kritischer Ausblick (731)

Kapitel XX
Demokratie, Dissens und Freimut —
der Redeunddes Zuhérens . . . . . . . . .. .. .. .... 738

1. Zur aktuellen Demokratietheorie (738) - 2. Das Geschehen originirer
Politisierung als Subjektivierung (748) - 3. Die Stimme und der Freimut
der Rede (parrhesia) (756) - 4. Macht und Freimut des Zuhérens (762)

Kapitel XXI

Von der Angst, »anders< zu sein, zur normalisierten

Verschiedenheit?

Disability und diversity im Kontext einer Kultur der

Differenzsensibilitat . . . . . . . . . ... ... 767
1. Verschiedenheit und Differenz politisch gesehen (767) - 2. Zur »Poli-
tik der Differenz« (773) - 3. Disability und diversity (780) - 4. Exkurs:
Fihigkeiten in ontogenetischer Perspektive (782) - 5. »Politik der Diffe-
renz« und in der Erfahrung von disability liegende Verschiedenheit (784)
- 6. Das »Recht auf Anderssein, tatsichliche Lebenspraxis und das Ver-
sprechen der Inklusion (788)

13



Inhalt Band Il

Teil F
Vertrauen und Transparenz im Horizont des Politischen
Kapitel XXII
Ausgesetztes und sich aussetzendes Vertrauen —
in historischer Perspektive . . . . . . . ... ... ... 799

1. Prekires Vertrauen — vor historischem Hintergrund (799) - 2. Ausset-
zen des Vertrauens (805) - 3. Vom personlichen Vertrauen zum System-

vertrauen: eine entmoralisierte Analyse (813) - 4. Vertrauen als
Gabe (821) - 5. Erneut sich aussetzendes Vertrauen (827)
Kapitel XXIII

Transparenz und/oder Vertrauen

Ideen offentlicher Sichtbarkeit in Zeiten gesellschaftlichen

Unfriedens . . . . . . ... .. ... ... .. 831
1. Offentliche Sichtbarkeit als Politikum (833) - 2. Zur metaphorischen
Rede von Transparenz (839) - 3. Forderungen nach Transparenz nach

ruiniertem Vertrauen (843) - 4. Vertrauen in Transparenz? (847) -
5. Was bedeutet >Transparenz« in politischer Hinsicht? (850)

Kapitel XXIV

Politisches Vertrauen in politische(n) Institutionen —

mit Blick auf die Geschichte und Gegenwart des Staates . . . . 860

1. Zum aktuellen historischen Kontext der Thematisierung von Vertrau-
en (863) - 2. Negativitit als Ausgangspunkt (869) - 3. Vertrauen stiften
— eine Art Investition? (876) - 4. Zur politisch-institutionellen Dimen-
sion des Vertrauens: Vertrauen in Vertrauen? (879)

Teil G
Schuld und Schulden

Kapitel XXV

Schuld — Schulden — Verdanken

Zur Revision des Verhiltnisses von Moral und Okonomie vor
aktuellem Hintergrund . . . . . . . . ... o000 L 887

1. Moral und Okonomie, Schuld und Schulden: urspriingliches, ausdiffe-
renziertes und tiberkreuztes Verhaltnis (887) - 2. Schuld als Schulden
(6konomisch) oder Schulden aus Schuld (ethisch)? Friedrich Nietzsche
und Emmanuel Levinas (892) - 3. Was heif$t >schuldig sein<? Zur Onto-

14



Inhalt Band Il

logie der Schuld (901) - 4. Generative, soziale und geschichtliche Schuld
im Horizont der Moderne (905) - 5. Schuld als nachtriglich-responsive
Verantwortung (910)

Kapitel XXVI

De-moralisierte Gesellschaften — Zwischen Schuld und Schulden
Riickfragen nach einem urspriinglichen, wiederherzustellenden

oder neu zu etablierenden Verhiltnis von Moral und Gesellschaft 919
1. Gewaltsame Okonomisierung? (919) - 2. Gesellschaftliche Entmorali-
sierung und Demoralisierung (922) - 3. Ein negativistischer Ansatz (924)
- 4. Schuld versus Schulden, Moral versus Okonomie (929) - 5. Demo-
ralisierung und Remoralisierung (935) - 6. Bilanz/Ausblick (939)

Kapitel XXVII

Perspektiven gewaltsamer Okonomisierung

Schuld(en) zwischen Moralékonomie und Schuldknechtschaft . . 947
1. Ausweglose Schuld(en)? (947) - 2. Schuld, moralisch (953) - 3. Ver-
gesellschaftung und Geld (957) - 4. Perspektiven der Schuldknecht-
schaft (962)

Teil H
Horizonte der Verletzbarkeit
Gewalt, Hass und Kriege heute

Kapitel XXVIII
yDer< Gewalt ausgesetzt
Zum Sinn der Sprache zwischen Ethik und Politik . . . . . . . . 971

1. Gewalt in und versus Sprache (971) - 2. Alter und neuartiger Gewalt
ausgesetzt — urspriinglich und unabsehbar? (975) - 3. Sprache als einzige
(vergebliche) Hoffnung? (981) - 4. Das >Wort« als Ausweg aus dem
Krieg? (984) - 5. Frieden als ethischer Sinn der Sprache? Eine Moral, die
uns nicht zum Narren hilt? (990) - 6. Resiimee (1000)

Kapitel XXIX
Andere hassen —
Im Horizont weltweiter Vergesellschaftung . . . . . . . . . .. 1005

1. Hass — eine Absurditit? (1005) - 2. Hass >im Schatten< weltweiter Ver-
gesellschaftung (1010) - 3. Hassen — sprachlich-phanomenologisch expli-
ziert (1014) - 4. Der»inkonsequente<« Hass bleibt uns erhalten (1029)

15



Inhalt Band Il

Kapitel XXX

Dem ralten< Krieg und yneuen< Kriegen ausgesetzt

—im Zeichen des AuBersten.

Revision der menschlichen conditio historica im Lichte der neueren

1. Der Gewalt und dem Krieg ausgesetzt — wie seit je her? Riickfragen an
die conditio humana (1032) - 2.In der Nihe des Auflersten (1037) -
3.>Alter< Krieg — >neuec Kriege? (1048) - 4. Zur Revision der conditio
humana historica (1054)

Epilog . . . . . ... 1067
Siglen . . . . L 1075
Nachweise . . . . . . . . . ... .. . 1079
Literaturverzeichnis . . . . . . . . . ... ... 1087
Namenregister . . . . . . . . . . ... o 1151
Sachregister . . . . . . . . ... 1163

16



Vorwort

Der Andere ist der erste Mensch, nicht ich.
Edmund Husser]!

Nackt wird er geboren und schwach, affizierbar und zerstorbar.
Marsilius von Padua®

Gegenwirtig scheint >das Soziale« riickhaltlos auf dem Spiel zu stehen
— in einer >globalen< Lage, die alle Menschen affiziert und ihnen deut-
lich macht, wie sehr sie einander ausgesetzt sind, sei es direkt in Er-
fahrungen der Missachtung, der Demiitigung, des Ubersehen- und
Vergessenwerdens, sei es indirekt in Erfahrungen des Verratenwer-
dens durch sogenannte Eliten und der Unterdriickung durch ein de-
sozialisiertes Kapital, das sich nur noch schwer orten ldsst. Befindet
sich das Soziale in dieser Situation wirklich lingst im Prozess seiner
Auflosung, wie manche Zeitdiagnostiker unter Hinweis auf das
Schicksal des angeblich iiberlebten Sozialstaats behaupten? Oder
speist es sich aus nicht versiegenden Quellen? Haben wir gerade in
der diagnostizierten Lage allen Grund, uns auf diese Quellen zu be-
sinnen? Welche Zukunft wird dem Sozialen dann beschieden sein —
vorausgesetzt, es >hatc iberhaupt noch Zukunft und tiberdauert ge-
genwirtig nicht blof} anachronistisch, bis Neo-Menschen in ein post-
soziales, von einer zeitdiagnostisch messerscharfen Literatur lingst
ausgemaltes Abenteuer aufbrechen werden??

Jegliches Nachdenken iiber das Soziale und dariiber, inwieweit es
uns moglicherweise allen Dementis zum Trotz geradezu >ausmacht,

U E. Husserl, Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Nachlass.
Zweiter Teil: 1921-1928. Husserliana XIV, Den Haag 1973, S. 418.

2 Zit. n. T. Leinkauf, Grundriss. Philosophie des Humanismus und der Renaissance
(1350-1600), Bd. 1, 2, Hamburg 2017, S. 830.

3 Vgl. M. Houellebecq, Die Moglichkeit einer Insel, Koln 2005, S. 382f.

17



Vorwort

setzt — scheinbar trivialerweise — voraus, dass wir bereits >da< sind.
Aber wie sind wir >da¢, wenn wir uns iiber unsere Verhiltnisse zu
Anderen Rechenschaft abzulegen versuchen? Sind wir einfach vor-
handen wie jene Steine, die Deucalion einem alten Mythos zufolge
hinter sich geworfen und sich selbst iiberlassen hat? Oder als eth-
nische Wesen, die mit Haut und Haaren in einer partikularen, mit
Anderen geteilten und Fremden gegeniiber feindlichen Lebensform
aufgehen, ohne sie sich je ausgesucht zu haben? Oder als bloSe
»formlose Masse, deren Bewegung und Tun [...] elementarisch, ver-
nunftlos, wild und fiirchterlich« zu werden droht, sobald man sie sich
selbst iiberldsst, wie Karl Marx in seiner Kritik der Hegelschen
Staatsphilosophie schrieb, die noch kaum etwas davon ahnen lief3,
wie sehr sich die Menschen alsbald vermehren wiirden?* Passen auf
die Menschheit heute, nachdem sie bereits die siebente Milliarde
tiberschritten hat, nur noch Begriffe wie Menge, Masse oder multi-
tude, wie sie der Neo-Marxismus unter Berufung auf Spinoza ins
Spiel bringt? Die Gefahr, dass sich in einem solchen Denken die Spur
des Einzelnen ginzlich verliert, ist nicht von der Hand zu weisen.
Wenn, wie seit langem eindringlich behauptet wird, lingst >zu viele«
Menschen da sind — selbstverstindlich sind es immer die Anderen, die
szu viel< sind und mit den okologischen Grundlagen ihres Daseins
derart verschwenderisch und gegen Andere riicksichtslos umgehen,
wie es uns u.a. die Klimaforscher vorrechnen —, dann triumphieren
die Demographie, die Statistik und die Probabilistik. Worauf es im
Horizont eines eminent destruktiven Wirtschaftens ankommt, sind
in deren Licht vor allem die wahrscheinlichen Folgen kollektiven, be-
sinnungslosen Tuns fiir diejenigen, die nach uns kommen. Und ange-
sichts der iibergroflen Zahl derer, die an diesen Folgen bereits jetzt zu
leiden haben, kommt vorrangig in Betracht, wie viele von ihnen sich
dazu gezwungen sehen werden, ihre Bleibe, ihren >Lebensraums, ih-
ren Staat zu verlassen, um anderswo ein Auskommen zu suchen, wo
sie sich vorhalten lassen miissen, >zu viel« zu verlangen; sie, die selbst
szu viele« sind und scheinbar gar kein Recht dazu haben, buchstéblich
de-platziert ihre Stimme zu erheben. So besorgt man sich darum
zeigt, so >gesichtslos« droht gleichwohl das Bedenken solcher Aussich-
ten zu werden, wenn sich die Spur des Einzelnen, von denen jeder ein
Anderer ist, ginzlich in ihm verliert. Nicht umsonst verlangt man

+ K. Marx, »Kritik der Hegelschen Staatsphilosophie«, in: Die Friihschriften, Stutt-
gart 1971, S. 20-149, hier: S. 84.

18



Vorwort

deshalb nach einer »Globalisierung mit menschlichem Gesicht« oder
»Antlitz« — mit einer Formulierung, die laingst zur Phrase zu verkom-
men droht.’

Dieses Buch verteidigt gerade deshalb die Spur des Anderen im
Horizont einer nicht mehr zu iibersehenden, aber nur >sozial< zu den-
kenden Vielheit, ausgehend von der Uberzeugung, dass nur ein Den-
ken, in dem niemand sein >Gesicht< verlieren sollte, vor einer De-
humanisierung bewahren kann, die ironischerweise auch dort droht,
wo man sich, mit demografisch-statistischen Befunden und Wahr-
scheinlichkeitsargumenten bewaffnet, um die Zukunft der mensch-
lichen Gattung sorgt. Was gilt iiberhaupt der Einzelne, dessen Spur
sich alsbald im Namenlosen verlieren wird, im Lichte der Gattung
und der fiir sie in Anspruch genommenen Wahrheit — ihrer Existenz-
berechtigung, wie sie Hans Jonas verteidigt hat, ihres Fortschritts, wie
ihn zuletzt Steven Pinker glaubte nachweisen zu kénnen, oder ihres
ganz und gar der Zukunft zugewandten, >posthumanen« Sinns, wie
ihn Anthropofuturisten mit oder ohne Peter Sloterdijk ausmalen?¢
Was soll uns im »Zeitalter der Massen«’ jener Einzelne iiberhaupt
noch angehen, der ohnehin nur philosophischen AufSenseitern wie
Seren Kierkegaard, Friedrich Nietzsche und Max Stirner ein Anliegen
war?® Und was soll man von ihm als Anderem halten, der sich angeb-
lich jeglichem praktischen und theoretischen >Zugriff< entzieht, wie
Emmanuel Levinas® eingedenk einer radikalen Gewalt behauptet hat,
die doch unmissverstiandlich deutlich gemacht zu haben scheint, dass
jeder Einzelne jederzeit auf ein nichtiges Vorhandensein zu reduzie-
ren und als solches spurlos auszuldschen ist? Was bzw. wer ist diese(r)
einzelne Andere? Ist er bzw. sie iiberhaupt denkbar? Und was geht er
bzw. sie >uns« angesichts einer trivialen »empirischen Existenz« an,
iiber die Marx bemerkt, es sei doch »sehr vulgir, dal der Mensch
geboren worden ist; und daf8 dies durch die physische Geburt gesetzte

> E Nuscheler, »Wird der Siiden abgehingt, in: C. Leggewie, R. Miinch (Hg.), Politik
im 21. Jahrhundert, Frankfurt/M. 2001, S.172-185, hier: S.184; J. Stiglitz, Die
Schatten der Globalisierung, Miinchen #2004, S. 322 ff.

¢ Vgl. H. Jonas, Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologi-
sche Zivilisation, Frankfurt/M. 31982; P. Sloterdijk, Regeln fiir den Menschenpark.
Ein Antwortschreiben zu Heideggers Brief iiber den Humanismus, Frankfurt/M.
1999; S. Pinker, Gewalt. Eine neue Geschichte der Menschheit, Frankfurt/M. 2011.

7 S. Moscovici, Das Zeitalter der Massen, Frankfurt/M. 1986.

8 K. Léwith, »Jener Einzelne: Kierkegaard«, in: M. Theunissen, W. Greve (Hg.), Ma-
terialien zur Philosophie Seren Kierkegaards, Frankfurt/M. 1979, S. 539-556.

° E. Levinas, Aufler sich, Miinchen, Wien 1991, S. 74 ff.

19



Vorwort

Dasein zum sozialen Menschen etc. wird bis zum Staatsbiirger he-
rauf [...]«.1° Vulgir ist dieser Befund jedenfalls, wenn man wie Georg
W. F. Hegel meint, dass es ohnehin niemals darum gehen kann, »em-
pirische Existenz zu ihrer Wahrheit, sondern die Wahrheit zu einer
empirischen Existenz zu bringen«'! — vorausgesetzt natiirlich, man
verfiigt bereits {iber diese Wahrheit und ist nicht darauf angewiesen,
sie gewissermaflen aus dem iiberhaupt erst zu bilden, was >da« ist.

Ist aber die Geburt und das durch sie angeblich >gesetztes, keines-
wegs in die Welt »geworfene¢, sondern gezeugte, bezeugte und von
einer Anderen hervorgebrachte Dasein wirklich nur ein wahrheits-
loses, indifferentes Faktum? Kénnen Empirie und Wahrheit derart
ohne inneren Zusammenhang sein, wenn im Geborensein doch im-
merhin liegt, dass jedes Kind, das zur Welt gebracht wurde und ihr
>Licht erblickt< hat, Anderen riickhaltlos ausgesetzt wird — in einem
stindigen >)Kommen und Geheny, das nur eine kurze, aber fiir die Leb-
barkeit unseres Lebens entscheidende Zeit lang politisch Gestalt an-
nehmen kann? Wer nicht vergisst, dass wir als Fremde ankommen
und als Fremde werden gehen miissen, wird sich — zumal nach den
Exzessen des politischen Totalitarismus des 20. Jahrhunderts — davor
hiiten, diese Zwischenzeit? iiber Gebiihr zu politisieren.®® Nicht zu
bestreiten ist aber, dass wir in ihr einander riickhaltlos ausgesetzt sind
und dass darin ein ungeheures Potenzial an Negativitit liegt, zu der
sich zur Welt gebrachtes und ihr zunichst schutzlos ausgeliefertes
Leben niemals indifferent verhalten kann, dem es von Anfang an da-
rum gehen muss, zu einem wirklich lebbaren Leben zu finden (statt
blofs einzeln oder massenhaft auf Gedeih und Verderb vorhanden und
zu schierem Uberlebenskampf bestimmt zu sein, den man neuerdings

10 Marx, »Kritik der Hegelschen Staatsphilosophie«, S. 53.

11 Ebd.

2 Vgl. die vorangegangenen Studien d. Vf. zu diesem Begriff: In der Zwischenzeit.
Spielriume menschlicher Generativitit, Zug 2016.

3 Auch wenn man nicht so weit gehen méchte, das Politische selbst zu verwerfen im
Namen radikaler Freiheit des Einzelnen, die womdglich nur noch im Refugium ésthe-
tischer Lebensformen eine Zuflucht findet. Vgl. W. Haftmann, Der Mensch und seine
Bilder. Aufsiitze und Reden zur Kunst des 20. Jahrhunderts, Kéln 1980, S. 10, 79,
256 ff,; ders., Verfemte Kunst. Bildende Kiinstler der inneren und dufSeren Emigration
in der Zeit des Nationalsozialismus, Kéln 1986, S. 17. Zum Ausgesetztsein in édsthe-
tischer Hinsicht, vgl. Vf.,, »Multiple Chiasmen. Versuch einer kurzen Situations-
beschreibung >moderner« Musik und Malerei zwischen Sicht- und Horbarem, Sehen
und Hoéren, Bild und Klangs, in: M. Gutjahr (Hg.), Bild und Klang. Zur Ambivalenz
dsthetischer Relationen, Bielefeld. i. V.

20



Vorwort

wieder mit anachronistischen Riickgriffen auf Thomas Hobbes,
Charles Darwin oder gewisse Neo-Liberale heraufbeschwort).

Aufgrund seiner vitalen Nicht-Indifferenz wird unter die schon
Daseienden aufgenommenes, aber zugleich auch ihnen ausgesetztes
Leben mehr oder weniger bestimmt sneinc sagen miissen zu allem,
was ihm selbst oder Anderen auf >unannehmbare< Art und Weise
widerfihrt — von Vernachldssigung und Verlassenheit iiber Ernied-
rigung, Demiitigung, Verichtlichmachung, Diskriminierung und
Ungerechtigkeit bis hin zu Verelendung, Ausbeutung, Vergewalti-
gung, Versklavung, Hass, Krieg'* und anderen Desastern, die wie das
Verschwindenlassen nicht einmal die menschliche Sterblichkeit vor
der Gewalt Anderer sicher erscheinen lassen. Weit und breit ist keine
Theorie in Sicht, die verspriche, jenem Potenzial im Ganzen gerecht
zu werden, als derart vielfaltig erweisen sich die Quellen der Negati-
vitét, als derart vielfaltig auch die Formen ihrer Negation, die keines-
wegs als >bestimmte« in eine eindeutige Richtung weisen, um uns auf
diese Weise den Weg zu einer Wahrheit zu zeigen, die im Allgemei-
nen als konsensfihig und schliefSlich als universal gelten diirfte, um
auf diese Weise ein im Ganzen >wahres< oder srichtiges< Leben vor-
zuzeichnen.'

Theorien, die das Gegenteil glauben machen, liegen allerdings
reichlich vor. Fast immer erwecken sie den weltfremden Anschein,
jene angeblich widerspriichliche Negativitit lieSe sich in einem ver-
gesellschafteten Leben, das dem Guten und dem Gerechten verpflich-
tet ist, wirklich »aufheben<. Von sunaufhebbarer< Gewalt verraten die-
se Theorien wenig bis gar nichts, ungeachtet zuhauf vorliegender
Hinweise darauf, dass wir mit ihr leben miissen — ohne darum in

4 Wie unvollstindig diese bescheidene Liste ist, ldsst sich ersehen aus S. D. Beebe,
M. Kaldor, Unsere beste Waffe ist keine Waffe. Konfliktlosungsstrategien fiir das
21. Jahrhundert, Berlin 2012. Dieses Buch erinnert wie viele andere auch mit Nach-
druck daran, dass die konkreten Bedingungen des Ausgesetztseins weltweit hochst
verschieden ausfallen. Alles, was im Folgenden dazu gesagt wird, steht unter diesem
Vorbehalt. Das bedeutet freilich nicht, dass man in den wohlhabenden Staaten des
Westens der Aufgabe enthoben wire, sich genau darum verschirft Gedanken zu ma-
chen — und sich, was die Philosophie betrifft, vor leichtfertigen Ontologisierungen
gewisser Existenzialien zu hiiten, deren unterschiedliche existenzielle Ausprigungen
man anderswo (etwa in Afrika) niemals studiert hat.

5 Zu einer unter vielen Varianten: H. Verbitsky, Der Flug. Wie die argentinische
Militirdiktatur ihre Gegner im Meer verschwinden lieff, Wien 2016, S. 134f.

16 Vgl. H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fort-
geschrittenen Industriegesellschaft, Neuwied, Berlin 1967, bes. Kap. 8.

21



Vorwort

Resignation, in schieren Zynismus oder Defitismus zu verfallen.
Diese Theorien erweisen sich derart akademisch auf das Gute und
das Gerechte als das Normale und normativ Richtige fixiert, dass sie
vielfach nicht einmal dessen gewahr werden, wie man selbst unter
vergleichsweise idealen Lebensbedingungen geradezu um seine sozia-
le und politische Existenz gebracht werden kann. Dazu bedarf es kei-
ner inkriminierbaren Gewalt. Was der Soziologe Theodor Geiger vor
Jahrzehnten »stille Achtung« genannt hat, geniigt vollkommen. An-
stelle expliziter Verfemung meidet »die moderne Gesellschaft« im
Ganzen oder irgendeine intrigante >Gemeinschaft« die ihr Missliebi-
gen und »lal3t sie nicht mittun«."” So kann jede(r) ohne groflen Auf-
wand zum Paria werden, der bzw. die sich im vollen Besitz von Biir-
ger- und Menschenrechten glaubt und doch erfahren muss, in den
Augen Anderer geradezu aufzuhoren zu existieren, so dass kein so-
ziales und politisches Licht mehr auf ihn bzw. auf sie fallt.

Diese Nacht sozialer Inexistenz ist vielfach (zweifellos tibertrie-
ben) als das Grausamste beschrieben worden, was Menschen durch
Andere widerfahren kann. Dabei sind wir originir >nichtliche« We-
sen, die aus radikaler Weltfremdheit heraus iiberhaupt erst »zur Welt
kommeng, indem sie dank Anderer gastlich in ihr aufgenommen wer-
den, allerdings auf die im Prinzip jederzeit gegebene Gefahr hin, wie-
der aus ihr herauszufallen — sei es zwischenzeitlich in einem sozialen
Tod, der gegebenenfalls eine Wiederauferstehung zulisst, sei es end-
giiltig, wenn wie im Sterben jegliche durch Anspruch und Erwide-
rung geschehende Sozialitit zum Ende kommt, deren Licht sodann
wieder erloscht und es Nacht sein ldsst. Zwischenzeitlich wird die
Welt nur durch dieses Geschehen shellc. Thre Helligkeit fallt nicht in
den Zustindigkeitsbereich einer Physik der Photonen und elektro-
magnetischen Wellenlingen, sondern der Sozialphilosophie. Selbst
unsere Sinnlichkeit, die uns horen und sehen lisst, ist »erst durch
den anderen Menschen als menschliche Sinnlichkeit« fir uns selbst
da, wie schon Marx wusste, der damit Gedanken Hegels aufnahm,
welche ihrerseits iiber George H. Mead und viele andere weit bis in
unsere Gegenwart hineinreichen, die sich immer noch mit der Frage
befasst, was uns der Andere angeht, wie er uns geradezu in uns selbst
sverandert< und zu Anderen macht, ohne die Differenz zum Anderen

17 T. Geiger, »Formen der Vereinsamungg, in: Arbeiten zur Soziologie. Methode —
Moderne Grofigesellschaft — Rechtssoziologie — Ideologiekritik, Neuwied, Berlin
1962, S. 260-292, hier: S. 268.

22



Vorwort

je aufzuheben.’® Zumal nach einem Jahrhundert nicht nur exzessiver,
sondern auch programmatisch radikaler Gewalt, die die Spur des An-
deren vollkommen auslgschen sollte, kommt es nicht mehr in Frage,
den Gedanken einer inneren Veranderung unserer selbst aufzugeben.
Das Soziale ist nur noch im Zeichen unaufhebbarer Alteritit des An-
deren zu denken.’® Dabei ist das Soziale dieser Alteritiit, letztere aber
auch dem Sozialen ausgesetzt — und moglicherweise ausgeliefert.
Eine nur dem Anderen verpflichtete Sozialphilosophie bliebe womdg-
lich der unaufhebbaren Pluralitit all jener anderen >Anderen«< gegen-
tiber blind, die heute, im globalen Horizont, auf der Suche nach neu-
en Formen der convivialité?® oder der commensality®' sind, welche
weitgehend ohne historisches Vorbild auskommen miissen, also erst
zu erfinden sind. Wie konkret in diesem Horizont heute zu leben
wire, ist eine — nicht in Rezeptform abzuhandelnde — praktische und
gewiss dringliche Frage, der man sich an vielen Baustellen widmet.
Mehr denn je dringt sich aber der Eindruck auf, dass keine Antwort
je wird {iberzeugen konnen, die ohne einen starken Begriff des Ande-
ren auszukommen meint, der gerade dort ansetzt, wo der Andere am
schwichsten erscheint, dort namlich, wo er riickhaltlos menschlicher
Gewalt ausgeliefert ist und uns dennoch, oder vielmehr gerade des-
halb, nicht aus dem Bezug zu ihm entldsst. Wie er sich der Gewalt
entziehen kann, wird eine eminente Herausforderung auch fiir zeit-
gemifle Entwiirfe neuer Lebensformen sein, die in ihrer kapitalis-
mus-, wachstumskritischen und kosmopolitischen Euphorie zu ver-
gessen neigen, dass wir fiireinander nur um den Preis Andere sein
konnen, dass wir niemals in einer wie auch immer renovierten Le-
bensform der décroissance bzw. des degrowth srestlosc aufgehen wer-
den. In dieser >Fremdheit¢, behauptete Levinas vielleicht am ener-
gischsten, liege die eigentliche Freiheit des Anderen. Doch dabei hat
er zu wenig gesehen, wie jede(r) Andere auf den unterstiitzenden,

18 K. Marx, »Nationalskonomie und Philosophie«, in: Die Friihschriften, S. 225-316,
hier: S. 245.

19 Es handelt sich also gerade nicht darum, einer >iibersozialisierten< Konzeption des
Menschen etwa das Wort zu reden, die glauben macht, wenn »das Soziale den Men-
schen erschafft« oder ganz und gar ausmacht, habe man ein Prinzip in der Hand, das
jegliche »Transzendenz auszutreiben erlaubt«, wie Albert Camus formuliert in: Der
Mensch in der Revolte, Reinbek 1969, S. 162.

2 F Adloff, C. Leggewie, Das konvivalistische Manifest. Fiir eine neue Kunst des
Zusammenlebens, Bielefeld 2014.

2 A. O. Hirschman, Tischgemeinschaft. Zwischen privater und offentlicher Sphiire,
Wien 1997, S. 20.

23



Vorwort

stets aber auch mehr oder weniger gewalttriachtigen Kontext von Le-
bensformen angewiesen ist, die auch ein ethischer >Fundamentalis-
mus«< nicht ignorieren darf, der die Rede vom Anderen ungeniigend
in einer unaufhebbaren Pluralitit situiert. Diese aber erfordert nach
meiner Uberzeugung heute einen anderen Theorietypus als den des
Systems im Geiste Hegels, Niklas Luhmanns oder der Rechenschaft
vom >Ganzen«< im Sinne der sog. Kritischen Theorie, das doch lingst
niemand mehr iiberblickt und stets zu theoretischen Gewaltsamkei-
ten derjenigen verfiihrt hat, die glaubten, aus vermeintlich héherer,
exklusiver Einsicht in die Unwahrheit dieses Ganzen eigenmichtig
Wege in eine bessere Zukunft bahnen zu kénnen. Was mir dem-
gegeniiber vorschwebt, ist eine weitldufige sozialphilosophische Topo-
grafie, deren helle, stigliche, und dunkle, >nichtliche¢, Seiten und
Zonen nur zu erkunden sind, indem man sie begeht — auch auf die
Gefahr hin, sich zu verirren. Steht nicht das Eingestindnis, sich nicht
mehr auszukennen, insofern in die Irre gegangen zu sein, nach einem
bekannten Diktum Ludwig Wittgensteins am Beginn allen Philoso-
phierens? So mag ein echtes >Orientierungsproblem« entstehen. Doch
ist nicht zu erwarten, dass wir die >Irre¢, die dem Sozialen selbst eig-
net, je ganz hinter uns lassen werden. Es gibt auch ein gewissermaflen
zu gut orientiertes Denken, welches in dieser Hinsicht nur frag-
wiirdige und weltfremde Illusionen ndhrt. Wenn es sich das nicht
eingesteht, erschopft es sich am Ende in einer sonderbaren Recht-
schaffenheit, der das Soziale niemals als absolut Beunruhigendes,
Irritierendes, Fremdes und Furcht Erregendes, als Erstaunliches und
>wahnsinnig< Erschreckendes unter die Haut gegangen zu sein
scheint. Vom Gegenteil ist in dem, was hier folgt, auszugehen, auch
auf die Gefahr hin, dass sich alles Gesagte als riickhaltlos anfechtbar«
erweisen wird. Nur so jedoch, um diesen Preis, gibt das Soziale >zu
denken.

Wie, das wird Gegenstand der anschlieSenden, weit ausholenden
Untersuchungen sein. Sie erproben gewissermaflen eine Uberkreu-
zung zweier Fragen: wie das Soziale im Zeichen des Anderen zu
denken ist und wie umgekehrt der Andere nach dem Sozialen ver-
langt, wobei wir uns als Andere dem Sozialen und im Sozialen als
Andere einander ausgesetzt erfahren. Dieser Gedanke bleibt nur
dann nicht auf schlechte Weise abstrakt, wenn er im Kontext einer
komplexen Chronotopografie?> von Lebensformen erprobt wird, in

2 Siehe dazu die Einleitung zum Bd. IL.

24



Vorwort

denen menschliches Zusammenleben Gestalt annimmt. Dabei wird
mir hier, wie schon in fritheren Studien zu diesen Fragen, die Onto-
genese als Leitfaden dienen. Denn nirgends sonst liegt dermafSen of-
fen zu Tage, wie wir nicht in die Welt »geworfen¢, sondern so in ihr
aufgenommen werden, dass wir Anderen dabei zugleich riickhaltlos
sausgesetzt« bleiben miissen: als Aufgenommene ausgesetzt, als Aus-
gesetzte aufgenommen, gastlich oder ungastlich, bis auf Weiteres
oder scheinbar >fiir immer, moglicherweise von wie auch immer be-
schrinkter oder verfehlter Liebe getragen, aber auch mannigfaltiger
Gewalt iiberantwortet, der wir heute kein generelles idealistisches
Versshnungsversprechen mehr glaubwiirdig entgegensetzen konnen.
Das bedeutet keineswegs, dass nunmehr eine finstere und ausweglose
Negativitit des Ausgesetztseins triumphieren muss; denn letzterer
setzen wir uns auch selbst aus, weil nur so — und das heif3t: in einem
verletzten Leben — auch eine Sozialitdt gemeinsam geteilter Zeit, in-
sofern soziale Zeit Gestalt annehmen kann, die ein sich nicht aus-
setzendes Leben von vornherein verfehlen miisste.?

In dieser Perspektive dienen die nachfolgenden Studien der phi-
nomenologischen »Erfassung des Gegenwirtigen und Wirklichenc,
ohne das es ein kritisches »Ergriinden des Verniinftigen« nicht geben
kann, wie Hegel mit Recht schrieb. Im Ganzen handelt es sich um den
Versuch zu zeigen, was eine vor dem Hintergrund einer traumati-
schen deutschen und europiischen Gewaltgeschichte unabdingbar
historisch sensibilisierte?* Sozialphilosophie heute leisten kann und
muss. Diese kann gewiss nichts >wieder gut machen¢, wohl aber be-
sonders jenen Gehor zu verschaffen versuchen, die sich dieses
Zusammenhangs schmerzlich bewusst gewesen sind.

Ohne die institutionelle Unterstiitzung des Forschungsinstituts
fiir Philosophie Hannover, fiir die ich namentlich seinem Direktor,
Jiirgen Manemann und dem Staff danke, besonders Agnes Wankmiil-
ler, Anna Maria Hauk und Sigrid Wittkamp fiir logistische Hilfe im

¥ In dieser Perspektive setzen die nachfolgenden Kapitel zwei Vorstudien fort: Ver-
letztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im gegenwirtigen
Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricceur und Butler,
Zug 2014; Zeit-Gewalt und Gewalt-Zeit. Dimensionen verfehlter Gegenwart in phi-
nomenologischen, politischen und historischen Perspektiven, Zug 2017.

% Zu diesem Begriff vgl. die das vorliegende Projekt gleichsam flankierenden Unter-
suchungen in: Vf. (Hg.), Sensibilitit der Gegenwart. Wahrnehmung, Ethik und poli-
tische Sensibilisierung im Kontext westlicher Gewaltgeschichte. Sonderheft Nr. 17
der Zeitschrift fiir Asthetik und allgemeine Kunstwissenschaft, Hamburg 2018.

25



Vorwort

Rahmen eines Fellowships, wiire dieser Versuch nicht méglich gewe-
sen. Im Ubrigen greift er viele Anregungen anderer dankbar auf, die
aus den Nachweisen hervorgehen. Besonders gilt das (mit Blick auf
den Teil B, Kap. VIII/IX) fiir Marco Gutjahr, Rostock, (mit Blick auf
den Teil B, Kap. XIII/XIV) fiir Philipp Stoellger, Heidelberg, (mit
Blick auf den Teil D, Kap. XV/XVII) fiir Ferdinando Menga, Mai-
land/Tiibingen, (mit Blick auf Kap. XXIIff.) fiir Petar Bojani¢, Bel-
grad, und (mit Blick auf den Teil G) fiir Andreas Oberprantacher,
Innsbruck. Samtliche Vorstudien, die in dieses Projekt eingegangen
sind, wurden erheblich revidiert. Gleichwohl bleiben sie, das ist mir
sehr bewusst, auflerordentlich anfechtbar¢, wie man hierzulande ger-
ne sagt. Das hat — abgesehen von eigenen Unzulinglichkeiten — nicht
zuletzt auch mit einer aufSerordentlich diversifizierten Forschungs-
und Problemlandschaft zu tun, die sich weniger denn je in einem ein-
zigen Theorieentwurf konzeptuell bandigen ldsst und stattdessen
vielseitige Anschlussstellen an die Arbeit anderer erkennbar werden
lassen sollte. Dem dienen zahlreiche, weit {iber den >akademischenc«
Kontext hinausreichende Hinweise auf Literatur, die letzterer freilich
bei weitem nicht erschopfend gerecht werden kénnen. Ungeachtet
dessen hat Lukas Trabert als Leiter des Alber-Verlages dieses Projekt
ebenso grofiziigig unterstiitzt wie manch friiheres, wofiir ich an die-
ser Stelle ebenfalls meinen tiefen Dank ausspreche. Zumal in Zeiten,
in denen die viel beklagte Hegemonie desozialisierter Formen des
Wirtschaftens selbst die Universititen und Verlage riicksichtslos und
ganz zu erfassen droht, ist solcher Riickhalt unentbehrlich.

Hannover/Fbr., im November 2017

26



Einfiihrung
Chiasma des Anderen und des Sozialen

[Ich] bleibe [...] mit den anderen verbunden,
ja ich bedarf ihrer,
und wire es nur, um sie ins Nichts zu stofSen.
Maurice Blanchot!

[...] hinaus
in die Fremde der Heimat [...]
Paul Celan?

>Sozial« existieren wir sogar in der Gewalt nur dank Anderer — so
widersinnig das auf den ersten Blick auch erscheinen mag — in Bezie-
hungen, Verhiltnissen, Kontexten und Systemen, deren Normalitit
das weitgehend in Vergessenheit fallen lassen kann. Dann fragt man
sich, ob man Anderer tiberhaupt bedarf, ob man auf sie angewiesen ist
oder auch ganz ohne sie auskommen kann — sei es in gleichgiiltigem
Nebeneinanderherleben, sei es in sozial gleichsam leer laufendem,
saturiertem Wohlstand, der sie sich weitestgehend vom Leib hil, sei
es in Formen weltfliichtigen, einsamen Daseins. Alle Formen dieser
oder jener Distanznahme setzen aber ein vorgingiges Bezogensein
auf Andere bereits voraus, das es Anderen riickhaltlos aussetzt und
von Geburt an auf sie angewiesen sein lisst. Dieses hochambivalente
Ausgesetzt- und Angewiesensein verlangt danach, die in ihm liegen-
den Herausforderungen politisch anzunehmen — auch um den Preis
gerade dadurch verschirfter Furcht, der Angst und des Misstrauens
in Zeiten der Gewalt, die politische Lebensformen von aufien und von
innen gefdhrden und zu ruinieren drohen. Auf bestimmte politische
Lebensformen ist normalerweise jeder angewiesen — erst recht aber
unter Bedingungen, die grundsitzlich jeden zu grenziiberschreiten-

1 M. Blanchot, Sade, Berlin 1986, S. 33.
2 P. Celan, »Schibboleth«, in: Ausgewdhlte Gedichte. Zwei Reden, Frankfurt/M.
1980, S. 47.

27



Einfiihrung

der Migration und Flucht zwingen kénnen und dann die Frage auf-
werfen, wie man sich zu seinem Ausgesetztsein verhalten kann, ohne
es zu verharmlosen, ohne es zu leugnen und ohne sich zuriickzuzie-
hen in eine Defensive und Isolation, die die entscheidende politische
Qualitit sozialer Lebensformen unterminieren muss: ihre so viel ge-
lobte Offenheit.

Die nachfolgenden Uberlegungen sind einer Theorie des Sozia-
len gewidmet, die sich von der Uberzeugung leiten lisst, dass es so-
ziales Leben, das so genannt zu werden verdient, nur im Zeichen un-
aufhebbarer Alteritit des Anderen geben kann und dass es — vom
ersten Ausgesetztsein an, das in unserer Geburt als unserem Zur-
Welt-kommen liegt — gerade insofern als >offenes< zu begreifen ist.
Nachdem die Kapitel I-XIV das sozialphilosophische Profil eines in
diesem Sinne starken Begriffs des Anderen dargelegt haben, der seine
merkwiirdige Stirke allenfalls in der spezifischen Art und Weise hat,
wie letzterer sich jeglichem Zugriff entzieht, erkunden die Kapitel
XV-XXX eine Topografie des Sozialen, die sich vor allem an existen-
ziellen und politischen Herausforderungen wie Dissens, Misstrauen,
Schuld, Gewalt und Krieg orientiert, denen es ausgesetzt ist und
bleibt, denen es immer wieder neu ausgesetzt wird und denen es sich
selbst aussetzt. Diese Herausforderungen markieren gewissermaflen
das Profil des politischen Gelandes, in dem sich soziales Leben heute
bewegt.? Hier wird es nicht mit Blick auf institutionalisierte Formen,
sondern als ein anarchisches, weitgehend unvorhersehbares, unbe-
rechenbares und letztlich nicht normalisierbares Geschehen begrif-

> Aber gewiss nicht erst heute oder >seit kurzem¢; vgl. T. Leinkauf, Grundriss. Phi-
losophie des Humanismus und der Renaissance (1350-1600), Bd. 1, 2, Hamburg
2017, der u.a. von der »Irritation« der Pestepidemien des 14. Jahrhunderts eine Zer-
storung des Weltvertrauens und ein verschirftes Kontingenzbewusstsein herleitet, in
dem etwa Petrarca »iiberall wilde Trauer« wahrnahm (8. 29, 57, 111, 258, 430, 1538),
die ihn in einem seinerseits fragilen secum esse Zuflucht suchen lie}. Auf diesem Weg
kommt es schliefllich zu Formen »ohnmichtiger Bemichtigung des Wirklichen«
(S. 46), die die fragilitas vitae und der vicissitudo rerum politisch zu entschirfen ver-
sprachen (S. 52, 290, 292, 298, 856). Unter diesen Vorzeichen beginnt sich im spiten
Mittelalter und in der Renaissance ein Bewusstsein des Ausgesetztseins zu artikulie-
ren, das als solches und radikalisiert allerdings erst in der Philosophie des gewaltsams-
ten aller bisherigen Jahrhunderte, des 20., zur Sprache kommt, dessen Desaster sich
schwerlich noch ins Renaissance-Bild einer Fortuna fiigen, die bestindig fiir unbe-
rechenbaren, aber die virtsi der Einzelnen herausfordernden Wechsel sorgt; vgl.
K. Reichert, Fortuna oder die Bestindigkeit des Wechsels, Frankfurt/M. 1985; zum
Weltvertrauen H. Blumenberg, Sikularisierung und Selbstbehauptung, Frankfurt/
M. 21983, S. 159ff.

28



Einfihrung

fen, in dem wir stindig einander ausgesetzt sind und angesichts des-
sen wir auf verldssliche Formen einer Bleibe angewiesen sind, die nur
politische Lebensformen in Aussicht stellen konnen und fiir die sie
praktisch einstehen miissen. Deren eingespielte Normalitdt erweist
sich aber vielfach als triigerisch, wenn sie in ihrem mehr oder weniger
ungestorten >Funktionieren< die Gefahren vergessen lassen, denen sie
unentwegt ausgesetzt bleiben und die sie selbst heraufbeschworen —
in Furcht und Misstrauen, in versagter Anerkennung und verfehlter
Vergemeinschaftung, die ein wirklich >lebbares< Leben unméglich zu
machen droht, das trotz allem darauf angewiesen ist, als von unauf-
hebbarer Alteritit inspiriertes eine verléssliche soziale Gestalt an-
zunehmen.

Bevor es jedoch zur Sache geht, sind klidrende Vorbemerkungen
zur Rede vom >Anderenc als solchem und vom >Sozialen« angezeigt,
denn beide Begriffe werden hier besonders in der Perspektive auf ein
Drittes zusammengefiihrt, die in einschlagigen, sich leider nach wie
vor an iiberkommene disziplinire Grenzen haltenden Veroffent-
lichungen zum Anderen und zum Sozialen so gut wie gar nicht an-
zutreffen ist, obgleich m.E. sie allein verstiandlich macht, worum es
geht, wenn wir jenes >Einander-ausgesetzt-sein< begreifen wollen.
Gemeint ist die mit den Namen Europas verkniipfte Gewaltgeschich-
te, die wie nichts anderes sowohl die Rede vom Anderen als auch vom
Sozialen in Frage stellt, wie sich gleich zeigen wird.

Die »soziale Dimension« menschlichen Zusammenlebens werde
»im allgemeinen nicht als fiir den Menschen notwendig angesehenc,
stellt Tzvetan Todorov in seinem viel beachteten Buch La vie com-
mune. Essai d’anthropologie générale (1995) fest, das im Deutschen
den Titel Das Abenteuer des Zusammenlebens trigt.* Die Rede ist
sogar von »asozialen Denkstromungen«, die zumindest das sogenann-
te abendléndische Denken bis auf den heutigen Tag dominiert hitten.
Todorov verweist in diesem Zusammenhang unter anderem auf Idea-
le der Autarkie und eines solitiren, keines Anderen bediirftigen, im
Grunde beziehungslosen Lebens; aber er hitte auch auf rezente
kognitivistische, mentalistische und neurophysiologische Modelle
menschlichen >Geistes< hinweisen koénnen, den nicht wenige Theo-
retiker fiir weitestgehend kiinstlich reproduzierbar halten. Ob sich
indessen iiberhaupt >soziale« Maschinen, Androide, kybernetische

+ T. Todorov, Abenteuer des Zusammenlebens. Versuch einer allgemeinen Anthro-
pologie, Frankfurt/M. 1998, S. 13.

29



Einfiihrung

Organismen (cyborgs) usw. vorstellen lassen, erscheint zweifelhaft
und bleibe hier dahingestellt. Worauf es ankommt, ist, dass nicht ein-
mal gewiss ist, ob und inwiefern wir selbst >soziale Wesenc« sind, die
sich nicht blof3 zufillig in jenes >Abenteuer« stiirzen, das sich, wie wir
wissen, im Prinzip jederzeit als Tragddie, Komodie, als Farce und
Schurkenstiick herausstellen kann, bei dem nicht immer klar ist, wer
wem {iibel mitspielt.> Todorov spricht von der schieren »Unméglich-
keit«, iiberhaupt anders denn als ssozial< zu existieren. »Die Bezie-
hung zu anderen« gehe »dem einzelnen« immer schon voraus.¢ Kann
sich nicht in der Tat auch der sich bewusst vereinzelnde, in Abge-
schiedenheit lebende Eremit in seiner Anachoresis nur nachtriglich
von sozialen Beziehungen zu lésen versuchen, ohne die er niemals ein
eigenstindiges, zuriickgezogenes Leben hitte beginnen kénnen?
Bleibt aber nicht ein solches, wenn nicht autonomes, so doch wenigs-
tens autarkes Leben auch dort noch als sich selbst geniigendes ein
vorherrschendes Ideal, wo man dies zuzugeben bereit ist? Was sollten
auch Verweise auf unsere unvermeidliche Genesis aus einem Leben
in Abhingigkeit von Anderen dagegen beweisen, dass man sich we-
nigstens nachtriglich aus ihm zuriickzuziehen versuchen kann, um
sich schliefSlich allenfalls noch in freiwillig eigens eingenommenen
sHaltungen< oder >Einstellungen< wie der des Mitleids oder der
Sympathie dazu herabzulassen, sich fiir Andere als solche zu interes-
sieren?

Gewiss: oft genug hat man auf stiefere, womoglich nicht ab-
zustreitende Abhingigkeiten von Anderen verwiesen, deren Mei-
nung, Blick oder Anerkennung man Thomas Hobbes, Jean-Jacques
Rousseau und Georg W.F. Hegel zufolge niemals ganz loswerde.
Beginnen wir nicht iiber >blofSes Leben< hinaus menschlich iiberhaupt
erst unter den Augen Anderer wirklich zu existieren, fragt Todorov.”
Doch blieb die Vorstellung eines zunachst »gegebenenc« Fiir-sich-seins
dominant?, die selbst den Phinomenologen Edmund Husserl bei der
Frage nach der origindren Gegebenheitsweise des Anderen implizit
leitete. Dabei interessierte ihn nicht die Frage, wie alt die menschliche
Gattung sein mag und wie tief in deren paldoanthropologische Vor-

5> M. Brumlik, »Der 18. Brumaire des Donald Trumps, in: Die Zeit, Nr. 10 (2017),
S. 19.

6 Todorov, Abenteuer des Zusammenlebens, S. 17.

7 Ebd,, S. 71.

8 Vgl. H. Marcuse, Kultur und Gesellschaft 1 [1965], Frankfurt/M. 11980, S. 106.

30



Einfihrung

geschichte die Anfinge >sozialen< Lebens zuriickreichen mdgen.? Die
in diesem Zusammenhang einschligigen Cartesianischen Meditatio-
nen treibt vielmehr das Problem echter »Fremderfahrung« um, in der
sich der Andere nicht auf das Eigene reduzieren lasst.! Mit Fug und
Recht kann man sagen, dass ein starker Begriff des Anderen, der un-
aufhebbar >anders< bleibt, erst im Anschluss an jene Theoretiker im
20. Jahrhundert so zur Geltung gebracht wurde, dass der Andere als
dem eigenen Selbst immer schon innewohnend, es geradezu san-
dernd<!* oder >verandernd<!?, verstindlich wurde.® Allenfalls nach-
traglich kann man dagegen das Bild eines Menschen setzen, »fiir den
der andere nicht mehr zihlt«', der sich um ihn nicht im Geringsten
scheint scheren zu miissen oder, in der Perspektive eines transzen-
dentalen Solipsismus, quasi allein auf der Welt zu sein scheint.

Aber wie >zihltcser< (bzw. >siec ...) denn? Nur als einer, der >not-
wendigerweise« bzw. >unvermeidlich« faktisch im Spiel ist?'> Nur als
familidrer Nachster und allenfalls noch unter Vorbehalten als sje-
mand anderes< — wie etwa ein >liberales< Subjekt 6konomischen Han-
delns, das von sozialer Riicksichtnahme, von der es selbst tagtiglich
profitiert, nichts zu halten scheint? Oder als sogenannter Mitmensch,
sei es auch ein Mittiter im Rahmen einer jenen Neuen Kriege, in
denen warlords neuartige, aus dem Tierreich gar nicht bekannte For-
men von »Raubtier-Sozialgefiigen« etablieren?'¢ Der Diskurs tiber
den Anderen zeigt sich nach wie vor von diesen Fragen konfliktreich

> M. Foucault, Geschichte der Gouvernementalitit II. Die Geburt der Biopolitik. Vor-
lesung am Collége de France 1978-1979, Frankfurt/M. 2004, S. 410; H. Blumenberg,
Beschreibung des Menschen, Frankfurt/M. 2006, S. 104-143.

10 E. Husserl, Cartesianische Meditationen. Einleitung in die Phinomenologie
[1929], Hamburg 1977, §§43 {£.

' F. Pessoa, Das Buch der Unruhe des Hilfsbuchhalters Bernardo Soares, Frankfurt/
M. 2006, S. 143.

12 Nach M. Theunissen, Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart,
Berlin 21977.

3 Vgl. F. Dosse, Geschichte des Strukturalismus, Bd. 2, Frankfurt/M. 1999, S. 247,
265, 281, 283, 325, 341. Hier zeigt sich, wie sehr der Begriff des Anderen schwankt
zwischen einer an Personen gekniipften Alteritit einerseits und einer >neutralen< Be-
deutung andererseits. Siehe auch V. Descombes, Das Selbe und das Andere. Fiinfund-
vierzig Jahre Philosophie in Frankreich 1933-1978, Frankfurt/M. 1981, wo Levinas
und Ricceur, die abgesehen von Derrida zweifellos wichtigsten Verfechter einer Phi-
losophie der Alteritit jenseits des Rheins, nicht einmal erwihnt werden.

14 Todorov, Abenteuer des Zusammenlebens, S. 47.

5 Vgl. ebd., S. 53.

16 M. Kaldor, Neue und alte Kriege, Frankfurt/M. 2000, S. 173.

31



Einfiihrung

beunruhigt. Um wen handelt es sich? Was geht rer< bzw. >sie< oder >das
Andere< uns an? Und wie — in der >Tiefe< des Selbst, das sich als in sich
selbst >verandert« erweist, wenn die Sozialontologen Recht haben?
Folgt daraus iiberhaupt etwas im Hinblick auf uns fern stehende An-
dere, deren vergangenes, gegenwirtiges und zukiinftiges Leben und
Sterben sich seit langem im Horizont einer Welt-Gesellschaft ab-
zeichnet?

Gewiss: das Soziale gibt es nicht ohne Bezug auf Andere bzw.
ohne Beziehung zu Anderen, wie auch immer man diese Fragen be-
antworten wird, was auch immer unter >Bezug« und >Beziehung« (die
man angeblich zu Anderen >herstellt<) genau zu verstehen ist. Aber
>begriindet< bzw. fundiert solcher Bezug oder eine solche Beziehung
das Soziale (zureichend)? Zumal wenn man letzteres auf das Sozial-
Staatliche oder auf das Sozial-Politische beschrinkt, wie es so oft ge-
schehen ist, kann es sich gewiss nicht um eine einfache Ableitungs-
beziehung handeln. SchliefSlich hat es, ungeachtet frithester Anfénge
einer >sozialen Politik¢, die man anachronistisch schon im alten Agyp-
ten vermutet hat, Jahrhunderte lang keinen Sozialstaat und keine auf
diesen Begriff zugeschnittene Sozialpolitik gegeben; und fiir manche
hat beides seine Zukunft bereits hinter sich. Doch stellt sich die Frage,
ob nicht ein starker Begriff sunaufhebbarer< Alteritit des Anderen
nach einem >sozial< formierten Zusammenleben verlangt und inso-
fern das Soziale auf den Plan ruft. Allerdings wire es abwegig, letz-
teres aus einem solchen Begriff von Alteritit einfach ableiten zu wol-
len — so als wiirde im Begriff des Anderen oder darin, wie dieser uns
>gegebencist, schon liegen, wie ihm in sozialem Zusammenleben, also
in Lebensformen gerecht zu werden ist, die allemal eigens durch die-
jenigen, die ihnen zugehoren, >formiertc werden miissen. In jener
Frage liegt, wie sich zeigen wird, zwar eine unaufgebbare Herausfor-
derung des Sozialen; aber ohne gleichzeitige Uberforderung lasst sich
diese nicht denken. Das Soziale ist >im Zeichen des Anderen< zu den-
ken, dessen Spur sich in ihm nicht verlieren darf. Andernfalls hitten
wir es im Sozialen womdglich nur noch mit einer Art von Clubmit-
gliedern zu tun, die nach eigenem Gutdiinken dariiber befinden diirf-
ten, wer (fiir sie) als >Anderer« {iberhaupt >zihlt.. (Diesen Anschein
erweckt in der Tat Michael Walzers Sozialphilosophie.’”) Solchen

7M. Walzer, Sphiren der Gerechtigkeit. Ein Pladoyer fiir Pluralitit und Gleichheit,
Frankfurt/M. 1998. Derselbe Autor ist allerdings davon iiberzeugt, gerade der Sozial-
philosoph miisse sich wie ein »total stranger« zu seinem Metier verhalten. M. Walzer,

32



Einfihrung

Mitgliedern wiirde im Innern ihrer Lebensformen keine unaufheb-
bare Alteritit reignens; und in ihren Verhiltnissen zu Fremden wiir-
den sie womoglich keinerlei Alteritat kennen, die sie etwas angehen
miisste. Aber wie sollte das auch der Fall sein?

Diese Frage ist, wie eingangs angedeutet, nicht zu verstehen,
ohne ein implizit in den Diskursen iiber den Anderen und das Soziale
mit anwesendes Drittes: die Gewaltgeschichte speziell der europii-
schen Moderne. Sie hat dahin gefiihrt, dass iiberhaupt keine selbst-
verstindliche Antwort auf diese Frage mehr zur Verfiigung steht.’®
Im politischen Diskurs tiber das Soziale, sofern es im Sozialstaat bzw.
in Sozialpolitik Gestalt angenommen hat, ist die geschichtliche Di-
mension insofern evident, als in den entsprechenden Wissenschaften
ein kritisches Narrativ dominiert, welches das Aufkommen, die Krise
und fiir viele auch schon das absehbare Ende all dessen vor Augen
fithrt, wofiir dieser Begriff einst stand. Der sozialontologische Dis-
kurs iiber den Anderen ist dhnlich jungen Datums wie der Diskurs
iiber das Soziale. Beide Diskurse haben aber keineswegs nur ihre
eigene diskursive Geschichte; vielmehr stehen sie nolens volens da-
riiber hinaus in einem responsiven Verhiltnis zu einer Geschichtlich-
keit, die uns im Lichte radikaler Gewalt jegliche Selbstverstandlich-
keit in der Frage aus der Hand geschlagen hat, in welchem Verhdltnis
wir zum Anderen als solchem stehen und wie das fiir das Soziale
mafigeblich sein miisste. Inzwischen gehen zwar beide Diskurse weit-
gehend getrennte Wege, so dass man den paradoxen Eindruck gewin-
nen kann, vom Anderen als solchem sei auch ohne Riicksicht auf das
Soziale und von letzterem sei umgekehrt ohne Rekurs auf den Ande-
ren als solchen zu reden. Dass diese Entwicklung nicht lingst zu einer
vollkommenen Dissoziation gefiihrt hat, ist vor allem radikaler Ge-
walt zu verdanken, die beides zugleich in Frage stellt: den Anderen
und das Soziale, das Angewiesensein des Anderen auf ein sozial or-
ganisiertes Zusammenleben und umgekehrt das Angewiesensein
menschlichen Zusammenlebens auf einen starken Begriff unaufheb-
barer Alteritit, fiir die der Andere steht. Auf den folgenden Seiten
werde ich von einem Chiasma® beider Fragestellungen, nicht aber

»Philosophy and Democracy«, in: Political Theory 9, no. 3 (1981), S. 379-399, hier:
S. 382.

8 Siehe Anm. 92 zu Kap. XXX.

9 M. Merleau-Ponty, Vorlesungen I, Berlin 1973, S. 239; ders., Das Sichtbare und das
Unsichtbare, Miinchen 1986, S. 209, 256, 274, 302, 328-333.

33



Einfiihrung

von deren Identitit oder von der Reduzierbarkeit der einen auf die
jeweils andere ausgehen. Der Andere verlangt ebenso nach einem
Begriff des Sozialen wie letzteres nach einem starken Begriff des An-
deren. Die Uberkreuzung beider Problematiken geht aber nicht
bruchlos in einer dialektischen Synthese auf.

Das macht besonders die Sozialphilosophie von Emmanuel Levi-
nas deutlich, die aus den beteiligten Diskursen herausragt, weil sie
wie keine andere der Spur jener Gewalt folgt und sich von ihr heraus-
fordern lasst.?° Dabei droht sie von dieser Herausforderung ihrerseits
derart absorbiert zu werden, dass sie sich nur noch mit Miihe poli-
tisch deuten lisst. Die inzwischen weitgehend iibersetzten politischen
Schriften dieses Autors machen zwar unmissverstandlich deutlich,
dass er davon iiberzeugt war, die (zunichst asymmetrische) Bezie-
hung zum Anderen verlange auch nach einer sozialen Organisation
menschlichen Zusammenlebens.?! Doch bleibt vielfach riatselhaft, wie
unaufhebbare Alteritit etwa einen sozialen, der Gleichheit und der
Gerechtigkeit verpflichteten Staat inspirieren soll. Umgekehrt findet
sich dort, wo letzterer bedacht wird, meist im Rekurs auf John Rawls’
Theorie der Fairness, praktisch keine Spur einer >starkenc Alteritit —
deren eigentiimliche >Stiarke« paradoxerweise gerade in der Macht-
losigkeit des Widerstands dagegen liegt, sozial und politisch verein-
nahmt zu werden.?

Ist die Aussicht, die beteiligten Diskurse einander wenigstens
anzunihern und Querwege zwischen ihnen zu bahnen, iiberhaupt
realistisch? Selbst das ist fraglich. Der entsprechende Versuch aber
sollte unternommen werden, denn ein Diskurs iiber das Soziale, der
vom Anderen als solchem keine Spur verriete, wire eine ebenso bi-
zarre, letztlich auch weltfremde Angelegenheit wie umgekehrt ein
Diskurs, der vom Anderen unter Absehung vom Sozialen handeln
wiirde. sWeltfremd« deshalb, weil es weit mehr als nur ein Anfangs-

2 Vgl. Vf, »Einfithrung. Gewalt — Geschichte — Philosophie. Emmanuel Levinas’
Versuch iiber die Exterioritit in der Perspektive einer historisierten Sozialphiloso-
phie«, in: ders. (Hg.), Der Andere in der Geschichte. Sozialphilosophie im Zeichen
des Krieges. Ein kooperativer Kommentar zu Emmanuel Levinas’ Totalitdt und Un-
endlichkeit, Freiburg i. Br., Miinchen 22017, S. 30-64.

2t Vgl. u.a. E. Levinas, Die Unvorhersehbarkeiten der Geschichte, Freiburg i.Br.,
Miinchen 2006; ders., Verletzlichkeit und Frieden. Schriften iiber die Politik und das
Politische, Berlin, Ziirich 2007.

2 Wie sich zeigen wird in den Kapiteln X-XII (Teil C) in diesem Band.

34



Einfihrung

verdacht ist, dass soziales Leben, das sein Priadikat verdient?, iiber-
haupt nur durch Verhéltnisse zwischen >Anderen« Gestalt annehmen
kann. Wir sprechen insofern von Lebensformen, in denen niemand je
srestlosc aufgehen kann, die vielmehr von unaufhebbarer Fremdheit
ein fiir alle Mal gezeichnet bleiben.

Nicht zuletzt deshalb wird hier keinerlei Synthese beabsichtigt;
vielmehr geht es zunichst darum, zu zeigen, wie eine ihrerseits un-
vermeidlich historisierte, von radikaler Gewalt herausgeforderte So-
zialphilosophie sowohl den Diskurs iiber das Soziale als auch die Rede
von unaufhebbarer Alteritit des Anderen aufnehmen muss, ohne da-
bei den Anspruch erheben zu kénnen, letztere geradewegs zum Fun-
dament des Sozialen bzw. des Sozialstaats zu machen oder umgekehrt
diesen zum Maf3stab gewissermafSen politisch gebandigter Alteritit
zu erheben. Ich beginne stattdessen mit einer Auslotung des >histori-
siertenc Profils einer als zeitgemidf3 erscheinenden Sozialphilosophie
(Teil A), lasse dann Autoren zu Wort kommen, die ihr Denken dem
Anderen als solchem gewidmet haben (Teil B), um anschlieflend zu
erkunden, wie aus dessen Alteritit, die selbst nach sozialer Wiirdi-
gung verlangt, ein Widerstand gegen ihre Aufhebung in politisch
formiertem Zusammenleben hervorgeht (Teil C).

% Wie sich zeigen wird, haftet diesem Pridikat unvermeidlich eine Zweideutigkeit an,
die zwischen deskriptiven und evaluativen Komponenten changiert. Was wir >sozial<
nennen, kann sich niemals in einer blof3 sformellen< Bezogenheit auf Andere erschop-
fen — heifle sie nun appetitus societatis (H. Grotius), »Geselligkeit« (G. Vico), »unge-
sellige Geselligkeit« (I. Kant), »Mitsein« (M. Heidegger) oder »Soziation« (J.-L. Nan-
cy) — oder in bestimmten, normativ ausgezeichneten Beziehungen aufgehen, die alle
anderen als »asozial< oder als >antisozial< erscheinen lassen wiirden — von der Herr-
schaft des Tyrannen iiber die Gewalt des Seerdubers bis hin zu >Verdammten< und
>infamenc¢ Subjekten, die allesamt an jenem Diktum zweifeln lassen, das man seit
Terenz in verschiedenen Fassungen kolportiert: »Nichts Menschliches ist mir fremd«.
Vgl. M. T. Cicero, De officiis. Vom pflichtgemifSen Handeln (lat./dt.), Stuttgart 2003,
S.29, 155, 243, 247, 313; G. Steiner, Sprache und Schweigen, Frankfurt/M. 1973,
S. 205 ff. — Es wird sich zeigen, dass jene Zweideutigkeit konstitutiv zum >Phinomen
des Sozialenc selbst gehort (und nicht blofl einer schwankenden Begrifflichkeit zu
verdanken ist). Entscheidend ist allerdings, wie sie genau begriffen wird. So kann fiir
Axel Honneth als ssozial< offenbar nur gelten, was insgeheim darauf angelegt ist,
»genuin sozial« zu werden, um endlich »Zwang, Beeinflussung und Nétigung« ganz
und gar zu iiberwinden. Drohte aber nicht dort, wo es dazu gekommen wire, das
Soziale auch jeglichen sublunaren Anhalt einzubiiflen und sich infolgedessen gerade-
zu aufzulésen? Vgl. A. Honneth, Die Idee des Sozialismus. Versuch einer Aktualisie-
rung, Berlin 22016, S. 140{. Siehe auch Anm. 126 zu Kap. L.

35



Einfiihrung

Im zweiten Teil dieses Projekts handelt es sich um einen Per-
spektivenwechsel, der jenem Chiasma methodisch Rechnung trigt:
statt von der Frage nach unaufhebbarer Alteritit des Anderen aus-
zugehen, die das Soziale nachtriglich in den Blick bekommt, gehe
ich das Problem direkt an, wie es in menschlichen Lebensformen Ge-
stalt annimmt, um die Frage nach dem Anderen auf den zweiten Platz
zu verweisen. In diesem cross over vom Anderen zum Sozialen und
vom Sozialen zum Anderen kann sich infolgedessen eine Topografie
menschlichen Zusammenlebens abzeichnen, die sich nicht an politi-
schen Systemen, Herrschafts- und Regierungsformen, sondern am
ereignishaften Geschehen des Sozialen orientiert. Wir leben einander
ausgesetzt, in der Gewalt und im Erotischen?*, auf einander angewie-
sen und angesichts einer unaufhebbaren Alteritit, die in responsiven,
differenzsensiblen, nicht vollends normalisierbaren Beziehungen
Furcht voreinander erzeugt, aber auch Vertrauen ineinander auf den
Plan ruft; zwischen Liebe, Dissens und Hass, in versagter Anerken-
nung und vielfach erhoffter, aber verfehlter Gemeinschaft, die uns in
die Flucht schlagen kann.?> Was hier, in dieser vieldimensionalen und
unerschopflichen Topografie des Sozialen, buchstablich >zwischen
uns« standig geschieht, erfasst keine géingige, moglichst Abgeschlos-
senheit anzielende Theorie des Sozialen als eines >Systems< oder eines
>Ganzens, das man als unweigerlich in ihm situiertes Wesen ohnehin
nicht von auflen betrachten kann. Ein anderes Denken im Zeichen
dessen, was >drauflenc bleibt, ist gefragt; ein Denken, das viele >Ein-
ginge« und >Ausginge, >Zu-< und >Ausfahrten< aufweist, wie es einst
Maurice Merleau-Ponty vorschwebte, und infolge dessen wie auch
das Soziale selbst in verschiedenen Richtungen gleichsam begehbar
bzw. befahrbar sein sollte. Letzteres »tritt niemals frontal auf, es ist
bald Falle, bald Aufgabe, bald Drohung, bald Versprechen, bald hinter
uns wie ein Gewissensbif3, bald vor uns wie ein Entwurf [...]«.26 Wir
konnen es so wenig wie den Anderen als solchen je als distanziert
objektivierbaren >Gegenstand« vor uns bringen — wenn es denn zu-
trifft, dass wir, transitiv gesprochen, selbst das Soziale existieren —
in Verhiltnissen zu und mit Anderen, deren Alteritit unaufhebbar

2+ Aber gewiss doch nicht nur darin, wie es bei Jean-Luc Marion den Anschein hat:
Das Erotische. Ein Phanomen, Freiburg i. Br. 2011, S. 85, 113.

» E. Levinas, Totalitit und Unendlichkeit. Ein Versuch iiber die Exterioritit, Freiburg
i. Br,, Miinchen 1987, S. 373.

%6 M. Merleau-Ponty, Die Abenteuer der Dialektik, Frankfurt/M. 1974, S. 187.

36



Einfihrung

bleibt. So gesehen steht uns nur die Méglichkeit offen, es in perspek-
tivischen Ausschnitten zur Sprache zu bringen, von denen Andere
immerhin diakritisch abweichen kénnen, so dass wir in der Divergenz
der Perspektiven stets mehr sehen werden, als ein Projekt je vor
Augen zu fiihren vermag.

37






