Suhrkamp Verlag

Leseprobe

SCHLEEF

DROGE




SV






Einar Schleet
Droge Faust Parsifal

Suhrkamp



© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 1997
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfdltigt oder verbreitet werden.
Druck: Books on Demand, Norderstedt
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-40862-9

5 — 2010



SCHLEEF

DROGE







VORWORT

Die deutsche Klassik nédhrt sich aus 2 Quellen, aus den antiken Tragddien und den
Stiicken Shakespeares. Sie versucht Shakespeares Individualisierung mit dem
Chor-Theater der Antike zu verbinden. Die Chor-Figur wird zum Titelgeber deut-
scher Gegenwartsstiicke, deren Reihe mit den RAUBERN beginnt. Die zeitliche
Abfolge der Stiicke belegt den Transport des Kernthemas der feindlichen Briider,
das jeweils einer heftigen, von den beiden feindlichen Grundpositionen ausge-
henden Reaktion auf die Zeitumstinde vorangesetzt wird.

Da sich die deutsche Klassik der politischen Zustdnde nicht erwehren kann, blu-
tet sie aus. Zunéchst ergibt sich eine inhaltliche Blockade, die Wagner zum Erben
der deutschen Klassik macht, der die dort gewonnenen Energien biindelt und
zum Musikdrama umfunktioniert. Dabei beruft sich Wagner musikalisch auf
Bach und Gluck. Da Wagner wiederum keinen Erben findet. der sein musikali-
sches Material, seine inhaltlich-thematische Arbeit weiterfithrt, ibernimmt
Hauptmann dessen Stafette und installiert seine Vorstellung vom Theater, die bis
heute bindend ist, nur von Brecht gebrochen wird, dessen Theaterreform sich
heute wie ein Relikt aus der Vorzeit ausnimmt.

Die vom Chor-Gedanken ausgehenden Stiicke verbindet ein Thema, die Droge,
ihre Definition und rituelle Einnahme in Gruppe. Grob gesagt. wird die Droge
notwendig, um eine gesellschaftliche Utopie zu entwickeln, ihren Einflubereich
aufrecht zu erhalten, folglich die Zahl ihrer Konsumenten zu erhéhen. Dabei
beruft sich die von den deutschen Autoren verwendete Drogeneinnahme auf die
erste »chorische« Drogeneinnahme unseres Kulturkreises: Das ist mein Leib. Das
ist mein Blut.

Die deutschen Stiicke variieren das Abendmahls-Motiv, die Notwendigkeit der
Droge, analysieren Beschaffenheit und Menge der Droge, ihre Einnahme durch
einen Chor und die Individualisierung eines Chormitglieds durch Verrat. Dieser
Verrat wird mit »Blutgeld« bezahlt. »Blutgeld« verweist auf die Beschaffenheit
der Droge, obwohl zunichst anderes gemeint ist. Die Droge ist Blut, und somit ist
Blutverlust, Verlust des Lebens, Thema des Abendmahls, der christlichen Adap-
tion heidnischer kannibalischer Riten, in der der Individualisierungsprozel3, der
Selbstmord des Judas, der Selbstausschluf3 eines der Esser aus der Tischgemein-
schaft, thematisiert wird. Jesus erwihlt seinen Verriter, gibt damit grof3te Nihe
zu erkennen: Der mit der Hand mit mir in die Schiissel tauchet, der wird mich ver-
raten. Des Menschen Sohn gehet zwar dahin, wie von ihm geschrieben stehet:
Doch wehe dem Menschen, durch welchen des Menschen Sohn verraten wird. Es
wire ihm besser, daf} derselbige Mensch noch nie geboren wiére. Da antwortete
Judas, der ihn verriet, und sprach: Bin ichs, Rabbi? Er sprach zu ihm: Du sagests:

7



Da sie aber aBen, nahm Jesus das Brot, dankete und brachs, und gabs seinen Jiin-
gern und sprach: Nehmet, esset, das ist mein Leib. Und er nahm den Kelch und
dankete, gab ihnen den und sprach: Trinket alle daraus, das ist mein Blut des
Neuen Testaments, welches vergossen wird fiir viele, zur Vergebung der Stinden.

Seit dem Abendmahl ist die Blut-Droge Nahrung und entsprechend von Goethe
im FAUST-Komplex eingesetzt. Er benutzt nicht nur das Abendmahl, sondern
148t seine Quellen oft eine Mischform bilden, die nur ihm zugehdrig erscheint.
Faust zelebriert im SchluB des Eroffnungsmonologs FAUST 1 die Drogenein-
nahme nach antikem Vorbild, geht auf Platons SYMPOSION ein, das schon
Fausts Vater mit Adepten in der »Schwarzen Kiiche« sexuell feierte. Der Mono-
log ab: Ich griile dich, du einzige Phiole! beschreibt Drogeneinnahme und
Drogenrausch, die Anrufung der ritusfeiernden Gemeinschaft, der Zugehorig-
keit des Sohnes zum Vater, dessen Anrufung und Todesfeier durch ein Indivi-
duum, das sich eingangs als Hochgebildeter vorstellt und jetzt am Ende ist. Droge
und Utopie einer Gemeinschaft sind untrennbar miteinander verbunden. Faust
hort die Engel, Wahnfiguren, im Drogenrausch:

Ihr Chore singt ihr schon den trostlichen Gesang?
Der einst, um Grabes Nacht, von Engelslippen klang,
GewiBheit einem neuen Bunde.

Engel und Weiber antworten in inbriinstigen Choren. Faust steht der Neue Bund
kurz bevor, der Teufel wartet vor der Tiir.

Die von Goethe definierte Drogeneinnahme, Bestimmung und Wirkung werden
von nachfolgenden Autoren differenziert formuliert, doch gelingt es nicht, dem
Vorbild zu entkommen, zu umfassend hat Goethe dieses Thema im gesamten
FAUST-Komplex fixiert.

Obwohl die antike Chor-Tragddie literarisch aulerordentlich hoch bewertet wird,
ist ihre Realisierung weitgehend diskreditiert. Chor-Bildung und Chor-Einsatz
werden heute ausschlieBlich politisch interpretiert, gehoren einer linken oder
rechten totalitiren Gesinnung an. Die Irritierung und Erregung, die von einer
Gruppe gemeinsam sprechender Menschen ausgehen, werden nur noch als er-
schreckende Bedrohung empfunden, die an lidngst iberwundene Zustande erin-
nert. Trotz dieser Dauerabwehr, trotz milungener Neubelebungen des Chores,
lebt der inhaltliche Ansatz in allen Antiken-Aneignungen des Sprech- und Mu-
siktheaters weiter, damit auch die antike Konstellation der Einzelfigur, des
werdenden Individuums, das der Chor ausschlief3t.

ELEKTRA von Strauf} ist bis heute die bedeutendste Antiken-Aneignung in
deutscher Sprache, obwohl sie auf Chor verzichtet. Sie belegt, dal der Individua-
lisierungsprozef3, dem die Besiegung der Frau vorausgeht, noch nicht abgeschlos-
sen ist, belegt auch die Wagner-These, der seine Orchestermusik als Chor-Ersatz

8



definiert. StrauB ist hier Wagner nah, belegt, dal die Verdriangung der Frau und
die Verdrangung des Chores engstens mit der Vertreibung des tragischen BewuBt-
seins zusammenhingen, so, als wire das tragische BewuBtsein, wenn es die Szene
wieder betrite, Domine der Frau und unsere Auseinandersetzung mit diesem
Anspruch der andauernde Konflikt, den selbst die Operette in Szene setzt. Den
Platz, den die antiken Autoren der Frau noch einrdumen, d. h. ihrer ausfiihrlich
dargestellten Besiegung, dieser Platz wird ihr von den deutschen Klassikern weit-
gehend verweigert. Driickende Erb-Last, da Chor, Chor-Gedanke, Chor-Eini-
gung nach Auffassung der deutschen Klassiker Ménnersache sind. Ihre Auffas-
sung behauptet sich bis heute brutal in Besetzung und Spielplan. Die Einigung zu
einem Chor, die Definition als Chor, auch wenn dieser nach Shakespeare indivi-
dualisiert ist, setzt in biirgerlicher Auffassung den Ausschluf3 der Frau voraus, da
sie die Drogeneinnahme stort. Diese Position erhartet sich soweit, da3 die Klas-
siker einen weiblichen Chor nach antikem Vorbild nicht mehr zulassen, damit die
antiken Autoren nachhaltig korrigieren, nur Goethe erlaubt sich noch folkloristi-
sche Anklinge mit den Hexen der WALPURGISNACHT, mit den Zigeunern
GESCHICHTE GOTTFRIEDENS VON BERLICHINGEN MIT DER EISER-
NEN HAND DRAMATISIRT. Selbst wenn es sich um ein MiBBverstdndnis
handeln wiirde, haben die deutschen Klassiker bis heute eine Position der Fran-
zosischen Revolution festgeschrieben, daB Frauen nicht in das Zentrum des
Dramas gehoren, abseits zu lokalisieren sind, eine Position, die im bekédmpften,
niedergeworfenen Rokoko unhaltbar gewesen wire, das Frauen politische Macht
und Einspruch einrdumte. Europa und Teile Asiens wurden damals von 3
deutschsprachigen Frauen regiert. Die »Rache« der Klassik wird in diesem Zu-
sammenhang nicht beriicksichtigt. Moglicherweise gaben die Klassiker ein vollig
falsches, zugerichtetes Bild der politischen Zustédnde wieder.

Gerade jetzt, wo dieser Text entsteht, ist Geschichtsklitterung in Gesichtern und
Korpern zu lesen. Jeden Tag fahren die sich Korrigierenden erschrocken auf,
nimmt man ihre Verbiegung wahr, mit dem Lehrerzeigefinger zum Himmel:
Herr, bin ichs? Den so Angesprochenen noch in Zweifel bringend, ob da nicht
doch ein unverantwortlicher Irrtum unterlaufen ist, ob nicht doch Stasiakte und
Parteibuch liigen.

Der Versuch, gegen die deutschen Klassiker den antiken Chor-Gedanken zu be-
leben, die Riickfiihrung der Frau in den zentralen Konflikt zu erreichen, die mit
der Rickfithrung des tragischen BewulBtseins gekoppelt ist, wurde von vielen
Theatermachern praktiziert, doch scheitern ihre Versuche angesichts der sich ver-
indernden politischen Zustinde, die sich oft einer Riickfiihrung des tragischen
BewuBtseins offneten, sich aber genau in dem Moment der Offnung, als diese
allgemein bewuB3t wurde, wieder verschlossen. Damit wiederholt sich jene antike
Konstellation, in der Elektra nachts vor dem Palast steht, dem Palast, in dem sie
geboren wurde, der sie versto3en hat und dem sie sich nun in Rache und Mordlust
nihert. Hinter ihr stehen die Goétter, die ebenso verstoen sind und Einlaf be-
gehren: Und ihr Geschrei erfiillt das Riesenhaus.

9



Mein Ansatz, den Chor, die Gemeinschaft der miteinander Arbeitenden, die
Gemeinschaft der Figuren, die eine Sprache sprechen, die des Autors, wieder auf
der Biihne zu beheimaten, stoft auf heftigste Reaktion und Ablehnung. Von
Beginn meiner Tatigkeit als Regisseur in der BRD werde ich mit einem faschisti-
schen Etikett versehen. Diese Einschitzung fiihrt zur Achtung, zur jahrelangen
Nichtbeschiftigung im Theatertrott. Selbst wenn heute keine Chor-Inszenierung
mehr ohne meinen Formenkanon auszukommen meint, wird das Original stets
verwissert, das Chor-Problem stumpf und kongruent geschliffen, damit die poli-
tische Kraft, die heute dem Chor innewohnt, nicht erscheinen moge. DaB sich
Frauenchore nach meiner Inszenierung MUTTER in der BRD nicht rehabilitier-
ten, liegt nicht am Mangel an geeigneten Stiicken, wie Theatermacher vorgeben,
sondern daran, wie sich einer der Zuschauer ausdriickte, da 53 schreiende
Frauen fiir einen Mann unertraglich sind.

Trotz politischer Quotenregelung ist die Figur, die die Drecksarbeit heute auf der
Biihne macht, weiblich. Daran wird sich nichts dndern. Seit Elektra, Kundry,
Luise Hilse der Kommissarin, der Umsiedlerin ist klar, daB ihre Dreckarbeit
ausschlieBlich der Erhaltung mannlicher Macht dient, daB sie nur Transportarbei-
ter sind, Bahnarbeiter, die mit schwankender Lampe die Waggons kontrollieren.
So erblickt Anna Karenina den Tod. Die hochaufgeputzte Frau begegnet einem
Mann, einem unbekannten Proleten, einem Rangierarbeiter, dessen Anblick sich
stigmatisierend in ihr Inneres frif3t, ihr bis zuletzt bewuBt ist. Ihm bringt sie sich
als Opfer dar. Tolstoi schickt sie auf die Schiene.

Die Riickfithrung der Frau in den zentralen Konflikt, die Rickfiihrung des tragi-
schen BewuBseins ist kein Uberlaufen auf die Seite der Frauen, sondern notwen-
dige Arbeit, notwendige Korrektur, notwendige Besinnung, notwendig, um das
Uberleben der gefihrdeten Kunstform des Sprech- und Musiktheaters zu ermog-
lichen. Diese Besinnung, diese Reformierung des Theaters hat politische Konse-
quenzen, ist nur so denkbar, heute politisch utopischer Ansatz.

Dieser allgemein sichtbaren, notwendigen Korrektur aber steht die ménnliche
Chor-Bildung gegeniiber, die sich nicht als solche begreift, um sich zu schiitzen,
aber alle Vorteile der Chor-Bildung brutal nutzt, eine Jagdgemeinschaft rekru-
tiert, um das eingenommene Herrschaftsgebiet zu kontrollieren.

Chor-Titel

Shakespeare wird gefeiert, weil er den antiken Chor zerstort, ihn in Individuen
spaltet, damit das Schauspiel aus seiner Erstarrung rettet, so die herkdmmliche
Interpretation. Selbstverstidndlich behilt er Elemente des antiken Chores bei,
sowohl inhaltlich als auch rein praktisch, doch haben unsere klassischen Bearbei-
ter und Ubersetzer diesen Autor fiir sich hergerichtet, Nichtkongruentes ausge-
schieden. Vollkommen unbeachtet ist, da3 Shakespeare die Spaltung des Chores
durch eine Gleichzeitigkeit kompensiert, die sofort von unseren Ubersetzern und
Bearbeitern revidiert wird, indem die Vielzahl, der Wirrwarr der Szenen harmo-
nisiert, gebiindelt wird, ein zeitlich verfolgbarer Ablauf entsteht. Shakespeare

10



will genau das Gegenteil, er zwingt den Zuschauer, sich dem Strudel, dem Sog
auszusetzen oder sich zu absentieren. Genauso verfahrt er mit den Figuren.

Die deutschen Klassiker partizipieren an Shakespeares Errungenschaften, kon-
nen aber die antike Tragddienform nicht als tiberholt ad acta legen. Es kommt zu
einer eigenartigen Mischbindung, die Goethe und Schiller in ihren ersten Stiicken
praktizieren, sie verkniipfen das antike Chor-Theater mit dem Individuen-Theater
Shakespeares, sie formulieren damit den Kanon fiir das deutsche Gegenwarts-
stiick, der seitdem giiltig ist. Goethe, der mit der GESCHICHTE GOTTFRIE-
DENS VON BERLICHINGEN MIT DER EISERNEN HAND DRAMATISIRT
thematisch noch ins Mittelalter fliichtet, schafft jedoch die Voraussetzung dafiir,
daB3 Schiller mit den RAUBERN ein Gegenwartsstiick, sein formal und theore-
tisch geschlossenstes Werk schreibt, in dem der Chor und sein Thema neu
definiert werden. Es hei3t jetzt nicht mehr HAMLET oder ODIPUS, sondern
gruppenbezogen DIE RAUBER, wobei sich Gruppen- und Namenbezug eng an
das antike Vorbild halten: PERSER, TROERINNEN, DANAIDEN, VOGEL,
FROSCHE sind Chor-Titel.

Goethe und Schiller gehen zunichst nicht programmatisch vor, doch wird ihnen
zunehmend bewuft, daf} sie mit ihren Arbeiten die Weichen des modernen Thea-
ters stellen. In seinem Erstling setzt Schiller die antike Konstellation, die feindli-
chen Briider nebst ihrem Vater, gegen den aufgespaltenen Chor: DIE RAUBER,
zu denen der Vater und die Sohne, trotz unterschiedlichster Geisteshaltung zu
zahlen sind, sie sind alle »Réuber«.

DaB Goethe die von Shakespeare eingesetzte Gleichzeitigkeit erkennt, belegt
GESCHICHTE GOTTFRIEDENS VON BERLICHINGEN MIT DER EISER-
NEN HAND DRAMATISIRT. Die Kampf-Szenen, die sich gegen Stiickmitte
ausdehnen, sind von Beginn an vorbereitet, miinden im SchluBakt in die gesell-
schaftliche Katastrophe. Dadurch, dal Kampfhandlungen nur in ihrer Gleichzei-
tigkeit darzustellen sind, st6f3t der Autor an die Grenzen des damaligen Theaters,
Grenzen, die Goethe als Theaterleiter spater strikt praktiziert. Diese Kehrtwen-
dung schmalert jedoch nicht die von ihm erkannte, angewendete Form, sondern,
als Autor von Einengung befreit, demonstriert er eine grausame BloBlegung der
Gegner-Parteien. Aus der Vogelperspektive wechselt der Blick hin und her, glei-
tet von der einen zur anderen Partei, hingt sich oft an eine Figur, um auf eine
andere zu prallen. Diese Vogelperspektive ist Goethes Formulierung des Kriegs
urors, der bei Shakespeare ungebremst durchbricht, den GroBteil seiner Stiicke
bestimmt. Nur durch den Furor ist ein sich Absetzen vom antiken Chor moglich.
Selbst wenn Shakespeare die Chorgrobform, alle sprechen einen Text, moglichst
meidet, besteht sie doch weiterhin durch die Art der Kriegsfiihrung, Rudel- oder
Haufenbildung, der sich seine dramatischen Abldufe insgesamt nicht entziehen.

Schiller gelingt mit den RAUBERN eine Ubertragung dieses Krieges auf klein-
sten Raum, ein Familiendrama, das diese Gattungsgrenzen sprengt. Zu spat

11



erinnert er sich an seinen frithen Erfolg, will mit RAUBER II eine Fortsetzung
dieses Krieges liefern, doch zu tief ist er in Goethes Fangen, in Nebenproduktio-
nen erstickt.

Nachfolgende Autoren greifen wiederholt auf den zertrimmerten Chor zuriick
und variieren dessen Alters- und Gesellschaftszugehorigkeit, diese Stiicke blie-
ben von ihrer Thematik her Gegenwartsstiicke, in denen sich eine Gruppe trotz
unterschiedlicher Herkunft vereinigt, um gegen die Herrschaft anzugehen: DIE
SOLDATEN, DE WABER/DIE WEBER, FRUHLINGS ERWACHEN, FEGE-
FEUER, PIONIERE VON INGOLSTADT, DIE ILLEGALEN, DIE ASOZIA-
LEN, DIE PHYSIKER, DIE BAUERN, WEIBERKOMODIE.

In Hauptmanns WEBERN erfdhrt der Chor, die Weber, eine neue Deutung, eine
moderne. Obwohl Hauptmann im Stoff historisch zuriickgeht, der Chor wird zum
AusgestoBenen, die Umkehrung der antiken Konstellation. Odipus ist der Chor-
Ausgestoflene, kontrar stoSt Dreifliger den Chor aus. Dies ist bei der aktuellen
Beschreibung des Chores, seiner Spaltung, seiner Triimmerstiicke zu beriicksich-
tigen. Hauptmann tbertrigt, konsequent wie kein anderer Autor nach ihm,
antike Tragddie in Gegenwart, unsere PERSER, unsere TROERINNEN heif3en
DE WABER.

Die Umkehrung der antiken Konstellation, die Neudefinierung des Opfers, ist
ohne die Vielschichtigkeit der antiken Tragddie, die dauernden Interpretations-
dnderungen unterworfen ist, nicht denkbar, doch entsteht Hauptmanns entschie-
dene Setzung weniger aus Uberlegung und Arbeit am Vorbild, vielmehr aus der
Definition der gesellschaftlichen Zusténde, in denen er lebt. Die Menschenzu-
sammenballung, die jetzt mit »Proletariat« bezeichnet wird, ist der neue Chor,
der aber nicht die Herrschaft triagt, sondern, von ihr verstoBen, verheizt, sich
irgendwo verstecken muf3, sofort mit seinem Erscheinen auf der Bildfliche »pest-
krank« ist. »Pestkrank« sind die Weber, verpestet, kontaminiert. Ihre Krankheit
ist weder politisch feststellbar noch politisch nutzbar, sie ist an eine Geschlechts-
und Zeugungswut gebunden, die genauso zu bekdmpfen ist.

Goethe folgend, nutzt Hauptmann eine verinderte Perspektive. Im SchluBbild
verkniipft er durch ein Fenster Aulen- und Innenwelt. Wiihrend das Innen auf
Frieden hilt, Ruhe bewahrt, kimpft das DrauBen, Soldaten und revoltierende
Weber im Wiirgegriff. Bis endlich die Verbindung von AuB3en nach Innen den Tod
bringt, eine Kugel trifft Hilse am Webstuhl.

Wie im ODIPUS bleibt die Masse trotz eines Theatersiegs »pestkrank«. Krank
auch die Bauern, auf die Faust trifft, krank die Gralsburginsassen. Nach den
WEBERN bleibt die Definition der »pestkranken Masse« nicht auf Hauptmann
beschrinkt, sondern ist allgemein europdisch. »Krank« sind auch Miillers BAU-
ERN, besoffen von Ideologie, der alten, der neuen, die sich die Hand geben.

Noch in der deutschen Klassik haftet dem Chor etwas von seiner urspriinglichen,
heilenden Bedeutung an, seiner Zugehorigkeit zur Landschaft, zu einer geogra-
phischen wie zu einer seelischen, als gingen beide Landschaften im Chor eine

12



Verbindung ein, wiirden sich gegenseitig bedingen, als wiirde eine aus der ande-
ren erwachsen. Als wire das der Ort, in dem sich das Individuum von seinen
Schmerzen 16sen kdnnte.

In der Oper packt Gluck den groftmoglichen Chor-Kontrast mit seinen beiden
Chor-Szenen: Orpheus und die »pestkranken« Furien, Orpheus und die »geheil-
ten« Seligen Geister.

Die Aufspaltung des antiken Chores durch Shakespeare, seine Individualisie-
rung, ist nicht bloBer schauspielerfreundlicher Zugewinn, sondern ein bedeuten-
der inhaltlicher Verlust, den kein Protagonist wettmachen kann. Der Gesamtzu-
sammenhang der auf der Biihne agierenden Figuren ist zerstort. Damit ist jede
Figur auf eigenes Leid zuriickgeworfen, auch befreit von Verantwortung fiirein-
ander.

Hier beginnt der Monolog. Die Figur friert in der AusstoBung, kriimmt sich,
empfindet korperlichen Schmerz. Sie kann ihn nicht beruhigen, sondern mit der
Erkenntnis wichst der Schmerz, die Unmoglichkeit, den immer noch blutenden
Rif3 zu korrigieren. Im Fieber spiirt sie ein Gift, spiirt, wie sich die Wunde ent-
ziindet. Bis der Faden reiB3t. Panik ausbricht.

Panik. Das Verhalten in die U- oder S-Bahn Einsteigender ist schon so bedrin-
gend geworden, dal man aussteigend die Einsteigenden iliber den Haufen rennt,
vielmehr wollen die Einsteigenden lieber iiber den Haufen gerannt werden, als
auch nur einen Zentimeter nachgeben, um den Aussteigenden Platz zu machen,
nein, sie weichen keinen Schritt, stemmen sich dem Aussteigenden mit unvermin-
derter Kraft entgegen, schieben ihn in den Wagen zuriick, wenn dieser sich nicht
in seiner Bewegung nach auflen behauptet. Hier lassen sich Verhaltensidnderun-
gen beschreiben. die all diese Menschen unter einem unbestimmbaren Zwang
zeigen. Es gibt keinerlei Griinde, der Zug fihrt nicht friiher, im Gegenteil, die
Unstimmigkeiten halten den normalen Zeittakt eher auf, trotzdem hat der Druck
der Einsteigenden, der Druck, in die Wagen zu kommen, zugenommen. Die
»Krankheit« nimmt ihren Verlauf.

Die Hoffnung auf Rettung durch die Beamtenstube lie3 Berliner Miitter nach
Tschernobyl mit Sandproben aus den Buddelkisten ihrer Kinder auf Bezirks-
oder Umweltamter laufen, die Sdckchen und Spieleimer den dort Beschéftigten
auf den Tisch knallen, die nicht ausgertstet waren, um radioaktive Verstrahlung
zu messen. Diese Miitter, die einen Einbruch in ihr Leben artikulierten, einer
antiken Katastrophe vergleichbar, diese wild gestikulierenden, verzweifelten
Miitter sind Stellvertreter der Abhingigkeit und Unwissenheit eines jeden von
uns. Panik.

In dieser Panik bereit, jede Uberlegung, jedes Innehalten iiber den Haufen zu
rennen, nur um den nagenden Schmerz eigener Ohnmacht loszuwerden, eine
undeutliche, aber bedrohlich gegenwirtige Verantwortung abzuschiitteln, wie
eine Ente das Wasser.

13



Der antike Chor ist ein erschreckendes Bild: Figuren rotten sich zusammen, ste-
hen dicht bei dicht, suchen Schutz beieinander, obwohl sie einander energisch
ablehnen, so, als verpeste die Nihe des anderen Menschen einem die Luft. Damit
ist die Gruppe in sich gefidhrdet, sie wird jedem Angriff auf sich nachgeben,
akzeptiert voreilig angstvoll ein notwendiges Opfer, stoft es aus, um sich freizu-
kaufen. Obwohl sich der Chor des Verrats bewuft ist, korrigiert er seine Position
nicht, bringt vielmehr das Opfer in die Position des eindeutig Schuldigen. Das ist
nicht nur ein Aspekt des antiken Chores, sondern ein Vorgang, der sich jeden Tag
wiederholt. Der Feind-Chor, das sind zunichst nicht die Millionen NichtweiBer,
Verreckender, Kriegspliinderer und Asylanten, sondern die Andersdenkenden,
vor allem der, der die eigene Sprache spricht, ihn gilt es zuerst auszuloschen, egal
wie.

Aber bis zu dieser Abrechnung ist die antike Konstellation lebendig, kimpfen
Chor und Individuum noch, rumort dessen Verhiltnis zu den anderen, den zuvor
Isolierten, deren Verhiltnis, untereinander und insgesamt, gegen den Chor, der
sie erfolgreich abzuwehren hofft.

Die beiden bedeutendsten deutschen Dramen vor 1900, DIE RAUBER und VOR
SONNENAUFGANG, erginzen einander inhaltlich wie 1. und 2. Teil: Gleiche
Grundkonstruktion, gleiche kriminelle Karriere der Hauptfiguren, driickende so-
ziale Umsténde.

Die zerstorte Gruppierung, die den zentralen Konflikt behandelt, ist in den deut-
schen Stiicken immer ménnlich, die antiken Autoren waren auch darin moderner.
Schiller versucht zwar, die Frau dem zentralen Konflikt beizufiigen oder sie als
Titelfigur zu behaupten, scheitert aber: DIE BRAUT VON MESSINA, JUNG-
FRAU VON ORLEANS, MARIA STUART.

In JUNGFRAU VON ORLEANS miBlingt eine Neudefinition, die Figur weist
sich schon durch ihre Biografie als Ausgestoene aus, dazu bedarf es keines
Autors mehr, der sich hier eher geschickt einklinkt, die Konflikte nicht auf die
Hoéhe bringt, die mit dieser Biografie verbunden sein konnten, das gelingt auch
anderen dramatischen Umsetzungen nicht, dennoch ist bei Schiller die politische
Dimension des Kanonbruchs durch Jeanne ahnbar.

MARIA STUART ist ein Drama zwischen 2 Frauen, mit einer einzigen groBen
Szene, doch die politische Dimension dieser Begegnung ist Papier, bloBe Behaup-
tung, ihr gegensitzlich begriindeter Machtanspruch, ein weit reichender, stets
lebendiger Konflikt, verkommt zu einem tristen Schlagabtausch — so erbarmungs-
los, wie ihn Ost und West gerade austragen, mit deutlichem, gegenwirtigem
Gewinner und einem Verlierer, der sich zukiinftig, so ist zu befiirchten, behaup-
tet, die erlittene Niederlage ausmerzt: Volker, hort die Signale!

DIE BRAUT VON MESSINA ist antiker Aufguf3, Gips statt Marmor. Dieser
Text signalisiert, dafl keine Form ibernommen werden kann, weder sind die G6t-
ter noch das Klima eines antiken Textes in dieser Weise lokalisierbar. Das
MiBlingen hitte nachfolgenden Autoren als Warnung dienen missen, die, antike

14



Stoffe ausgrabend, im Gips steckenbleiben, dem Gegenwartsstiick klamm aus-
weichen, ihre Rickwendung oft mit der zu korrigierenden Stellung der Frau
begriinden, tatsichlich die als negativ eingestufte erneut befestigen.

In MARIA MAGDALENE gelingt es Hebbel, die Frau in den zentralen Konflikt
fest einzubinden, was sich jedoch wertmindernd auf das chorische Element aus-
wirkt. Dieser Verlust tritt nicht erst bei ihm ein, sondern ist schon bei Schiller
vorgebildet, der die antike Definition der Frau als einer Ausgestoenen, eines
verratenen Bindegliedes zu einer altertiimlichen, vom Mann ldngst liquidierten
Kulturauffassung iibernimmt, ebenso wie Pasolini, der MEDEA als Konfronta-
tion der archaischen, hieratischen, klerikalen Welt der Frau mit der rationalen,
pragmatischen Welt des Mannes sieht.

Sich von der Tradition der Klassik 16send, versucht Hauptmann die Frau im Zen-
trum zu lokalisieren. Schon daher zihlt VOR SONNENAUFGANG zu den
wichtigsten deutschsprachigen Theatertexten, ebenso DE WABER, die das cho-
rische Element als das dramatische behaupten, daher mehr politische Sprengkraft
besitzen, als ein Parteibuch ausweisen kann.

Irritierend ist, daB die Frau, im Zentrum stehend, fiir die Klassiker Wertminde-
rung ist. Mit Goethe und Schiller steht fest, da} das chorische Element, das zwar
nur noch in Resttriimmern erscheint, ausschlaggebend fiir die politische Deutung
und Dimension der Vorgénge ist, dadurch unverzichtbar. Eine langanhaltende
Rivalitit zwischen ménnlichen und weiblichen Figuren ist festgeschrieben, die
auch keine Geschlechtsumwandlung des chorischen Elements von ménnlich in
weiblich heute positiv operiert. Hauptmann gelingt es erst in DE WABER, ein
Verhiltnis von Mann und Frau zu definieren, es darzustellen, es gleichberechtigt
auch im chorischen Element wirken zu lassen. DE WABER sind somit auch ein
Stiick iber Ehe, Ehe-Paare und deren Sprengstoff.

Vollig untergegangen ist, daf die grote deutsche Autorin, Hroswitha von Gan-
dersheim, das Problem kennt und 16st, wenn auch in lateinischer Sprache.
Bezeichnend, daB3 keiner ihre Stiicke aufler in Erinnerungsfeierlichkeiten auf-
fiihrt, daB keiner in ihnen bedeutende Theatertexte sehen will, die an Modernitit
und Obszonitit unerreicht sind.

In einer Bibliothek der Berliner Innenstadt stehend, blicke ich auf eine Miillage-
rung, in die eine riesige Reklamefliche eingerammt ist, auf ihr die Abbildung
eines roten Damenslips, etwa 2 mal 3,50 Meter, der fiir Radiohdéren wirbt. Vor
mir auf dem Tisch das fettgilbe Exemplar von Hroswithas Stick GLAUBE
LIEBE HOFFNUNG, in dem sich Christinnen fiir ihren Glauben ans Kreuz schla-
gen lassen.

Noch in den unterschiedlichen Versuchen Goethes, Schillers, Hebbels und
Hauptmanns, die Frau im zentralen Konflikt zu orten, spiegeln sich die Schwie-
rigkeiten der antiken Tragodie wider, ihre Verdnderung von Aischylos iber
Sophokles zu Euripides. Die antiken Autoren verbindet, daB sie die Frau aus
dem zentralen Konflikt verdriangen oder ganz ausmerzen. In MEDEA begriin-

15



det Euripides detailliert die VerstoBung der Titelfigur, die sich in Luft auflést. In
seinem Chor-Stiick DIE PHONIZIERINNEN gerit der weibliche Chor zwischen
die feindlichen Linien und wird im Dauerbeschuf3 zermiirbt.

Wagners PARSIFAL kniipft an die antiken Autoren an, versucht, ihre Konstel-
lationen und Fragestellungen neu zu beleben. Es gelingt ihm, in der Kundry-Figur
das gesamte thematische Material zu biindeln. Kundry wird so zu einer der mo-
numentalen Figuren-Findungen der dramatischen Literatur, zu einer Figur, die
die Biihne betritt und den Tod sucht. Am Ende auch als Gnade erhilt, womit die
ménnliche Gruppierung, die Gralsarmee und ihr Fiihrer, unter erneuter Kraftzu-
fuhr ihren Herrschaftsanspruch beleben. In Kundry kimpfen der antike Ansatz
und der christliche, die, einander feind, die Kundry-Figur vom Ansatz her spren-
gen, die sich notgedrungen in 2 kontriren Figuren formulieren. Wagner folgt
diesem Vorgang nur, findet zur alten Kundry ihre junge Entsprechung.

Die Unruhe in Kundry wirft ein zwiespaltiges Licht auf den normalerweise positiv
interpretierten PARSIFAL-SchluB3, der neue Konig stellt die alte Ordnung wieder
her, der Gral spendet wieder seine Kraft. Doch dem ist nicht so, der Fortbestand
der Gralsburg und ihrer Armee ist nicht gesichert. Auch die am Schlu einge-
setzte Taube bringt keine positive Wendung, sie bleibt ein Theatergerit aus
Pappe. Ihre Erlosung, ihre Heilsbotschaft gehort in den Fundus.

Die Wiedererstarkung der Gralsarmee und die Ubernahme von Kampfauftri-
gen zur volligen Vernichtung des Islam finden nicht statt. Was viele Interpreten
als »prifaschistische Privatreligion« Wagners und seines Clans sehen, sieht auf
der Biihne so aus: Ein zerschundener, mit einem Drecklappen umwickelter,
miider »Held« mischt sich unerkannt unter die revoltierenden, verhungernden
Mannschaften der Gralsarmee, so sagt der Text, selten dessen Inszenie-
rung.

Der PARSIFAL-SchluB ist kurz und hart. Uberdeutlich kennzeichnet er die Dis-
krepanz zwischen Wagner und Bach, der im groBen BaB-Rezitativ der MAT-
THAUS-PASSION mit der Erscheinung der Taube in den SchluB, in die
Grablegung tuberleitet:

Am Abend, da es kiihle war,

Ward Adams Fallen offenbar.

Am Abend driicket ihn der Heiland nieder,
Am Abend kam die Taube wieder

Und trug ein Olblatt in dem Munde.

O, schone Zeit! O Abendstunde!

Der Friedensschluf3 ist nun mit Gott gemacht,
Denn Jesus hat sein Kreuz vollbracht.

Sein Leichnam kommt zur Ruh.

Ach, liebe Seele, bitte du,

Geh, lasse dir den toten Jesum schenken,
O heilsames, o kostlichs Angedenken!

16



Die herabschwebende Taube kiindigt die Gegenbewegung, die Auferstehung
Christi an. Zunichst aber sagt der Evangelist nach Baf3-Rezitativ und Arie: Und
Joseph nahm den Leib und wickelte ihn in ein rein Leinwand und legte ihn in sein
eigen neu Grab, welches er hatte lassen in einen Fels hauen, und wilzte einen
groBBen Stein vor die Tiir des Grabes und ging davon.

Es ist jener Joseph von Arimathia, der Speer und Kelch an sich nimmt, mit ihnen
im Gepick nach Europa flieht, auf der Bergfeste Montsegur Anfiihrer und
Priester der Katharer wird. Damit beginnt die Geschichte der Gralsritter, der
sich Wagner in der 1. Textfassung verpflichtet fiihlt, sich jedoch in den spite-
ren 3 Fassungen der Romisch-katholischen Kirche anschlieBt, die die Katharer
vernichtete. 1. Fassung 1865, 2.Fassung 1877, Dichtung 1877, Partiturtext
1883.

Goethe und Wagner versuchen einerseits, die Errungenschaften Shakespeares
erneut zu beleben, sie auszubauen, andererseits stecken sie tief im antiken Gips,
sodaB sich eine Neubelebung des Chores nicht ergibt. Ihre Rettung scheint das
Individuum, der méinnliche Held zu sein.

Mit Faust und Parsifal gelingt es nachhaltig, die deutsche Variante zu charakteri-
sieren. Dieses Zwillingspaar, das zunidchst unmdoglich scheint, aber engstens
zusammengehort, ist einander das Spiegelbild, dem in den WABERN die Masse,
die briillende, keuchende, stammelnde, stotternde, vertierte Masse gegeniiber-
steht. Diese Masse ist Ergebnis der von Faust und Parsifal praktizierten Positio-
nen, Masse ist ihr Operationsfeld, ihr Ausschuf, ihr Unschlitt.

Faust steht im OSTERSPAZIERGANG den von ihm und seinem Vater Verkriip-
pelten gegeniiber, sie huldigen ihrem Doktor, zwingen ihn, die verpfuschte Droge
zu saufen, die er ihnen frither verabreicht hat. Die Droge tut ihre Wirkung, Ekel
ibermannt ihn, er ist der Sohn eines Morders.

In FAUST 1 sticht Faust Valentin, Margarethes Bruder, vor den sich sammelnden
Biirgern ab, es ist ein Vergniigen, ein stets besoffenes Schwein hinzurichten, ei-
nen verluderten Soldaten, der aus dem Chor ausschert. Indirekt dankt ihm die
Masse.

Parsifal totet ohne Widerspruch die zu Klingsor iibergelaufenen Gralsritter, mo-
gen ihre Frauen, die Blumenmidchen noch so schreien. Hier manifestiert sich
Herrschaftsanspruch. Parsifal totet zunichst die méannliche Besatzung, danach
alle. Nur Kundry rettet sich lddiert, doch im Stiickverlauf ist sie geschlagen,
bringt nur noch ihr: Dienen ... Dienen! heraus.

Aus der Revolution von 1848/49, aus den Barrikaden und Gefechten steigen Wag-
ners Figuren, bilden selbst ein Bollwerk. Die Positionen der Klassiker gehen in
Masse unter, ihre Helden werden zu einsamen, verzerrten, lacherlichen Figuren.

17



Wagner dagegen maistet seine Figuren zu Riesen und Heldenweibern, mit dem
Blut der Straenpflaster.

Einsam und riesig steht Juno in Goethes Zimmer am Frauenplan mit Aussicht auf
ein DDR-konzipiertes Schei3- und Pihaus, damit die Weimar-Touristen vor ih-
rem Gott Goethe hinscheiflen konnen. Umgeben von einigen Griinzeugpappeln.
Auch die beiden antiken Jiinglinge, die in seinem Treppenhaus den Eintretenden
begriiBen, haben kein Feuer mehr, ihre Fackeln sind erloschen.

Individuum und Chor

Individuelle Drogeneinnahme ist sanktioniert. Die Verachtung trifft den Tablet-
tensiichtigen, den Alkoholsiichtigen, jeden, der etwas alleine tut, sich dadurch
von anderen abschottet, die in Gemeinschaft Konsumierenden sind ihm gegen-
iiber angesehen, bessergestellt. Rituelle Drogeneinnahme ist von jeher mit einer
hoherwertigen Gesellschaftszugehorigkeit verbunden. Den Wert der Droge be-
stimmt der Chor ihrer Konsumenten. So entsteht die Hierarchie der Drogen
untereinander. Drogenproduktion, Verteilung und Genuf3 schotten sich rituell
gegen die AuBenwelt ab. Zum Drogenbezug muf stets eine Chor-Mitgliedschaft
nachgewiesen werden, die zum Erhandeln der Droge berechtigt.

Drogeneinnahme und Chor-Bildung gehéren zusammen, bedingen einander. Be-
stes Beispiel der Park vor dem Schauspiel Frankfurt, unter der Schillerbronze der
Chor der Siichtigen, der Stoff-Suchenden, der opferproduzierenden Polizei, der
Getrieztwerdenden, der im Parkstiick zwischen Alter Oper und Schauspiel von
der Polizei hin und her Gejagten, die Aufgeriebenwerdenden, so bildet, rekru-
tiert sich Chor heute, so beschreiben ihn die antiken Autoren vor den Toren der
Paliste. So drang man in Stasizentralen ein, so stehen afrikanische Fliichtlinge vor
europdischen Betreuern.

Hohepunkt des Konflikts, der der Frankfurter Parkbereinigung vorausging, die
Wiederer6ffnung der Frankfurter Oper mit einem verspiteten Biifett, an dem die
eh Satten nicht einmal nippten und zu dem einige der nicht eingeladenen Bau-
arbeiter ungebeten erschienen. Am Ende stand dieses Riesenbiifett fast unange-
rihrt da und kam komplett in die Tonne, wihrend 75 Meter von diesem
Schauplatz die eh Hungrigen im Park lungerten, zu denen man diese Platten hitte
hinaustragen, noch besser, die man hatte hereinholen konnen. Dieser Konflikt,
Wand an Wand, Riicken an Ricken, der uns bei den Autoren als »Konstruktion«
stort, den wir gern auflosen, ertriglicher wollen, dieser geradezu primitive Kon-
flikt hat fiir den Chor Folgen. In Frankfurt die, dal3 die Stadt, ihre Repridsentan-
ten, die von sich iiberzeugt sind, da sie die Stadt ausmachen, gegen das
»Parkgesindel« Polizei einsetzen, es aus dem Stadtzentrum verjagen.

Die antike Tragddie definiert den Zusammenbruch des »Staats«, den Zusammen-
bruch der »Bevolkerung«, unter der alle handelnden Figuren zu verstehen sind,
beschreibt, wie sie den von aufen auf sie eindringenden Belastungen nicht mehr
standhilt und bricht. Zugehorigkeit und gegenseitige Verantwortung sind aufge-

18



geben, sind als schnell abzulegende Kennzeichen nur noch belastend. Das Indi-
viduum erleidet diesen Verlust in der Szene VOR DEM PALAST: Petrus aber saf3
drauBen im Palast*, und es trat zu ihm eine Magd und sprach: Dieser war auch mit
dem Jesu von Nazareth. Und er leugnete und schwur ab: Ich kenne des Menschen
nicht. Und alsbald krihete der Hahn. Da dachte Petrus an die Worte Jesu, der da
zu ihm sagte: Ehe der Hahn krahen wird, wirst du mich dreimal verleugnen, und
ging heraus und weinete bitterlich.

Die Spaltung der antik formulierten Chor-Zusammengehorigkeit ermoglicht das
Abdriften der Demokratie. Dieser Vorgang prégt die Tragddien von Aischylos,
Sophokles und Euripides.

Die Zerreispannung artikuliert sich heute in Radikalen-Aufmérschen, die ldngst
programmiert, lingst vorbereitet sind. Wieder hat sich eine Triebkraft dieser
»Proleten der StraBe« versichert, damit Dreckarbeit gemacht wird, wiahrend die
Auftraggeber abgeschottet ihre Droge genie3en.

Der Chor, der sich im Zusammenschluf nach innen festigt, festigt sich genauso in
seiner Abwehr gegeniiber Storungen des Drogenkonsums, indem der Aggressor
ausgeschaltet wird. Ist sich der Chor der gemeinsamen Drogeneinnahme sicher,
der Einhaltung der verabredeten Riten, wendet er sich um so ungestiimer, auf-
opfernder gegen seine Feinde, ist der Einsatz des Lebens fiir den Weiterbestand
der Gemeinschaft und ihrer Drogeneinnahme nicht nur selbstverstandlich, son-
dern Hohepunkt und Sinn individuellen Lebens, selbst wenn es die Beendigung
der eigenen Existenz beinhaltet.

Blut

In den beiden GRALS-Szenen des PARSIFAL zelebriert Wagner Drogenein-
nahme in Gruppe. So wie vor Jahren die Leute im Urwaldcamp ihre Droge
einnahmen und starben. Wie ein geméhtes Feld lagen die Leichen, noch mit dem
Glas in der Hand, ein weiBlicher Rest, Fliegen auf schwarzen Gesichtern.

Um die Droge konzentriert sich die gesamte Gralswelt, alles andere ist Beiwerk.
Fir ihren Konsum steht nur beschriankte Zeit zur Verfiigung. Wagners Vorbild fir
alle Trankeinnahmen ist Goethe, wobei er seinen Werken die speziellen Wirkun-
gen separat zuweist, die Goethe, in FAUST 1, den Konsum seiner Titelfigur von
Szene zu Szene steigernd, zusammenbraut:

1. Sterbedroge STUDIERZIMMER

2. Adorationsdroge OSTERSPAZIERGANG und AUERBACHS KELLER

3. Potenzdroge/Jugenddroge HEXENKUCHE

4. Naturdroge WALD UND HOHLE

Zusitzlich erhilt Margarethe in MARTHENS GARTEN von Faust die Sterbe-
droge fiir ihre Mutter, in DOM verlangt sie die Potenzdroge.

* Petrus sitzt im Vorhof des Palastes, Elektra an den Stufen zu ihm.

19



Faust erlebt die Drogenwirkung hintereinander in STUDIERZIMMER und
OSTERSPAZIERGANG, sodaB3 nach dem 2. Rausch notgedrungen der Teufel
kommen mufB. Seine Vision eines Pudels, der ihn zunichst mit Feuerschweif auf
dem Feld umkreist, spéter riesig hinter dem Ofen hervorkriecht, ist eng mit dem
Phiole-Monolog verkniipft. Angesichts des Gifts erkennt Faust:

Ein Feuerwagen schwebt auf leichten Schwingen,
An mich heran! Ich fiihle mich bereit,

Auf neuer Bahn den Ather zu durchdringen.

Zu neuen Sphiéren reiner Tatigkeit.

Danach hat Mephisto nichts Eiligeres zu tun, als Faust wieder zum Trinken zu
bringen, folglich schlieBen sich AUERBACHS KELLER und HEXENKUCHE
an.

Wihrend FAUST 1 die Drogeneinnahme der jeweiligen Szene zuordnet, verzich-
tet FAUST 2 auf eine zentrale Drogeneinnahme, versetzt stattdessen seinen
Helden in unterschiedliche Welten, Rausch-, Ddmmer-, Traumzustinde, die
Wagner ebenso iibernimmt. Bei Goethe fehlt eine zentrale Trankeinnahme, man
muf aber feststellen, daf zunéchst das Geld, spéter der Krieg die Droge bzw. ihre
Entsprechung ist.

Dient Goethes Drogenwirkung dem Individuum, steigert dessen Wahrnehmung

und Bedrohung, ebnet Wagner diese fiir seinen sich abschottenden Clan ein, 148t

nur die von ihm gewiinschte Interpretation zu:

1. Unverwundbarkeit, stindige Lebenserneuerung

2. Auserwiahltsein, Kastendenken, Elitetruppe

3. Potenzvermehrung zur eigenen Niederhaltung, Potenzvermehrung zum Kampf
gegen andere

4. Okoidee bei gleichzeitiger Vernichtung anderer Kulturen

Kannibalen oder Vegetarier

Aus den Jesu Blut und Jesu Fleisch essenden Rittern werden durch den von
Amfortas angeordneten Verschluf3 des Grals gezwungenermafen Vegetarier. Sie
protestieren gegen ihr unverschuldetes Vegetarierdasein und erleiden den Blut-
entzug, das Vorenthalten des Leibes Christi als verheerende Degradierung.
Kréauter und Wurzeln findet ein jeder sich selbst, wir lerntens im Walde vom Tier,
jammert im 3. Aufzug Gurnemanz den marodierenden Parsifal an, die heilge
Speisung bleibt uns nun versagt, gemeine Atzung muf3 uns nihren, darob ver-
siegte unsrer Helden Kraft.

Die Gralsgemeinschaft zwingt den Konig, die Einnahme von Blut zu erlauben
und anzuordnen, doch dieser weigert sich bis zum Schluf3. Der Bluthunger ist so
grol3, dal die Rebellierenden eher den Zusammenbruch der Gralsgemeinschaft
hinnehmen, als noch langer nicht vom Leib Christi zu essen.

20



