
Patrick Becker

Jenseits von Fundamentalismus
und Beliebigkeit

Zu einem christlichen Wahrheitsverständnis
in der (post-)modernen Gesellschaft



Dem Institut für Fundamentaltheologie der
Ludwig-Maximilians-Universität München gewidmet

Heinrich Döring, der mich die Freiheit des Denkens lehrte;
Armin Kreiner, der mich stringentes Denken lehrte;

Perry Schmidt-Leukel, der mich konsequentes Denken lehrte;
Claude Ozankom, der mich kulturelle Vielfalt im Denken lehrte;

Alexander Loichinger, der mich beim Denken begleitete.

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2017
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg

Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-37659-7



Inhalt

Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

1. Die (Theologie der) Wahrheitsfrage . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17

1.1 Kulturrelativismus bei Pilatus? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19
Zur Komposition der johanneischen Gerichtsszene . . . . . . . . 19
Zum johanneischen Wahrheitsverständnis . . . . . . . . . . . . . . 25
Die Vielschichtigkeit der johanneischen Gerichtsszene . . . . . 31

1.2 Eine literarische Verarbeitung: Bulgakows „Der Meister und
Margarita“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 34
Das Wahrheitsmotiv . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35
Die Protagonisten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 37
Wahrhaftigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42

1.3 Die philosophische Wahrheits-Debatte . . . . . . . . . . . . . . . . 45
Blackburns Gegenüberstellung ‚dogmatischer‘ und ‚relativisti-
scher‘ Argumentationsmuster . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
Eine notwendige Relativierung der Blackburn’schen Gegen-
überstellung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50

1.4 Soziale Bedingungen für das Wahrheitsverständnis . . . . . . . . 55

1.5 Was meint Postmoderne? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 62

2. Die Wahrheitsfrage am Beginn der europäischen Philosophiegeschichte 68

2.1 Der Beginn der philosophischen Skepsis . . . . . . . . . . . . . . . 68

2.2 Platons Weg zur sicheren Erkenntnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
‚Wissen‘ contra ‚Meinung‘ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72
Lernen als Anamnesis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 77

2.3 „Fußnoten“ innerhalb der Antike zu Platon . . . . . . . . . . . . . 80
Die Skepsis bei Sextus Empiricus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 81
Die Gegenentwicklung im Neuplatonismus . . . . . . . . . . . . . 88

2.4 Zum Menschenbild hinter der antiken Wahrheitsdebatte . . . . 91

5



3. Fundamentalismus in der Religion? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

3.1 Athen versus Jerusalem? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99

3.2 Veränderungen im Wahrheitsverständnis? . . . . . . . . . . . . . . 107
‚Wahrheit‘ bei Aurelius Augustinus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 110
Von Augustinus zur Scholastik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 124
‚Wahrheit‘ bei Thomas von Aquin . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127

3.3 Der Streit um die Moderne in der katholischen Kirche . . . . . 136
Modernismus als Ideologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 137
Der Neo-Thomismus als katholisches Bollwerk . . . . . . . . . . 144

3.4 Fundamentalismus als Reaktion auf die Moderne . . . . . . . . . 151
Eine Phänomen- und Begriffsbestimmung . . . . . . . . . . . . . . 153
Fundamentalismus in der katholischen Kirche?
Ein Zwischenfazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 163

4. Beliebigkeit in der heutigen Philosophie? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 174

4.1 Friedrich Nietzsche und die Metaphysikkritik . . . . . . . . . . . 176
Ein biographischer Zugang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 178
Positivistische Phase . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 184
Nietzsches Wahrheitsverständnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 188
Søren Kierkegaards Wahrheitsverständnis . . . . . . . . . . . . . . 193

4.2 Ludwig Wittgenstein und die Wende zur Sprache . . . . . . . . . 197
Die Abbildtheorie im „Tractatus“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 198
Die Sprachspieltheorie in den „Philosophischen Unter-
suchungen“ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 204

4.3 Pragmatismus als Grundhaltung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 210
Charles Sanders Peirce und die pragmatische Maxime . . . . . 210
Partikularität bei William James . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 215
John Deweys soziale Orientierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 219

4.4 Jean-François Lyotard und das Ende der Metaerzählungen . . 223
Vom Meta-Diskurs zur Zwischen-Reflexion . . . . . . . . . . . . 223
Zur Bestimmung der Postmoderne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229
Wolfgang Welsch und die Pluralität . . . . . . . . . . . . . . . . . . 233

4.5 Richard Rorty und die Beliebigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 236
Wissenschaftstheorie als Thema . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 237
Verzicht auf den Wahrheits-Begriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 240
Moralische Beliebigkeit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 245
Ein Zwischenfazit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 252

6 Inhalt



5. Eine Frage des Weltbildes? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 255

5.1 Die Wahrheitsfrage als Basis für eine theologische Lager-
bildung? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 257
Das Anliegen der „Radical Orthodoxy“ . . . . . . . . . . . . . . . 258
Liberale und konservative Ausrichtungen in den USA . . . . . . 266
Das Gegenüber zweier Konzilshermeneutiken . . . . . . . . . . . 274

5.2 Der postmoderne Wahrheitsanspruch . . . . . . . . . . . . . . . . . 282
Hilary Putnams „interner Realismus“ . . . . . . . . . . . . . . . . . 283
Gianni Vattimos Verknüpfung mit dem christlichen
Gottesbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 289
Zum Relativismus-Begriff . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 297

5.3 Christliche Anschlussfähigkeit? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 310
Unterscheidung von Transzendenz und Immanenz . . . . . . . . 310
Immanente Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 318
Das pragmatische Wahrheitskriterium in der Theologie . . . . 322

5.4 Berechtigtes Gegeneinander? Ein Fazit . . . . . . . . . . . . . . . . 330

6. Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

6.1 Quellen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 337

6.2 Diskussionsbeiträge . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 342

Personenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 375

7Inhalt





Einleitung

In einem Kommentar für den Fokus erklärt der Journalist Alexander
Kissler, dass in der katholischen Kirche „momentan ein Schisma (…)
wahrscheinlicher als eine Einigung“1 sei. Er beklagt darin, dass die ka-
tholische Kirche zwischen einer romtreuen und einer romkritischen Frak-
tion zerrissen sei. Erstere halte an der Tradition, den Dogmen und der
Glaubenslehre fest, letztere fordere die Demokratisierung der Kirche
und unterstütze die Säkularisierung der Gesellschaft.

Kissler ist nicht der einzige, der mit drastischen Worten eine Polari-
sierung in der katholischen Kirche beschreibt. In der „Frankfurter
Rundschau“ spricht der Journalist Joachim Frank im Kontext des
Streits um den Um- und Neubau des Limburger Bischofssitzes 2014
von einem „kirchlichen Lagerkrieg“2. Rudolf Neumaier analysiert in
der „Süddeutschen Zeitung“, dass hinter dieser Auseinandersetzung
tief gehende Brüche in der grundsätzlichen Weltanschauung und dem
Kirchenverständnis liegen: „Immer wenn Bischöfe in die Kritik geraten,
prallen zwei Welten aufeinander“3, stellt er fest und behauptet weiter,
dass im Klerus der katholischen Kirche ein vormodernes Hierarchiever-
ständnis vorherrsche, das mit demokratischen Vorstellungen der Gesell-
schaft nicht kompatibel sei. Zwischen Neumaiers und Kisslers Beschrei-
bungen bestehen durchaus Konvergenzen, obwohl beide alleine durch
ihre Sprachwahl zeigen, dass sie selbst mit der jeweils anderen Partei
sympathisieren.

Die Gegenüberstellung wird demnach auf beiden Seiten gesehen, und
zwar auch innerhalb der Kirche auf der Leitungsebene. So beschreibt der
Dogmatiker und Bischof von Passau, Stefan Oster, eine Lagerbildung, die
„in der Kirche an allen Seiten voranschreite“4. Er beklagt „eine auf
Machtkategorien und schlichte politische Gut-Böse-Kategorien be-

1 Alexander Kissler im Beitrag „Spalten sich die Katholiken?“ im Fokus vom 11. Juni
2011.
2 Joachim Frank im Leitartikel der Frankfurter Rundschau vom 17. Februar 2014.
3 Rudolf Neumaier im Beitrag „Auf diese Steine können Sie bauen“ in der Süddeut-
schen Zeitung Nr. 238 vom 15. Oktober 2013, 11.
4 So im Rahmen eines Facebook-Posts von 2015, dokumentiert bei: Resing, Gegen die
Polarisierung, 165.

9



schränkte Gefechtsaufstellung, die dann selbstgefällige, destruktive und
geradezu unernsthafte Züge trägt“5.

Der Sozialethiker Elmar Nass sieht „gefährliche Spaltungen“, die nicht
vor den Konfessionen Halt machen. „Konservative oder moderne Katho-
liken und Protestanten sind einander oft näher als dem jeweils anderen La-
ger in der eigenen Kirche“6, schreibt er. Ein Dauerthema, an dem sich die
Parteien konfessionsübergreifend scheiden, stellt die Sexualmoral dar. So
sieht der Journalist Matthias Drobinski eine reflexhafte, d. h. „unwillkür-
liche, rasche und immer gleiche Reaktion“7 von konservativen Katholi-
ken, die auf den Wunsch nach Segnung homosexueller Paare (im konkre-
ten Fall von Seiten des Zentralkomitees der deutschen Katholiken) mit
einem Sturm der Entrüstung reagierten, der Sodom und Gomorra ausrufe.

Auch dieses Problem wird in höchsten innerkirchlichen Ebenen gese-
hen: So warnt Papst Franziskus in einer Rede zum Abschluss der Synode
zu Ehe, Familie und Sexualität im Oktober 2014 vor dem Gegeneinander
von traditionalistischen und progressiven Denkmustern.8 Die Ergebnisse
der Synode und das nachsynodale Apostolische Schreiben „Amoris laeti-
tia“ zeigen diese Spannungen und werden aktuell in der Theologie ent-
sprechend heiß diskutiert.9

Auch die anglikanische Kirche ist schon seit Jahren über den Umgang
mit Homosexuellen zerstritten, die im englischen Mutterland den Weg
zum Bischofsamt gefunden haben, was dort und außerhalb Englands
auf heftigen Widerstand trifft. Die Entscheidung der US-amerikanischen
Episkopalkirche im Juni 2015, gleichgeschlechtliche Paare zu trauen, hat
zu einem zumindest vorübergehenden Ausschluss aus den Entscheidungs-
prozessen der anglikanischen Kirchengemeinschaft geführt.10

Eine Arbeitshilfe zur Familie, die die Evangelische Kirche in Deutsch-
land 2013 publizierte, eröffnete die gleiche Diskussion um die Veränder-
barkeit und Zeitbedingtheit der kirchlichen Position zur Ehe wie in der
katholischen Kirche.11 Grundlegende Kritik erhielt die evangelische Kir-

5 Ebd.
6 Beide Zitate: Elmar Nass im BKU-Journal 4/2016, 15.
7 Matthias Drobinski in der Süddeutschen Zeitung Nr. 111 vom 16./17. Mai 2015, 4.
8 Dokumentiert in der Süddeutschen Zeitung Nr. 241 vom 20. Oktober 2014, 1.
9 Die Diskussion wird geführt in: Goertz/Witting, Amoris laetitia. Wendepunkt für die
Moraltheologie?; die Herder Korrespondenz dokumentiert eine Reihe von Positionen,
so etwa von Rainer Bucher (6/2016, 15–16) oder Magnus Striet (2/2017, 13–16).
10 Dokumentiert von Benjamin Leven in der Herder Korrespondenz 2/2016, 1.
11 Dokumentiert in der Süddeutschen Zeitung Nr. 155 vom 8. Juli 2013, 1.

Einleitung10



che in Deutschland zu ihrem Impulspapier „Kirche der Freiheit. Perspek-
tiven für die evangelische Kirche im 21. Jahrhundert“, mit dem sie einen
langjährigen Reformprozess startete. Aus ihren eigenen Reihen kam der
Vorwurf, dass sie sich an den Zeitgeist angebiedert habe. Damit ist eine
Kategorie benannt, die in vielen Debatten bedient wird und den Relati-
vismusvorwürfen von Papst Benedikt ähnelt. Sie verdeutlicht, dass es
nicht nur um konkrete Fragen der Sexualmoral oder um einzelne bischöf-
liche Baufinanzierungen geht. Andernfalls wäre die Härte der Auseinan-
dersetzung und die Polarisierung in den Debatten nicht zu erklären.

Oster hat sicherlich damit Recht, vorherrschende Machtansprüche zu
thematisieren. Er hinterfragt nicht zuletzt auch seine eigene, mit starken
Machtmechanismen ausgestattete bischöfliche Position. Hinter Macht-
ansprüchen steht allerdings schon eine inhaltliche Positionierung, die ers-
tens festlegt, was durchgesetzt werden soll, und die sie zweitens über-
haupt erst legitimiert. Im Zentrum und Hintergrund aller genannten
Auseinandersetzungen scheint mir daher eine andere, nämlich die von
Kissler benannte Frage nach dem Umgang mit der Tradition zu stehen.

Inwieweit können sich die Kirchen reformieren und moderne Demo-
kratisierungsvorstellungen übernehmen? Inwieweit muss die kirchliche
Sexualethik aktualisiert werden? Kann die christliche Botschaft an den
Zeitgeist angepasst werden? Sollte nicht eher von einer zeit-übergreifen-
den Botschaft gesprochen werden, bei der nur jeweils die Verpackung,
also die Form der Verkündigung, den Umständen entsprechend geändert
werden muss? Oder bleibt die Botschaft immer nur innerweltlich inner-
halb einer jeweiligen Zeit aussagbar und damit verständlich? Ist die Bot-
schaft innerweltlich eindeutig zu haben, ohne dass sie zwangsläufig
durch die jeweiligen Umstände kontaminiert ist? Erfolgt der Zugang zur
Botschaft Gottes, zum Glauben an sie durch das Ergreifen einer über-
weltlichen Wahrheit, oder nur in der Annahme von innerweltlich ver-
strickten Wahrheiten, die wir so aber gerade nicht zu einer letzten Wahr-
heit bündeln können?

Ich vermute, dass die meisten Leserinnen und Leser, zumindest theo-
logisch oder philosophisch vorgebildete, die genannten Fragen für sich
schon beim Lesen beantwortet haben. Die Fragen konstituieren nämlich
Grundpositionen im Wahrheitsverständnis, denen man sich nicht entzie-
hen kann. Sie lassen sich ausbauen, sodass sie nicht nur in den kirchlich-
religiösen Kontext passen, sondern jeden Menschen betreffen. Es geht
um die Frage, ob man an die eine Wahrheit glaubt, der man im Leben
folgt, oder ob man von einer Pluralität von Wahrheiten ausgeht, die in-

Einleitung 11



nerhalb der Welt – und damit auch von den Kirchen – unhintergehbar ist.
Entsprechend der Positionierung in dieser Frage wird die Wertschätzung
von Vielfalt ausfallen: Sieht man nur einen Weg, der für die Menschheit
der richtige ist, oder sieht man viele verschiedene kulturgebundene We-
ge? Schätzt man Pluralität als positiv ein oder sucht man Eindeutigkeit?
Da diese Fragen in der heutigen, plural-unübersichtlichen Welt zentral
für die eigene Lebensführung geworden sind, sind sie gerade für Religi-
onsgemeinschaften, die eine grundlegende Orientierung geben wollen,
konfliktträchtig.

Sicherlich gehören Konflikte, und zwar auch unschöne Konflikte,
zum Wesen der (irdischen) Kirche und stellen daher ein die Zeiten über-
dauerndes, in der Sündhaftigkeit des Menschen grundgelegtes Phänomen
dar. Die Ausgangshypothese dieser Arbeit ist, dass allerdings die Konflik-
te, die zur Zeit in den und auch zwischen den verschiedenen christlichen
Konfessionen weltweit aufbrechen, von einer besonderen Dynamik ange-
trieben, überlagert oder zumindest befeuert werden, die ihren Ausgangs-
punkt vor über 100 Jahren in der Modernismuskrise nahm.

Wenn aktuell um eine neue Gestalt der vatikanischen Kurie gerungen
wird und dabei Kurienkardinal Müller, als Vorsitzender der Glaubenskon-
gregation einer der mächtigsten Männer der katholischen Kirche, im Fe-
bruar 2015 gegen eine Stärkung der lokalen Bischofskonferenzen und für
einen starken Zentralismus, gegen eine Rücknahme klerikaler Ansprüche
und für die Vergabe kurialer Vorsitze nur an geweihte Bischöfe votiert12,
dann mag man dahinter lediglich ein Machtgezänk eines einzelnen Kleri-
kers aus vergangenen Zeiten sehen. Wenn von engagierten Laien kontinu-
ierlich für eine andere Sexualmoral, für das Frauenpriestertum und für die
Mitbestimmung bei Bischofsernennungen eingetreten wird, dann kann
man auch dahinter lediglich einen Machtinstinkt von Personen ohne
hauptamtliche Verantwortung sehen, die mit der Anbiederung an den
Zeitgeist und damit Sympathiewerten in Bevölkerungsmassen arbeiten.

Wer dagegen die Großzügigkeit und Herzlichkeit Kardinal Müllers
und die spirituelle Tiefe und Ehrlichkeit der entsprechenden Laienvertre-
ter etwa von „Wir sind Kirche“ erlebt hat, wird derartige Urteile nicht so
schnell fällen. Sie werden der Sache nämlich ganz und gar nicht gerecht:
Es geht um mehr, es geht um eine Grundsatzentscheidung, die die eigene
existenzielle Ausrichtung umfasst. Ich behaupte, dass die Auseinander-
setzungen, die sich aktuell in vielen und zwischen vielen christlichen

12 Dokumentiert in der Süddeutschen Zeitung Nr. 36 vom 13. Februar 2015, 8.

Einleitung12



Konfessionen zeigen, im Kern auch (sicherlich nicht nur, aber eben: auch)
eine philosophische Grundbestimmung betreffen, nämlich das Wahr-
heitsverständnis.

Auch die so deutlich unterschiedliche Amtsführung der beiden aktu-
ellen Päpste, Benedikt XVI. und seines Nachfolgers Franziskus, stellt
nicht nur eine Stilfrage dar. Sie ist von einem anderen Umgang mit der
Welt gekennzeichnet, von der vorsichtigen Zurückhaltung auf der einen
Seite, die Entweltlichung predigt und vor dem Zeitgeist warnt, und von
dem aktiven Zugehen, das der Glaubenspraxis zentralen Wert einräumt
und dabei auch bereit ist, die eine oder andere Vorgabe des Protokolls,
Kirchenrechts oder der Tradition zu ignorieren. Wenn Benedikt der mo-
dernen Grundhaltung attestiert, ihr liege die „falsche Demut, die dem
Menschen die Wahrheitsfähigkeit abspricht, und der falsche Hochmut,
mit dem er sich über die Dinge, über die Wahrheit selber stellt“13, zu-
grunde, weist er direkt auf die entscheidende Frage nach dem Wahrheits-
verständnis hin. Sein Befund ist allerdings nicht eindeutig, sondern auch
umkehrbar: So kann man zurückfragen, warum er bei seinem Deutsch-
landbesuch 2011 zwar über die Wahrheit dozierte, aber kaum Zeit für
das eigene Zuhören ließ.14 Könnte hier nicht genauso der Vorwurf lau-
ten, dass dieses Verhalten (und damit: sein Verhältnis zur Wahrheit) ein
falsches Verständnis von Demut und damit Hochmut zeige?

Mit Benedikts Frage und dieser Gegenfrage zeigt sich erneut deutlich
die Polarisierung, die die Ausgangsproblematik der vorliegenden Arbeit
darstellt. Die erste Hypothese dieser Arbeit ist es, dass diese Polarisierung
auf zwei gegenüberstellbaren Wahrheitsverständnissen basiert, die sich in
konkreten Themen, konkreten Situationen und ganzen Lebensentwürfen
zeigt. Daher ist sie religiös aufgeladen. Zugleich glaube ich – das ist die
zweite zentrale Hypothese dieser Arbeit –, dass beide Grundpositionen in
der Wahrheitsfrage christlich anschlussfähig sind. Ich möchte mit dieser
Arbeit also zeigen, dass es (1.) zwei zentrale Optionen in der Wahrheits-
frage gibt, dass diese (2.) in der europäischen Philosophiegeschichte
beide ihren Ort haben, dass (3.) auch in der Geschichte des Christentums
beide ergriffen wurden und sich als tragfähig erweisen konnten und dass
(4.) aktuelle innerkirchliche Konflikte besser verstehbar werden, wenn
im Hintergrund die Wahrheitsfrage und dabei die Positionierung bei ei-
ner der beiden Optionen gesehen wird.

13 Ratzinger, Einheit des Glaubens, 4.
14 Schmiedl, Dialogprozess, 33 f.

Einleitung 13



Die zweite Hypothese impliziert, dass ich eine Metaebene für möglich
halte, von der aus Wahrheitskonzepte analysiert werden können. Da
Wahrheitskonzepte selbst schon eine Metaebene darstellen, nehme ich
in dieser Arbeit eine Meta-Metaebene ein, die ich als Beobachterperspek-
tive verstanden wissen möchte. Diese steht unter dem Problem, dass auch
auf ihr mit den Werkzeugen gearbeitet werden muss, die ein bestimmtes
Wahrheitskonzept eigentlich erst zur Verfügung stellen müsste. Es ergibt
sich hier also eine logisch nicht auflösbare Verstrickung. Allerdings steht
mein Anliegen in guter Tradition, wie ich mit einem Gang durch Auszüge
der europäischen Philosophiegeschichte zeigen werde.

In den philosophiegeschichtlichen Ausführungen werde ich mich auf
die Wahrheitsfrage fokussieren, indem ich prototypisch zwei Wahrheits-
konzepte unterscheide und als Analysewerkzeuge anwende. Dieses Ana-
lysewerkzeug werde ich im ersten Kapitel dieser Arbeit zunächst biblisch-
theologisch entwickeln und dann philosophisch strukturieren. Im
Anschluss werde ich im zweiten Kapitel in die Philosophiegeschichte ein-
steigen, indem ich anhand ausgewählter Konzepte und Personen die De-
batte der Antike um die beiden Wahrheitspositionen vorstelle. Damit
kann ich zeigen, dass erstens bereits in der Antike die Meta-Debatte um
Wahrheitskonzepte geführt wurde und dass sich zweitens eines der bei-
den Wahrheitskonzepte als Mehrheitsposition durchsetzte und so im
Christentum wirkmächtig wurde. Dies belege ich im dritten Kapitel an-
hand ausgewählter Positionen aus der christlichen Philosophie des Mit-
telalters. So wird gleichzeitig deutlich, dass dieses Wahrheitskonzept
christlicherseits sinnvoll vertreten wurde. Ich werde dazu die Vorbehalte
angehen, die gegen es bestehen und sich im Fundamentalismusverdacht
und im Vorwurf der Anpassung an den Hellenismus zuspitzen lassen.
Im vierten Kapitel unternehme ich einen zeitlichen Sprung in die Moder-
ne, in der sich das andere Wahrheitsverständnis gesellschaftlich breit
durchsetzte. Hier sehe ich den Ursprung auch der heutigen Auseinander-
setzungen, die vom Gegeneinander der beiden Wahrheitskonzepte ge-
prägt sind. Während ich im vierten Kapitel die innere Logik dieser Posi-
tion darstelle und sie so auf einen Nenner bringe, den ich mit dem Label
„postmodern“ versehe, führe ich im fünften Kapitel die Debatte, inwie-
fern sie christlich anschlussfähig ist. Diese Frage ist in einem eigenen Ka-
pitel zu behandeln, weil die philosophische Debatte bisher (und so auch
in meinem vierten Kapitel) vor allem im Gegenüber zur Theologie ge-
führt worden ist. Im fünften Kapitel werden dagegen auch und insbeson-
dere theologische Themen und Positionen aufgegriffen. Ich möchte dort

Einleitung14



nicht nur belegen, dass postmodernen Philosophien eine Anschluss-
fähigkeit zur christlichen Theologie besitzen, sondern auch meine These
begründen, dass viele aktuelle allgemein religiöse und innerkirchliche
Auseinandersetzungen besser verstehbar sind, wenn das Wahrheitsver-
ständnis in den Blick genommen wird. Dies zeige ich, indem ich drei
aktuelle Debatten unter Maßgabe des Werkzeugs dieser Arbeit, der Tren-
nung in zwei Wahrheitspositionen, analysiere.

Diese drei Beispiele werden belegen, dass die Problemlage, die dieser
Arbeit zugrunde liegt, international und konfessionsübergreifend be-
steht. Daher haben auch die meisten Kapitel eine internationale und in-
terkonfessionelle Ausrichtung. Einige Themen sind weltweit relevant
(etwa der Fundamentalismus), bei den meisten Darstellungen steht die
Situation in Europa und in den USA im Fokus. Entsprechend beschrän-
ken sich die philosophiegeschichtlichen Auszüge auf diese beiden Kon-
tinente. Gegen Ende dieser Arbeit nehme ich eine weitere Einschränkung
vor, wenn ich den Schwerpunkt der Argumentation in 5.3 auf Ansätze
aus meinem eigenen katholisch-theologischen Umfeld lege. Ich zeige
dort die Anschlussfähigkeit postmodernen Denkens an das Christentum,
indem ich insbesondere katholische Theologinnen und Theologen heran-
ziehe. Auch an dieser Stelle wäre ein weiter interkonfessioneller Blick
wünschenswert, dieser ist aber von mir nicht umfänglich leistbar. Hier
muss ich auf den weiteren Dialog mit Vertreterinnen und Vertretern an-
derer Theologien hoffen.

Indem ich am Ende dieser Arbeit zeige, dass postmodernes Denken
und das dahinter stehende Wahrheitsverständnis nicht nur christlich an-
schlussfähig sind, sondern es in der heutigen Zeit auch gute Gründe für
es gibt, werde ich mich selbst in ihm positionieren. Dennoch schließt
diese Arbeit nicht mit dem Votum für eines der beiden Wahrheitskonzep-
te. Die von mir weitgehend eingenommene Beobachtungsform soll einen
Metadiskurs eröffnen und nicht abschließen, sie soll das Sichten und Be-
werten der Wahrheitskonzepte ermöglichen und nicht beenden. Mein
Ziel ist es, ein hermeneutisches Werkzeug anzubieten, das Positionen
und die dahinter stehenden Anliegen besser verständlich macht. Dieses
Werkzeug wird Konflikte nicht beseitigen. Aber es kann dazu beitragen,
Konflikte nicht leichtfertig und oberflächlich anzugehen und somit erst
aufflammen zu lassen. Die Intention dieser Arbeit ist also vorrangig, Ver-
ständnis füreinander zu erzeugen. Ich verfolge damit ein ekklesiologi-
sches Anliegen: Indem ich argumentiere, dass beide Wahrheitsverständ-
nisse im Christentum redlich vertreten wurden und werden, weise ich

Einleitung 15



ihnen in der Kirche einen Wert zu und plädiere für die grundsätzliche ge-
genseitige Anerkennung. Damit ist die Debatte um das Wahrheitsver-
ständnis nicht beendet, sondern versachlicht.

Diese Arbeit ist die überarbeitete Fassung einer im Sommersemester
2016 an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Paris Lodron Univer-
sität Salzburg eingereichten Habilitationsschrift. Der Fakultät, insbeson-
dere den Mitgliedern der Habilitationskommission, bin ich sehr zu Dank
verpflichtet. Mein herzlicher Dank gilt dabei an erster Stelle den Gutach-
tern Gregor Maria Hoff, der diese Arbeit mit seinen Anregungen konzep-
tionell deutlich gestärkt hat, Ulrich Lüke, der mich langjährig mit vielen
Anmerkungen begleitet hat, und der Gutachterin Veronika Hoffmann,
die sich als Außenstehende den Mühen gestellt hat, die diese Tätigkeit
mit sich bringt. An vielen Orten konnte ich Teile des Konzepts dieser
Arbeit vorstellen, so im Buchenauer Kreis und an der Tagung der Arbeits-
gemeinschaft katholische Dogmatik und Fundamentaltheologie. Ich
bedanke mich weiterhin bei Armin Kreiner, bei dessen Doktorandenkol-
loquium in München ich oftmals zu Gast war, sowie dem Doktoranden-
kreis an meiner Hochschule, der RWTH Aachen. Wichtige Impulse ins-
besondere für die biblischen Teile gab mein Kollege Steffen Jöris. Meine
Kollegin Hildegard Peters stellte mir eine wichtige Diskussionspartnerin
vor allem für die fundamentaltheologischen Teile dar. Für seine Geduld,
Offenheit und Unterstützung darf ich mich bei dem Lektor des Verlages
Herder, Stephan Weber, sehr bedanken. Die Menge an einzelnen Gesprä-
chen und Anregungen, die ich erfahren habe, kann ich hier nicht wieder-
geben und ausreichend würdigen. Für akribisches und mühevolles Kor-
rekturlesen darf ich mich ganz besonders bei Friedbert Becker, Ursula
Diewald und Caroline Schäfer sowie den Bibliothekskräften am Institut –
Irina Herbrich, Tessa Maubach und Matthias Franken seien stellvertre-
tend herausgegriffen – bedanken. Ich bin den vielen beteiligten Personen
zutiefst dankbar.

Aachen, im März 2017 Patrick Becker

Einleitung16



1. Die (Theologie der) Wahrheitsfrage

Die wohl berühmteste Wahrheitsfrage der (zumindest europäischen)
Geistesgeschichte findet sich in der Johannespassion, gestellt vom mäch-
tigsten Mann Judäas, dem römischen Präfekten Pontius Pilatus, zu Be-
ginn des Prozesses gegen den angeklagten Jesus (Joh 18,28–19,16a). Die-
ser Prozess findet im Johannesevangelium an einem denkwürdigen Tag
statt, dem Vortag zum Paschafest. Die Stimmung in der ganzen Stadt,
das darf unterstellt werden, war angespannt, wurde doch nichts weniger
gefeiert als die Befreiung der Israeliten aus der ägyptischen Gefangen-
schaft. Die römische Besatzungsmacht war also in Alarmbereitschaft, ge-
nauso war Pilatus an keinem spektakulären Gerichtsfall interessiert.
Dass besser ein Einzelner stirbt als dass das ganze Volk in Mitleiden-
schaft gezogen wird, ist eine Einstellung, die der Evangelist an anderer
Stelle den amtierenden Hohepriester Kajaphas aussprechen ließ. Im
Evangelium wird dies kurz zuvor in Erinnerung gerufen. Der Leser mag
also annehmen, dass diese Denkweise implizit auch für Pilatus gilt.

Der Prozess verläuft skurril. Geradezu nebenbei erklärt der Evan-
gelist, dass die Juden nicht das Amtsgebäude betreten, sodass der Richter
Pilatus gezwungen ist, zwischen dem Innenraum, in dem er Jesus befragt,
und dem Balkon, von dem aus er zu den anklagenden Juden spricht, zu
pendeln. Die im Gericht wesentliche Autoritätsbezeugung gegenüber
dem Richter wird so aufgehoben. Seine Rolle wirkt ohnmächtig, gera-
dezu lächerlich. Der Richter ist, wie es Jesus später explizit erklärt
(Joh 19,11), seiner Vollmacht beraubt, zum Spielball degradiert.

Kurios ist auch die Argumentation der Anklage. Die Frage des Rich-
ters nach ihrer Substanz wird unterlaufen, Jesus als „Schlechtes Tuender“
gekennzeichnet – noch allgemeiner und ausweichender kann eine An-
klage nicht lauten. Die Antwort verspottet den Richter: „Wenn nicht
wäre dieser ein Schlechtes Tuender, nicht wohl hätten wir ihn dir überge-
ben“1 (18,30) stellt von Anfang an klar, dass die Kompetenz des Urtei-
lens nicht bei Pilatus liegt. Das Urteil liegt bereits vor. Es wird im Grunde
nur noch seine Unterschrift benötigt, um es zu vollstrecken – was wie-
derum als Demütigung der jüdischen Autoritäten gesehen werden kann,
die nicht autonom agieren können. Man kann das weitere Gespräch mit

1 Die deutschen Übersetzungen von Textstellen aus dem Neuen Testament sind an das
Münchener Neue Testament angelehnt und halten sich nahe am griechischen Original.

17



Jesus so deuten, dass Pilatus Wege sucht, Jesu Unschuld zu be- und damit
das vorgefällt Urteil zu widerlegen. Nach außen findet gleichzeitig ein
Machtkampf statt, Pilatus testet Wege aus, Jesus in Freiheit zu entlassen.
Am Ende siegt seine Angst. Er erklärt seine Ohnmacht und damit Un-
schuld, liefert Jesus aber seinem Todesurteil aus. Worin präzise die An-
klage liegt, erfahren weder er noch die Leser. Im Verlauf der Verhandlung
wird die Selbstbezeichnung Jesu als König der Juden thematisiert, die
Pilatus nicht anstößig findet (Joh 18,38), weil Jesus versichert, dass er
damit keine irdischen Machtansprüche verbinde. Die Juden drohen je-
doch mit dem Kaiser, da dieser keine anderen Königsansprüche dulden
würde, was einmal mehr die Angst des Pilatus steigert, dieses Mal vor
Konsequenzen von Seiten seines Vorgesetzten.

Wo bleibt in diesem Justizskandal die Wahrheit? Sie wird nur von ei-
ner Person in Anspruch genommen, die als einzige in Ruhe und mit ho-
heitlicher Ausstrahlung verbleibt. Die Gesprächsführung Jesu ist bemer-
kenswert: Er antwortet mit Gegenfragen oder schweigt, äußert nur so
viel, wie er für angemessen hält, bleibt souverän und unternimmt keine
Anstrengungen, den Lauf der Dinge zu beeinflussen. Seine zentrale Bot-
schaft erfährt der Leser noch zu Beginn des Verfahrens, als Jesus sich
selbst als Zeuge für die Wahrheit bezeichnet und jeden, der „aus der
Wahrheit“ (18,37) ist, auffordert, ihm zu folgen. Hier nun folgt die Ge-
genfrage des Pilatus: „Was ist Wahrheit?“ (18,38). Diese Gegenfrage
wird im Allgemeinen als Ablehnung interpretiert2, was auch gut zum
späteren Schweigen Jesu passt, der gegen die bereits gefällte negative Ent-
scheidung des Pilatus nichts mehr zu erwidern gedenkt. Entsprechend
zeigt Pilatus schon durch das Pronomen „was“, dass er die entscheidende
Pointe, mit Jesus die Wahrheit personifiziert vor sich zu haben, nicht
sieht.3

In dieser Logik stellt Pilatus mit seiner Gegenfrage klar, dass er Jesus
nicht folgen will. Damit liegt die Interpretation nahe, dass der Pilatus des
Johannesevangeliums als klassisches Beispiel für einen Kulturrelativis-
mus dienen kann, bei dem es nicht um eine echte und ehrlich gemeinte
Wahrheitssuche geht, sondern um Mehrheitsmeinungen, um das
Schwimmen im Strom, um den einfachsten Ausweg. Im Kulturrelativis-
mus besitzt Wahrheit keinen Eigenwert, sondern wird je nach Gegeben-

2 Einen Überblick über neuere Interpretationen gibt Kowalski, „Was ist Wahrheit?“,
203–206.
3 Thyen, Johannesevangelium, 721.

Die (Theologie der) Wahrheitsfrage18



heiten gesetzt, sie ist also relativ zur Situation, zur – im weiteren Sinne –
‚Kultur‘. Pilatus besitzt in dieser Deutung keine echten Überzeugungen,
sondern wird von der Angst vor der Masse geleitet. Das Urteil wird dem-
nach durch die Großwetterlage erzeugt und ist losgekoppelt von jedem
Wahrheitsanspruch. In dem Verfahren geht es schließlich nicht darum,
was Jesus wirklich verbrochen hat, sondern nur darum, wie Pilatus der
Masse Herr wird, also letztlich eine Machtfrage. Und für diese muss er
mit Jesus die Wahrheit opfern.

1.1 Kulturrelativismus bei Pilatus?

Gegen diese Interpretation spricht, dass Pilatus im Verfahren nicht ganz
so opportunistisch agiert wie es ihr entsprechen würde. Wenn Pilatus die
Rechtmäßigkeit des Urteils egal ist, wieso verteidigt er Jesus dann gegen-
über den Juden, wo es für ihn doch so einfach wäre, dem Anliegen der
Ankläger nachzukommen? Wenn Pilatus der Mensch Jesus egal wäre,
warum versucht er, nachdem ihm die Unausweichlichkeit des Schuld-
spruches deutlich geworden ist, geradezu verzweifelt, ihn freizulassen?

Mir scheint daher zur Bewertung des Verhörs in der Johannespassion
ein genauerer, exegetischer Blick nötig. Das führt zwar in Detailbeobach-
tungen, kann aber zentrale Anliegen und Motive des johanneischen
Wahrheitsverständnisses herausstellen. Damit soll nicht nur ein erster
Aspekt einer europäischen Kulturgeschichte des Wahrheitsbegriffs be-
leuchtet werden, sondern es sollen vor allem anhand der Pilatusfrage die
beiden Wahrheitsverständnisse charakterisieren werden, auf die ich mich
im weiteren Verlauf dieser Arbeit konzentrieren werde.

Zur Komposition der johanneischen Gerichtsszene

Dass der Text nicht wirr ist, wie es etwa zu Beginn des 20. Jahrhunderts
noch Julius Wellhausen gesehen hat4, dürfte bereits in meiner bisherigen
Darstellung deutlich geworden sein. Die Szene ist klar gegliedert durch
die Pendelbewegung des Pilatus zwischen Innen und Außen. Daher bietet
sich anhand des Szenenwechsels folgende Gliederung an:

4 Wellhausen, Evangelium Johannis, 84.

Kulturrelativismus bei Pilatus? 19



18,28 Exposition
18,29–32 1. Szene außerhalb
18,33–38a 2. Szene innerhalb
18,38b–40 3. Szene außerhalb
19,1–3 4. Szene innerhalb
19,4–8 5 Szene außerhalb mit Jesus
19,9–12 6. Szene innerhalb
19,13–15 7. Szene außerhalb mit Jesus
19,16a Schluss

Nach der eindeutigen Scheidung der Handlungsorte zu Beginn rücken die
beiden Schauplätze immer näher zusammen, in der fünften und siebten
Szene kommen alle Protagonisten zusammen, in der sechsten beeinflusst
das Geschrei außen das Geschehen innen.

Diese Szenenfolge ist, davon wird in der Fachliteratur weitgehend
ausgegangen, wie die gesamte Textkomposition „wohldurchdacht und
bis ins einzelne geplant“5 und stellt eines der Formelemente dar, mittels
derer die Dramaturgie bestimmt ist. Ein zweites Formelement findet
sich in den Dialogen, die eine hohe Unmittelbarkeit des Lesers zur Situa-
tion wie auch Spannung erzeugen. Narrative Einschübe finden sich im
Text kaum, die Situation wird dialogisch entwickelt. Diese Darstellungs-
weise der Passionsgeschichte ist einzigartig, „darum ist die Geschichte,
die das JE [= Johannesevangelium – Anm. PB] erzählt, neu und spannend
und offenbarungskräftig“6.

In der Exposition wird knapp dargelegt, wie Jesus von Kajaphas zum
Prätorium geführt wird. Neben einer Zeitangabe, die dem gängigen Be-
ginn amtlicher Geschäfte am Morgen entspricht, werden die zwei zu-
künftigen Schauplätze angegeben: Während Jesus ins Prätorium hinein-
geführt wird, bleiben die Juden aus Angst vor einer Verunreinigung
draußen. Der äußere Rahmen der folgenden Szenen ist damit abgesteckt.
Die Trennung der Schauplätze macht die innere Diskrepanz zwischen
Jesus und den Juden deutlich, „so steht dem pöbelhaften Geschrei der Ju-
den draußen die hoheitsvolle, ruhige Offenbarungsrede Jesu im Innern
gegenüber“7. Ausgerechnet ein Römer muss zwischen beiden Parteien
vermitteln und wird letztendlich zum Spielball degradiert, womit die tra-
ditionellen, vordergründig bestehenden Machtverhältnisse auf den Kopf

5 Becker, Evangelium nach Johannes, 556.
6 Haenchen, Johannesevangelium, 544.
7 Schnackenburg, Johannesevangelium III. Teil, 275 Anm. 5.

Die (Theologie der) Wahrheitsfrage20



gestellt werden. Das Hin- und Hergehen des Pilatus könnte seine
schwankende Haltung im Prozess verbildlichen. Der Verweis auf das
Paschamahl eröffnet eine Motivklammer, die in 19,14a geschlossen wird.
Diese Klammer macht deutlich, dass der Text eine Sinnverwandtschaft
zwischen dem Prozess Jesu und dem Paschafest herstellen möchte. Die
Vermutung liegt nahe, dass Jesus als das wahre Paschalamm dargestellt
werden soll, das von den Juden aus vermeintlicher Gesetzestreue geopfert
wird.8

In der ersten Szene informiert sich Pilatus bei den versammelten Ju-
den über die Anklage. Er erhält zwar eine präzise Auskunft über den ge-
wünschten Ausgang des Verfahrens, nicht aber über den eigentlichen An-
klagepunkt. Die Juden machen damit deutlich, dass sie erstens Pilatus
nicht als Richter sehen, sondern nur als Werkzeug für ihre Interessen,
zweitens überhaupt keinen gerechten Urteilsspruch wollen und drittens
an keiner sachlichen, inhaltlichen Auseinandersetzung interessiert sind.
Hier klingt bereits das „Unschuldsmotiv“9 an. Damit wird Pilatus als
nicht selbstständig agierende Person, die Juden als die eigentlichen Ak-
teure (sie haben ihr Urteil schon lange vorher gefällt) und Jesus als das
Opfer charakterisiert – als Opfer einer Justiz, in der die Anklage als wü-
tender Mob und der Richter als Marionette erscheinen. Dass die Macht
dieser Justiz allerdings nur eine scheinbare ist, verdeutlicht Vers 32. Jesu
Opfersein relativiert sich dadurch, dass er die Situation vorhergesehen
und freiwillig auf sich genommen hat.

In der zweiten Szene wendet sich Pilatus an Jesus und will so Jesu
Schuld herausfinden. Nachdem ihm die Ankläger keine Argumente an
die Hand gaben, erwartet er jetzt vom Angeklagten, die Anklagepunkte
zu erfahren. So wird auf geradezu absurde Weise Jesus als der eigentlich
agierende dargestellt. In der Gesprächsführung der Szene wird dieser An-
spruch weiter untermauert. Jesus antwortet mit einer Gegenfrage, auf die
Pilatus bereitwillig eingeht. Es findet ein „Rollentausch“10 zwischen be-
fragendem Richter und antwortendem Angeklagten statt. Erst danach er-
hält Pilatus die eigentliche Antwort im Stil einer klassischen johannei-
schen Offenbarungsrede. Dadurch offenbart sich Jesus vor Pilatus (die
abwesenden Juden sind von dieser Offenbarung ausgeschlossen; sie ha-

8 Baum-Bodenbender, Hoheit in Niedrigkeit, 54; Moloney, Glory not Dishonor, 136;
Söding, Macht der Wahrheit, 39.
9 Blank, Evangelium nach Johannes, 74; Schnelle, Evangelium nach Johannes, 273.
10 Gielen, Passionserzählung, 175.

Kulturrelativismus bei Pilatus? 21



ben sich von Jesu Offenbarung selbst ausgegrenzt und damit bewusst ge-
gen Jesus entschieden, wobei sie ausgerechnet religiöse Bestimmungen
vorschoben) und zwingt ihn damit, sich für oder gegen Jesus zu entschei-
den, die Offenbarung also anzunehmen oder abzulehnen. Die dialogische
und unmittelbare Gestaltung des Textes bewirkt, dass diese Offenbarung
die Leserschaft direkt adressiert: „The staging (…) forces the audience to
answer the questions posed by the unfolding drama and make decisions
about the characters’ fate as well as their own“11, erklärt Sherri Brown.

Mit seiner letzten Frage, die durch Jesu Offenbarungsrede im Grunde
schon vorher beantwortet war, zeigt Pilatus, dass er entweder nicht fähig
oder nicht willens ist, Jesu göttlichen Anspruch anzuerkennen. Genau bei
dieser Diskrepanz werde ich in meinen folgenden systematischen Über-
legungen einhaken. Wenn Rudolf Schnackenburg die Wahrheitsfrage des
Pilatus als ein „Ausweichen und damit ein Ablehnen des Zeugnisses
Jesu“12 charakterisiert, Sherri Brown darin einen „rhetorical dismissal“13

sieht und Udo Schnelle gar die Position der Skepsis (und damit eine „phi-
losophische Gegenposition zum Wahrheitsanspruch Jesu“14) ausmacht,
sind das sehr starke Interpretationen. Josef Blank sieht immerhin nur eine
„Flucht in die Entscheidungslosigkeit“15, was eine deutlich andere Stoß-
richtung markiert. Marlis Gielen beschreibt Pilatus lediglich als nicht an
der Wahrheits-, sondern nur an Machtfragen interessiert.16 Demnach lang-
weilen ihn die Ausführungen Jesu nur. In der Tat macht Pilatus deutlich,
dass er mit einer Wahrheitsfindung in dem vorliegenden Fall entweder
überfordert oder daran nicht interessiert ist. Aber, das muss kritisch gegen
alle genannten Interpretationen eingewandt werden, wenn er Jesus und
seine Botschaft wirklich rundweg ablehnen würde, dann wäre das fol-
gende Sich-Einsetzen des Pilatus für Jesus unverständlich.

In der dritten Szene gibt Pilatus zu erkennen, dass er in Jesus keinen
gefährlichen politischen Aufrührer erkennt, indem er ihn nicht nur für
unschuldig erklärt, sondern auch für die (historisch eher unwahrscheinli-
che) Pascha-Amnestie vorschlägt. Dass von den Juden stattdessen Barab-
bas genannt wird, der im Text knapp als Räuber gekennzeichnet wird,
zeigt ihre Wut und Entschlossenheit. Allerdings bleibt die Frage offen,

11 Brown, What is truth?, 71.
12 Schnackenburg, Johannesevangelium III. Teil, 287.
13 Brown, What is truth?, 85.
14 Schnelle, Evangelium nach Johannes, 274.
15 Blank, Evangelium nach Johannes, 87.
16 Gielen, Passionserzählung, 176.

Die (Theologie der) Wahrheitsfrage22


