Patrick Becker

Jenseits von Fundamentalismus
und Beliebigkeit

Zu einem christlichen Wahrheitsverstandnis
in der (post-)modernen Gesellschaft

FREIBURG - BASEL - WIEN



Dem Institut fir Fundamentaltheologie der
Ludwig-Maximilians-Universitit Minchen gewidmet

Heinrich Doring, der mich die Freiheit des Denkens lehrte;
Armin Kreiner, der mich stringentes Denken lehrte;
Perry Schmidt-Leukel, der mich konsequentes Denken lehrte;
Claude Ozankom, der mich kulturelle Vielfalt im Denken lehrte;
Alexander Loichinger, der mich beim Denken begleitete.

®
MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

Ewﬁg FSC® C083411

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2017
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Verlag Herder
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-451-37659-7



Inhalt

Einleitung . .. ... ... . . .

1. Die (Theologie der) Wahrheitsfrage . .. ... .................
1.1 Kulturrelativismus bei Pilatus? . .....................
Zur Komposition der johanneischen Gerichtsszene ... ... ..
Zum johanneischen Wahrheitsverstandnis ... ...........
Die Vielschichtigkeit der johanneischen Gerichtsszene . .. ..
1.2 Eine literarische Verarbeitung: Bulgakows ,,Der Meister und
Margarita® . ...
Das Wahrheitsmotiv .. ....... ... ... ... ... .. ...
Die Protagonisten . . .......... .. .. ...
Wahrhaftigkeit . ............. ... ... .. ... ... .. ...
1.3 Die philosophische Wahrheits-Debatte . ...............
Blackburns Gegenuberstellung ,dogmatischer und ,relativisti-
scher® Argumentationsmuster . ......................
Eine notwendige Relativierung der Blackburn’schen Gegen-
Oberstellung . ...... .. ... .. ... . . ...
1.4 Soziale Bedingungen fiir das Wahrheitsverstandnis . .......
1.5 Was meint Postmoderne? .. ........................

2. Die Wahrheitsfrage am Beginn der europdischen Philosophiegeschichte
2.1 Der Beginn der philosophischen Skepsis . ..............
2.2 Platons Weg zur sicheren Erkenntnis .. ................
,Wissen‘ contra ,Meinung® . ........................
Lernen als Anamnesis ... ............0iiiiinn...
2.3 ,,Fulnoten® innerhalb der Antike zu Platon . ............
Die Skepsis bei Sextus Empiricus . ...................
Die Gegenentwicklung im Neuplatonismus . ............
2.4 Zum Menschenbild hinter der antiken Wahrheitsdebatte . . . .



6 Inhalt

3. Fundamentalismus in der Religion? . .. ................... 99
3.1 Athen versus Jerusalem? . ......................... 99
3.2 Verdnderungen im Wahrheitsverstandnis? . ............. 107
,Wahrheit‘ bei Aurelius Augustinus . .................. 110
Von Augustinus zur Scholastik . ............ ... ..... 124
,Wahrheit‘ bei Thomas von Aquin . .................. 127
3.3 Der Streit um die Moderne in der katholischen Kirche ... .. 136
Modernismus als Ideologie .. .......... ... ......... 137
Der Neo-Thomismus als katholisches Bollwerk . ......... 144
3.4 Fundamentalismus als Reaktion auf die Moderne . ........ 151
Eine Phanomen- und Begriffsbestimmung . ............. 153
Fundamentalismus in der katholischen Kirche?
Ein Zwischenfazit . .................. .. ... ... .... 163
4. Beliebigkeit in der heutigen Philosophie? ... ................ 174
4.1 Friedrich Nietzsche und die Metaphysikkritik . .......... 176
Ein biographischer Zugang . ....................... 178
Positivistische Phase .. ........... ... .. ... ... .. ... 184
Nietzsches Wahrheitsverstandnis . ................... 188
Seren Kierkegaards Wahrheitsverstandnis ... ........... 193
4.2 Ludwig Wittgenstein und die Wende zur Sprache ......... 197
Die Abbildtheorie im ,, Tractatus® .. .................. 198
Die Sprachspieltheorie in den ,,Philosophischen Unter-
suchungen® .. ... ... .. ... ... 204
4.3 Pragmatismus als Grundhaltung ..................... 210
Charles Sanders Peirce und die pragmatische Maxime .. ... 210
Partikularitit bei William James .. ................... 215
John Deweys soziale Orientierung .. ................. 219
4.4 Jean-Frangois Lyotard und das Ende der Metaerzdhlungen .. 223
Vom Meta-Diskurs zur Zwischen-Reflexion ............ 223
Zur Bestimmung der Postmoderne . .................. 229
Wolfgang Welsch und die Pluralitat . ................. 233
4.5 Richard Rorty und die Beliebigkeit . .................. 236
Wissenschaftstheorie als Thema . .................... 237
Verzicht auf den Wahrheits-Begriff ................... 240
Moralische Beliebigkeit? . ............ ... . ...... ... 245

Ein Zwischenfazit .. ... ... ... .. .. ... .. .. ... ... 252



Inhalt 7

5. Eine Frage des Welthildes? .. ........ ... ... ........... 255
5.1 Die Wahrheitsfrage als Basis fiir eine theologische Lager-
bildung? . ... . ... 257
Das Anliegen der ,,Radical Orthodoxy*“ ............... 258
Liberale und konservative Ausrichtungen in den USA ... ... 266
Das Gegeniiber zweier Konzilshermeneutiken ... ........ 274
5.2 Der postmoderne Wahrheitsanspruch ............... .. 282
Hilary Putnams ,interner Realismus®“ . ................ 283
Gianni Vattimos Verkniipfung mit dem christlichen
Gottesbild ... ... . 289
Zum Relativismus-Begriff .. ....................... 297
5.3 Christliche Anschlussfahigkeit? . .................. .. 310
Unterscheidung von Transzendenz und Immanenz .. ...... 310
Immanente Freiheit .. ........ ... .. ... . ......... 318
Das pragmatische Wahrheitskriterium in der Theologie . ... 322
5.4 Berechtigtes Gegeneinander? Ein Fazit ................ 330
6. Lteratur ............ . ... 337
6.1 Quellen . ..... .. ... . . ... 337
6.2 Diskussionsbeitrage . .......... ... ... .. 342

Personenregister . . ... ... ... ... 375






Einleitung

In einem Kommentar fiir den Fokus erklirt der Journalist Alexander
Kissler, dass in der katholischen Kirche ,,momentan ein Schisma (...)
wahrscheinlicher als eine Einigung“! sei. Er beklagt darin, dass die ka-
tholische Kirche zwischen einer romtreuen und einer romkritischen Frak-
tion zerrissen sei. Erstere halte an der Tradition, den Dogmen und der
Glaubenslehre fest, letztere fordere die Demokratisierung der Kirche
und unterstiitze die Sikularisierung der Gesellschaft.

Kissler ist nicht der einzige, der mit drastischen Worten eine Polari-
sierung in der katholischen Kirche beschreibt. In der ,Frankfurter
Rundschau“ spricht der Journalist Joachim Frank im Kontext des
Streits um den Um- und Neubau des Limburger Bischofssitzes 2014
von einem ,kirchlichen Lagerkrieg“?. Rudolf Neumaier analysiert in
der ,Stddeutschen Zeitung“, dass hinter dieser Auseinandersetzung
tief gehende Briiche in der grundsitzlichen Weltanschauung und dem
Kirchenverstandnis liegen: ,,Immer wenn Bischofe in die Kritik geraten,
prallen zwei Welten aufeinander3, stellt er fest und behauptet weiter,
dass im Klerus der katholischen Kirche ein vormodernes Hierarchiever-
stindnis vorherrsche, das mit demokratischen Vorstellungen der Gesell-
schaft nicht kompatibel sei. Zwischen Neumaiers und Kisslers Beschrei-
bungen bestehen durchaus Konvergenzen, obwohl beide alleine durch
ihre Sprachwahl zeigen, dass sie selbst mit der jeweils anderen Partei
sympathisieren.

Die Gegenuiberstellung wird demnach auf beiden Seiten gesehen, und
zwar auch innerhalb der Kirche auf der Leitungsebene. So beschreibt der
Dogmatiker und Bischof von Passau, Stefan Oster, eine Lagerbildung, die
»in der Kirche an allen Seiten voranschreite“*. Er beklagt ,eine auf
Machtkategorien und schlichte politische Gut-Bose-Kategorien be-

I Alexander Kissler im Beitrag ,,Spalten sich die Katholiken?“ im Fokus vom 11. Juni
2011.

2 Joachim Frank im Leitartikel der Frankfurter Rundschau vom 17. Februar 2014.

3 Rudolf Neumaier im Beitrag ,,Auf diese Steine konnen Sie bauen® in der Siiddeut-
schen Zeitung Nr. 238 vom 15. Oktober 2013, 11.

4 So im Rahmen eines Facebook-Posts von 2015, dokumentiert bei: Resing, Gegen die
Polarisierung, 1635.



10 Einleitung

schrankte Gefechtsaufstellung, die dann selbstgefillige, destruktive und
geradezu unernsthafte Ziige tragt“s.

Der Sozialethiker Elmar Nass sieht ,,gefihrliche Spaltungen, die nicht
vor den Konfessionen Halt machen. ,,Konservative oder moderne Katho-
liken und Protestanten sind einander oft niher als dem jeweils anderen La-
ger in der eigenen Kirche“®, schreibt er. Ein Dauerthema, an dem sich die
Parteien konfessionstibergreifend scheiden, stellt die Sexualmoral dar. So
sieht der Journalist Matthias Drobinski eine reflexhafte, d. h. ,,unwillkiir-
liche, rasche und immer gleiche Reaktion“” von konservativen Katholi-
ken, die auf den Wunsch nach Segnung homosexueller Paare (im konkre-
ten Fall von Seiten des Zentralkomitees der deutschen Katholiken) mit
einem Sturm der Entriistung reagierten, der Sodom und Gomorra ausrufe.

Auch dieses Problem wird in hochsten innerkirchlichen Ebenen gese-
hen: So warnt Papst Franziskus in einer Rede zum Abschluss der Synode
zu Ehe, Familie und Sexualitdt im Oktober 2014 vor dem Gegeneinander
von traditionalistischen und progressiven Denkmustern.? Die Ergebnisse
der Synode und das nachsynodale Apostolische Schreiben ,,Amoris laeti-
tia“ zeigen diese Spannungen und werden aktuell in der Theologie ent-
sprechend heif diskutiert.’

Auch die anglikanische Kirche ist schon seit Jahren tiber den Umgang
mit Homosexuellen zerstritten, die im englischen Mutterland den Weg
zum Bischofsamt gefunden haben, was dort und auflerhalb Englands
auf heftigen Widerstand trifft. Die Entscheidung der US-amerikanischen
Episkopalkirche im Juni 2015, gleichgeschlechtliche Paare zu trauen, hat
zu einem zumindest voriibergehenden Ausschluss aus den Entscheidungs-
prozessen der anglikanischen Kirchengemeinschaft gefihrt.!°

Eine Arbeitshilfe zur Familie, die die Evangelische Kirche in Deutsch-
land 2013 publizierte, eroffnete die gleiche Diskussion um die Verdnder-
barkeit und Zeitbedingtheit der kirchlichen Position zur Ehe wie in der
katholischen Kirche.!' Grundlegende Kritik erhielt die evangelische Kir-

5 Ebd.

¢ Beide Zitate: Elmar Nass im BKU-Journal 4/2016, 15.

7 Matthias Drobinski in der Stiddeutschen Zeitung Nr. 111 vom 16./17. Mai 2015, 4.
8 Dokumentiert in der Stiddeutschen Zeitung Nr. 241 vom 20. Oktober 2014, 1.

° Die Diskussion wird gefiihrt in: Goertz/Witting, Amoris laetitia. Wendepunkt fiir die
Moraltheologie?; die Herder Korrespondenz dokumentiert eine Reihe von Positionen,
so etwa von Rainer Bucher (6/2016, 15-16) oder Magnus Striet (2/2017, 13-16).

10 Dokumentiert von Benjamin Leven in der Herder Korrespondenz 2/2016, 1.

" Dokumentiert in der Siiddeutschen Zeitung Nr. 155 vom 8. Juli 2013, 1.



Einleitung 11

che in Deutschland zu ihrem Impulspapier ,,Kirche der Freiheit. Perspek-
tiven fiir die evangelische Kirche im 21. Jahrhundert, mit dem sie einen
langjahrigen Reformprozess startete. Aus ihren eigenen Reihen kam der
Vorwurf, dass sie sich an den Zeitgeist angebiedert habe. Damit ist eine
Kategorie benannt, die in vielen Debatten bedient wird und den Relati-
vismusvorwiirfen von Papst Benedikt dhnelt. Sie verdeutlicht, dass es
nicht nur um konkrete Fragen der Sexualmoral oder um einzelne bischof-
liche Baufinanzierungen geht. Andernfalls wire die Harte der Auseinan-
dersetzung und die Polarisierung in den Debatten nicht zu erklaren.

Oster hat sicherlich damit Recht, vorherrschende Machtanspriiche zu
thematisieren. Er hinterfragt nicht zuletzt auch seine eigene, mit starken
Machtmechanismen ausgestattete bischofliche Position. Hinter Macht-
anspriichen steht allerdings schon eine inhaltliche Positionierung, die ers-
tens festlegt, was durchgesetzt werden soll, und die sie zweitens uber-
haupt erst legitimiert. Im Zentrum und Hintergrund aller genannten
Auseinandersetzungen scheint mir daher eine andere, namlich die von
Kissler benannte Frage nach dem Umgang mit der Tradition zu stehen.

Inwieweit konnen sich die Kirchen reformieren und moderne Demo-
kratisierungsvorstellungen iibernehmen? Inwieweit muss die kirchliche
Sexualethik aktualisiert werden? Kann die christliche Botschaft an den
Zeitgeist angepasst werden? Sollte nicht eher von einer zeit-iibergreifen-
den Botschaft gesprochen werden, bei der nur jeweils die Verpackung,
also die Form der Verkiindigung, den Umstianden entsprechend geandert
werden muss? Oder bleibt die Botschaft immer nur innerweltlich inner-
halb einer jeweiligen Zeit aussagbar und damit verstindlich? Ist die Bot-
schaft innerweltlich eindeutig zu haben, ohne dass sie zwangsliufig
durch die jeweiligen Umstiande kontaminiert ist? Erfolgt der Zugang zur
Botschaft Gottes, zum Glauben an sie durch das Ergreifen einer uber-
weltlichen Wahrheit, oder nur in der Annahme von innerweltlich ver-
strickten Wahrheiten, die wir so aber gerade nicht zu einer letzten Wahr-
heit biindeln kénnen?

Ich vermute, dass die meisten Leserinnen und Leser, zumindest theo-
logisch oder philosophisch vorgebildete, die genannten Fragen fiir sich
schon beim Lesen beantwortet haben. Die Fragen konstituieren namlich
Grundpositionen im Wahrheitsverstindnis, denen man sich nicht entzie-
hen kann. Sie lassen sich ausbauen, sodass sie nicht nur in den kirchlich-
religiosen Kontext passen, sondern jeden Menschen betreffen. Es geht
um die Frage, ob man an die eine Wahrheit glaubt, der man im Leben
folgt, oder ob man von einer Pluralitit von Wahrheiten ausgeht, die in-



12 Einleitung

nerhalb der Welt — und damit auch von den Kirchen — unhintergehbar ist.
Entsprechend der Positionierung in dieser Frage wird die Wertschitzung
von Vielfalt ausfallen: Sieht man nur einen Weg, der fiir die Menschheit
der richtige ist, oder sieht man viele verschiedene kulturgebundene We-
ge? Schatzt man Pluralitit als positiv ein oder sucht man Eindeutigkeit?
Da diese Fragen in der heutigen, plural-untibersichtlichen Welt zentral
fiir die eigene Lebensfithrung geworden sind, sind sie gerade fiir Religi-
onsgemeinschaften, die eine grundlegende Orientierung geben wollen,
konflikttrachtig.

Sicherlich gehoren Konflikte, und zwar auch unschone Konflikte,
zum Wesen der (irdischen) Kirche und stellen daher ein die Zeiten iiber-
dauerndes, in der Siindhaftigkeit des Menschen grundgelegtes Phinomen
dar. Die Ausgangshypothese dieser Arbeit ist, dass allerdings die Konflik-
te, die zur Zeit in den und auch zwischen den verschiedenen christlichen
Konfessionen weltweit aufbrechen, von einer besonderen Dynamik ange-
trieben, tiberlagert oder zumindest befeuert werden, die ihren Ausgangs-
punkt vor tiber 100 Jahren in der Modernismuskrise nahm.

Wenn aktuell um eine neue Gestalt der vatikanischen Kurie gerungen
wird und dabei Kurienkardinal Miiller, als Vorsitzender der Glaubenskon-
gregation einer der michtigsten Minner der katholischen Kirche, im Fe-
bruar 2015 gegen eine Stirkung der lokalen Bischofskonferenzen und fiir
einen starken Zentralismus, gegen eine Riicknahme klerikaler Anspriiche
und fiir die Vergabe kurialer Vorsitze nur an geweihte Bischofe votiert!?,
dann mag man dahinter lediglich ein Machtgezink eines einzelnen Kleri-
kers aus vergangenen Zeiten sehen. Wenn von engagierten Laien kontinu-
ierlich fir eine andere Sexualmoral, fiir das Frauenpriestertum und fiir die
Mitbestimmung bei Bischofsernennungen eingetreten wird, dann kann
man auch dahinter lediglich einen Machtinstinkt von Personen ohne
hauptamtliche Verantwortung sehen, die mit der Anbiederung an den
Zeitgeist und damit Sympathiewerten in Bevolkerungsmassen arbeiten.

Wer dagegen die GrofSziigigkeit und Herzlichkeit Kardinal Millers
und die spirituelle Tiefe und Ehrlichkeit der entsprechenden Laienvertre-
ter etwa von ,, Wir sind Kirche“ erlebt hat, wird derartige Urteile nicht so
schnell fillen. Sie werden der Sache niamlich ganz und gar nicht gerecht:
Es geht um mehr, es geht um eine Grundsatzentscheidung, die die eigene
existenzielle Ausrichtung umfasst. Ich behaupte, dass die Auseinander-
setzungen, die sich aktuell in vielen und zwischen vielen christlichen

12 Dokumentiert in der Siiddeutschen Zeitung Nr. 36 vom 13. Februar 2013, 8.



Einleitung 13

Konfessionen zeigen, im Kern auch (sicherlich nicht nur, aber eben: auch)
eine philosophische Grundbestimmung betreffen, namlich das Wahr-
heitsverstandnis.

Auch die so deutlich unterschiedliche Amtsfiihrung der beiden aktu-
ellen Papste, Benedikt XVI. und seines Nachfolgers Franziskus, stellt
nicht nur eine Stilfrage dar. Sie ist von einem anderen Umgang mit der
Welt gekennzeichnet, von der vorsichtigen Zuriickhaltung auf der einen
Seite, die Entweltlichung predigt und vor dem Zeitgeist warnt, und von
dem aktiven Zugehen, das der Glaubenspraxis zentralen Wert einraumt
und dabei auch bereit ist, die eine oder andere Vorgabe des Protokolls,
Kirchenrechts oder der Tradition zu ignorieren. Wenn Benedikt der mo-
dernen Grundhaltung attestiert, ihr liege die ,falsche Demut, die dem
Menschen die Wahrheitsfahigkeit abspricht, und der falsche Hochmut,
mit dem er sich iiber die Dinge, iiber die Wahrheit selber stellt“!3) zu-
grunde, weist er direkt auf die entscheidende Frage nach dem Wahrheits-
verstindnis hin. Sein Befund ist allerdings nicht eindeutig, sondern auch
umkehrbar: So kann man zuriickfragen, warum er bei seinem Deutsch-
landbesuch 2011 zwar iiber die Wahrheit dozierte, aber kaum Zeit fiir
das eigene Zuhoren lief.* Konnte hier nicht genauso der Vorwurf lau-
ten, dass dieses Verhalten (und damit: sein Verhiltnis zur Wahrheit) ein
falsches Verstindnis von Demut und damit Hochmut zeige?

Mit Benedikts Frage und dieser Gegenfrage zeigt sich erneut deutlich
die Polarisierung, die die Ausgangsproblematik der vorliegenden Arbeit
darstellt. Die erste Hypothese dieser Arbeit ist es, dass diese Polarisierung
auf zwei gegeniiberstellbaren Wahrheitsverstindnissen basiert, die sich in
konkreten Themen, konkreten Situationen und ganzen Lebensentwiirfen
zeigt. Daher ist sie religios aufgeladen. Zugleich glaube ich — das ist die
zweite zentrale Hypothese dieser Arbeit —, dass beide Grundpositionen in
der Wahrheitsfrage christlich anschlussfahig sind. Ich mochte mit dieser
Arbeit also zeigen, dass es (1.) zwei zentrale Optionen in der Wahrheits-
frage gibt, dass diese (2.) in der europiischen Philosophiegeschichte
beide ihren Ort haben, dass (3.) auch in der Geschichte des Christentums
beide ergriffen wurden und sich als tragfihig erweisen konnten und dass
(4.) aktuelle innerkirchliche Konflikte besser verstehbar werden, wenn
im Hintergrund die Wahrheitsfrage und dabei die Positionierung bei ei-
ner der beiden Optionen gesehen wird.

13 Ratzinger, Einheit des Glaubens, 4.
14 Schmiedl, Dialogprozess, 33 f.



14 Einleitung

Die zweite Hypothese impliziert, dass ich eine Metaebene fir moglich
halte, von der aus Wahrheitskonzepte analysiert werden konnen. Da
Wahrheitskonzepte selbst schon eine Metaebene darstellen, nehme ich
in dieser Arbeit eine Meta-Metaebene ein, die ich als Beobachterperspek-
tive verstanden wissen mochte. Diese steht unter dem Problem, dass auch
auf ihr mit den Werkzeugen gearbeitet werden muss, die ein bestimmtes
Wahrheitskonzept eigentlich erst zur Verfiigung stellen miisste. Es ergibt
sich hier also eine logisch nicht auflosbare Verstrickung. Allerdings steht
mein Anliegen in guter Tradition, wie ich mit einem Gang durch Auszuge
der europdischen Philosophiegeschichte zeigen werde.

In den philosophiegeschichtlichen Ausfiihrungen werde ich mich auf
die Wahrheitsfrage fokussieren, indem ich prototypisch zwei Wahrheits-
konzepte unterscheide und als Analysewerkzeuge anwende. Dieses Ana-
lysewerkzeug werde ich im ersten Kapitel dieser Arbeit zundchst biblisch-
theologisch entwickeln und dann philosophisch strukturieren. Im
Anschluss werde ich im zweiten Kapitel in die Philosophiegeschichte ein-
steigen, indem ich anhand ausgewihlter Konzepte und Personen die De-
batte der Antike um die beiden Wahrheitspositionen vorstelle. Damit
kann ich zeigen, dass erstens bereits in der Antike die Meta-Debatte um
Wahrheitskonzepte gefiithrt wurde und dass sich zweitens eines der bei-
den Wahrheitskonzepte als Mehrheitsposition durchsetzte und so im
Christentum wirkmichtig wurde. Dies belege ich im dritten Kapitel an-
hand ausgewihlter Positionen aus der christlichen Philosophie des Mit-
telalters. So wird gleichzeitig deutlich, dass dieses Wahrheitskonzept
christlicherseits sinnvoll vertreten wurde. Ich werde dazu die Vorbehalte
angehen, die gegen es bestehen und sich im Fundamentalismusverdacht
und im Vorwurf der Anpassung an den Hellenismus zuspitzen lassen.
Im vierten Kapitel unternehme ich einen zeitlichen Sprung in die Moder-
ne, in der sich das andere Wahrheitsverstindnis gesellschaftlich breit
durchsetzte. Hier sehe ich den Ursprung auch der heutigen Auseinander-
setzungen, die vom Gegeneinander der beiden Wahrheitskonzepte ge-
pragt sind. Wihrend ich im vierten Kapitel die innere Logik dieser Posi-
tion darstelle und sie so auf einen Nenner bringe, den ich mit dem Label
»postmodern® versehe, fithre ich im fiinften Kapitel die Debatte, inwie-
fern sie christlich anschlussfihig ist. Diese Frage ist in einem eigenen Ka-
pitel zu behandeln, weil die philosophische Debatte bisher (und so auch
in meinem vierten Kapitel) vor allem im Gegenuber zur Theologie ge-
fithrt worden ist. Im fiinften Kapitel werden dagegen auch und insbeson-
dere theologische Themen und Positionen aufgegriffen. Ich mochte dort



Einleitung 15

nicht nur belegen, dass postmodernen Philosophien eine Anschluss-
fahigkeit zur christlichen Theologie besitzen, sondern auch meine These
begriinden, dass viele aktuelle allgemein religiose und innerkirchliche
Auseinandersetzungen besser verstehbar sind, wenn das Wahrheitsver-
stindnis in den Blick genommen wird. Dies zeige ich, indem ich drei
aktuelle Debatten unter MafSgabe des Werkzeugs dieser Arbeit, der Tren-
nung in zwei Wahrheitspositionen, analysiere.

Diese drei Beispiele werden belegen, dass die Problemlage, die dieser
Arbeit zugrunde liegt, international und konfessionsubergreifend be-
steht. Daher haben auch die meisten Kapitel eine internationale und in-
terkonfessionelle Ausrichtung. Einige Themen sind weltweit relevant
(etwa der Fundamentalismus), bei den meisten Darstellungen steht die
Situation in Europa und in den USA im Fokus. Entsprechend beschrin-
ken sich die philosophiegeschichtlichen Ausziige auf diese beiden Kon-
tinente. Gegen Ende dieser Arbeit nehme ich eine weitere Einschrinkung
vor, wenn ich den Schwerpunkt der Argumentation in 5.3 auf Ansitze
aus meinem eigenen katholisch-theologischen Umfeld lege. Ich zeige
dort die Anschlussfihigkeit postmodernen Denkens an das Christentum,
indem ich insbesondere katholische Theologinnen und Theologen heran-
ziehe. Auch an dieser Stelle wire ein weiter interkonfessioneller Blick
winschenswert, dieser ist aber von mir nicht umfinglich leistbar. Hier
muss ich auf den weiteren Dialog mit Vertreterinnen und Vertretern an-
derer Theologien hoffen.

Indem ich am Ende dieser Arbeit zeige, dass postmodernes Denken
und das dahinter stehende Wahrheitsverstindnis nicht nur christlich an-
schlussfahig sind, sondern es in der heutigen Zeit auch gute Griinde fiir
es gibt, werde ich mich selbst in ihm positionieren. Dennoch schliefst
diese Arbeit nicht mit dem Votum fiir eines der beiden Wahrheitskonzep-
te. Die von mir weitgehend eingenommene Beobachtungsform soll einen
Metadiskurs er6ffnen und nicht abschliefSen, sie soll das Sichten und Be-
werten der Wahrheitskonzepte ermoglichen und nicht beenden. Mein
Ziel ist es, ein hermeneutisches Werkzeug anzubieten, das Positionen
und die dahinter stehenden Anliegen besser verstindlich macht. Dieses
Werkzeug wird Konflikte nicht beseitigen. Aber es kann dazu beitragen,
Konflikte nicht leichtfertig und oberflichlich anzugehen und somit erst
aufflammen zu lassen. Die Intention dieser Arbeit ist also vorrangig, Ver-
stindnis fureinander zu erzeugen. Ich verfolge damit ein ekklesiologi-
sches Anliegen: Indem ich argumentiere, dass beide Wahrheitsverstind-
nisse im Christentum redlich vertreten wurden und werden, weise ich



16 Einleitung

ihnen in der Kirche einen Wert zu und pladiere fiir die grundsatzliche ge-
genseitige Anerkennung. Damit ist die Debatte um das Wahrheitsver-
standnis nicht beendet, sondern versachlicht.

Diese Arbeit ist die tiberarbeitete Fassung einer im Sommersemester
2016 an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Paris Lodron Univer-
sitat Salzburg eingereichten Habilitationsschrift. Der Fakultit, insbeson-
dere den Mitgliedern der Habilitationskommission, bin ich sehr zu Dank
verpflichtet. Mein herzlicher Dank gilt dabei an erster Stelle den Gutach-
tern Gregor Maria Hoff, der diese Arbeit mit seinen Anregungen konzep-
tionell deutlich gestarkt hat, Ulrich Liike, der mich langjahrig mit vielen
Anmerkungen begleitet hat, und der Gutachterin Veronika Hoffmann,
die sich als AufSenstehende den Mithen gestellt hat, die diese Tatigkeit
mit sich bringt. An vielen Orten konnte ich Teile des Konzepts dieser
Arbeit vorstellen, so im Buchenauer Kreis und an der Tagung der Arbeits-
gemeinschaft katholische Dogmatik und Fundamentaltheologie. Ich
bedanke mich weiterhin bei Armin Kreiner, bei dessen Doktorandenkol-
loquium in Minchen ich oftmals zu Gast war, sowie dem Doktoranden-
kreis an meiner Hochschule, der RWTH Aachen. Wichtige Impulse ins-
besondere fiir die biblischen Teile gab mein Kollege Steffen Joris. Meine
Kollegin Hildegard Peters stellte mir eine wichtige Diskussionspartnerin
vor allem fiir die fundamentaltheologischen Teile dar. Fiir seine Geduld,
Offenheit und Unterstiitzung darf ich mich bei dem Lektor des Verlages
Herder, Stephan Weber, sehr bedanken. Die Menge an einzelnen Gespra-
chen und Anregungen, die ich erfahren habe, kann ich hier nicht wieder-
geben und ausreichend wiirdigen. Fiir akribisches und mithevolles Kor-
rekturlesen darf ich mich ganz besonders bei Friedbert Becker, Ursula
Diewald und Caroline Schifer sowie den Bibliothekskriften am Institut —
Irina Herbrich, Tessa Maubach und Matthias Franken seien stellvertre-
tend herausgegriffen — bedanken. Ich bin den vielen beteiligten Personen
zutiefst dankbar.

Aachen, im Mirz 2017 Patrick Becker



17

1. Die (Theologie der) Wahrheitsfrage

Die wohl berithmteste Wahrheitsfrage der (zumindest europdischen)
Geistesgeschichte findet sich in der Johannespassion, gestellt vom mach-
tigsten Mann Judias, dem romischen Prafekten Pontius Pilatus, zu Be-
ginn des Prozesses gegen den angeklagten Jesus (Joh 18,28-19,16a). Die-
ser Prozess findet im Johannesevangelium an einem denkwirdigen Tag
statt, dem Vortag zum Paschafest. Die Stimmung in der ganzen Stadt,
das darf unterstellt werden, war angespannt, wurde doch nichts weniger
gefeiert als die Befreiung der Israeliten aus der dgyptischen Gefangen-
schaft. Die romische Besatzungsmacht war also in Alarmbereitschaft, ge-
nauso war Pilatus an keinem spektakuldren Gerichtsfall interessiert.
Dass besser ein Einzelner stirbt als dass das ganze Volk in Mitleiden-
schaft gezogen wird, ist eine Einstellung, die der Evangelist an anderer
Stelle den amtierenden Hohepriester Kajaphas aussprechen liefS. Im
Evangelium wird dies kurz zuvor in Erinnerung gerufen. Der Leser mag
also annehmen, dass diese Denkweise implizit auch fir Pilatus gilt.

Der Prozess verldauft skurril. Geradezu nebenbei erklart der Evan-
gelist, dass die Juden nicht das Amtsgebdude betreten, sodass der Richter
Pilatus gezwungen ist, zwischen dem Innenraum, in dem er Jesus befragt,
und dem Balkon, von dem aus er zu den anklagenden Juden spricht, zu
pendeln. Die im Gericht wesentliche Autoritidtsbezeugung gegeniiber
dem Richter wird so aufgehoben. Seine Rolle wirkt ohnmachtig, gera-
dezu lacherlich. Der Richter ist, wie es Jesus spiter explizit erklart
(Joh 19,11), seiner Vollmacht beraubt, zum Spielball degradiert.

Kurios ist auch die Argumentation der Anklage. Die Frage des Rich-
ters nach ihrer Substanz wird unterlaufen, Jesus als ,,Schlechtes Tuender*
gekennzeichnet — noch allgemeiner und ausweichender kann eine An-
klage nicht lauten. Die Antwort verspottet den Richter: ,,Wenn nicht
wire dieser ein Schlechtes Tuender, nicht wohl hatten wir ihn dir tiberge-
ben“! (18,30) stellt von Anfang an klar, dass die Kompetenz des Urtei-
lens nicht bei Pilatus liegt. Das Urteil liegt bereits vor. Es wird im Grunde
nur noch seine Unterschrift benotigt, um es zu vollstrecken — was wie-
derum als Demitigung der jiidischen Autorititen gesehen werden kann,
die nicht autonom agieren konnen. Man kann das weitere Gesprach mit

! Die deutschen Ubersetzungen von Textstellen aus dem Neuen Testament sind an das
Miinchener Neue Testament angelehnt und halten sich nahe am griechischen Original.



18 Die (Theologie der) Wahrheitsfrage

Jesus so deuten, dass Pilatus Wege sucht, Jesu Unschuld zu be- und damit
das vorgefillt Urteil zu widerlegen. Nach aufSen findet gleichzeitig ein
Machtkampf statt, Pilatus testet Wege aus, Jesus in Freiheit zu entlassen.
Am Ende siegt seine Angst. Er erklirt seine Ohnmacht und damit Un-
schuld, liefert Jesus aber seinem Todesurteil aus. Worin prizise die An-
klage liegt, erfahren weder er noch die Leser. Im Verlauf der Verhandlung
wird die Selbstbezeichnung Jesu als Konig der Juden thematisiert, die
Pilatus nicht anstofig findet (Joh 18,38), weil Jesus versichert, dass er
damit keine irdischen Machtanspriiche verbinde. Die Juden drohen je-
doch mit dem Kaiser, da dieser keine anderen Konigsanspriiche dulden
wirde, was einmal mehr die Angst des Pilatus steigert, dieses Mal vor
Konsequenzen von Seiten seines Vorgesetzten.

Wo bleibt in diesem Justizskandal die Wahrheit? Sie wird nur von ei-
ner Person in Anspruch genommen, die als einzige in Ruhe und mit ho-
heitlicher Ausstrahlung verbleibt. Die Gesprachsfiihrung Jesu ist bemer-
kenswert: Er antwortet mit Gegenfragen oder schweigt, duflert nur so
viel, wie er fur angemessen hilt, bleibt souverdn und unternimmt keine
Anstrengungen, den Lauf der Dinge zu beeinflussen. Seine zentrale Bot-
schaft erfihrt der Leser noch zu Beginn des Verfahrens, als Jesus sich
selbst als Zeuge fiir die Wahrheit bezeichnet und jeden, der ,,aus der
Wahrheit“ (18,37) ist, auffordert, ihm zu folgen. Hier nun folgt die Ge-
genfrage des Pilatus: ,,Was ist Wahrheit?“ (18,38). Diese Gegenfrage
wird im Allgemeinen als Ablehnung interpretiert?, was auch gut zum
spiateren Schweigen Jesu passt, der gegen die bereits gefillte negative Ent-
scheidung des Pilatus nichts mehr zu erwidern gedenkt. Entsprechend
zeigt Pilatus schon durch das Pronomen ,,was“, dass er die entscheidende
Pointe, mit Jesus die Wahrheit personifiziert vor sich zu haben, nicht
sieht.’?

In dieser Logik stellt Pilatus mit seiner Gegenfrage klar, dass er Jesus
nicht folgen will. Damit liegt die Interpretation nahe, dass der Pilatus des
Johannesevangeliums als klassisches Beispiel fiir einen Kulturrelativis-
mus dienen kann, bei dem es nicht um eine echte und ehrlich gemeinte
Wahrheitssuche geht, sondern um Mehrheitsmeinungen, um das
Schwimmen im Strom, um den einfachsten Ausweg. Im Kulturrelativis-
mus besitzt Wahrheit keinen Eigenwert, sondern wird je nach Gegeben-

2 Einen Uberblick iiber neuere Interpretationen gibt Kowalski, ,,Was ist Wahrheit?“,
203-206.
3 Thyen, Johannesevangelium, 721.



Kulturrelativismus bei Pilatus? 19

heiten gesetzt, sie ist also relativ zur Situation, zur — im weiteren Sinne —
JKultur‘. Pilatus besitzt in dieser Deutung keine echten Uberzeugungen,
sondern wird von der Angst vor der Masse geleitet. Das Urteil wird dem-
nach durch die GrofSwetterlage erzeugt und ist losgekoppelt von jedem
Wahrheitsanspruch. In dem Verfahren geht es schliefSlich nicht darum,
was Jesus wirklich verbrochen hat, sondern nur darum, wie Pilatus der
Masse Herr wird, also letztlich eine Machtfrage. Und fir diese muss er
mit Jesus die Wahrheit opfern.

1.1 Kulturrelativismus bei Pilatus?

Gegen diese Interpretation spricht, dass Pilatus im Verfahren nicht ganz
so opportunistisch agiert wie es ihr entsprechen wiirde. Wenn Pilatus die
Rechtmifigkeit des Urteils egal ist, wieso verteidigt er Jesus dann gegen-
tiber den Juden, wo es fiir ihn doch so einfach wire, dem Anliegen der
Anklager nachzukommen? Wenn Pilatus der Mensch Jesus egal wire,
warum versucht er, nachdem ihm die Unausweichlichkeit des Schuld-
spruches deutlich geworden ist, geradezu verzweifelt, ihn freizulassen?

Mir scheint daher zur Bewertung des Verhors in der Johannespassion
ein genauerer, exegetischer Blick notig. Das fihrt zwar in Detailbeobach-
tungen, kann aber zentrale Anliegen und Motive des johanneischen
Wahrheitsverstandnisses herausstellen. Damit soll nicht nur ein erster
Aspekt einer europdischen Kulturgeschichte des Wahrheitsbegriffs be-
leuchtet werden, sondern es sollen vor allem anhand der Pilatusfrage die
beiden Wahrheitsverstindnisse charakterisieren werden, auf die ich mich
im weiteren Verlauf dieser Arbeit konzentrieren werde.

Zur Komposition der johanneischen Gerichtsszene

Dass der Text nicht wirr ist, wie es etwa zu Beginn des 20. Jahrhunderts
noch Julius Wellhausen gesehen hat, diirfte bereits in meiner bisherigen
Darstellung deutlich geworden sein. Die Szene ist klar gegliedert durch
die Pendelbewegung des Pilatus zwischen Innen und Auflen. Daher bietet
sich anhand des Szenenwechsels folgende Gliederung an:

4 Wellhausen, Evangelium Johannis, 84.



20 Die (Theologie der) Wahrheitsfrage

18,28 Exposition

18,29-32 1. Szene aufSerhalb
18,33-38a 2. Szene innerhalb
18,38b-40 3. Szene auflerhalb

19,1-3 4. Szene innerhalb

19,4-8 5 Szene aufSerhalb mit Jesus
19,9-12 6. Szene innerhalb
19,13-15 7. Szene aufSerhalb mit Jesus
19,16a Schluss

Nach der eindeutigen Scheidung der Handlungsorte zu Beginn ricken die
beiden Schaupldtze immer niher zusammen, in der fiinften und siebten
Szene kommen alle Protagonisten zusammen, in der sechsten beeinflusst
das Geschrei aufSen das Geschehen innen.

Diese Szenenfolge ist, davon wird in der Fachliteratur weitgehend
ausgegangen, wie die gesamte Textkomposition ,,wohldurchdacht und
bis ins einzelne geplant“3 und stellt eines der Formelemente dar, mittels
derer die Dramaturgie bestimmt ist. Ein zweites Formelement findet
sich in den Dialogen, die eine hohe Unmittelbarkeit des Lesers zur Situa-
tion wie auch Spannung erzeugen. Narrative Einschiibe finden sich im
Text kaum, die Situation wird dialogisch entwickelt. Diese Darstellungs-
weise der Passionsgeschichte ist einzigartig, ,,darum ist die Geschichte,
die das JE [= Johannesevangelium — Anm. PB] erzihlt, neu und spannend
und offenbarungskraftig“®.

In der Exposition wird knapp dargelegt, wie Jesus von Kajaphas zum
Pritorium gefiihrt wird. Neben einer Zeitangabe, die dem gingigen Be-
ginn amtlicher Geschifte am Morgen entspricht, werden die zwei zu-
kiinftigen Schauplitze angegeben: Wahrend Jesus ins Pratorium hinein-
gefihrt wird, bleiben die Juden aus Angst vor einer Verunreinigung
drauflen. Der duflere Rahmen der folgenden Szenen ist damit abgesteckt.
Die Trennung der Schauplitze macht die innere Diskrepanz zwischen
Jesus und den Juden deutlich, ,,so steht dem pobelhaften Geschrei der Ju-
den draufsen die hoheitsvolle, ruhige Offenbarungsrede Jesu im Innern
gegeniiber“’. Ausgerechnet ein Romer muss zwischen beiden Parteien
vermitteln und wird letztendlich zum Spielball degradiert, womit die tra-
ditionellen, vordergriindig bestehenden Machtverhiltnisse auf den Kopf

5 Becker, Evangelium nach Johannes, 556.
¢ Haenchen, Johannesevangelium, 544.
7 Schnackenburg, Johannesevangelium III. Teil, 275 Anm. 5.



Kulturrelativismus bei Pilatus? 21

gestellt werden. Das Hin- und Hergehen des Pilatus konnte seine
schwankende Haltung im Prozess verbildlichen. Der Verweis auf das
Paschamahl er6ffnet eine Motivklammer, die in 19,14a geschlossen wird.
Diese Klammer macht deutlich, dass der Text eine Sinnverwandtschaft
zwischen dem Prozess Jesu und dem Paschafest herstellen mochte. Die
Vermutung liegt nahe, dass Jesus als das wahre Paschalamm dargestellt
werden soll, das von den Juden aus vermeintlicher Gesetzestreue geopfert
wird.®

In der ersten Szene informiert sich Pilatus bei den versammelten Ju-
den iiber die Anklage. Er erhilt zwar eine prazise Auskunft iiber den ge-
whunschten Ausgang des Verfahrens, nicht aber iiber den eigentlichen An-
klagepunkt. Die Juden machen damit deutlich, dass sie erstens Pilatus
nicht als Richter sehen, sondern nur als Werkzeug fir ihre Interessen,
zweitens iiberhaupt keinen gerechten Urteilsspruch wollen und drittens
an keiner sachlichen, inhaltlichen Auseinandersetzung interessiert sind.
Hier klingt bereits das ,,Unschuldsmotiv“® an. Damit wird Pilatus als
nicht selbststindig agierende Person, die Juden als die eigentlichen Ak-
teure (sie haben ihr Urteil schon lange vorher gefillt) und Jesus als das
Opfer charakterisiert — als Opfer einer Justiz, in der die Anklage als wii-
tender Mob und der Richter als Marionette erscheinen. Dass die Macht
dieser Justiz allerdings nur eine scheinbare ist, verdeutlicht Vers 32. Jesu
Opfersein relativiert sich dadurch, dass er die Situation vorhergesehen
und freiwillig auf sich genommen hat.

In der zweiten Szene wendet sich Pilatus an Jesus und will so Jesu
Schuld herausfinden. Nachdem ihm die Ankliger keine Argumente an
die Hand gaben, erwartet er jetzt vom Angeklagten, die Anklagepunkte
zu erfahren. So wird auf geradezu absurde Weise Jesus als der eigentlich
agierende dargestellt. In der Gesprichsfithrung der Szene wird dieser An-
spruch weiter untermauert. Jesus antwortet mit einer Gegenfrage, auf die
Pilatus bereitwillig eingeht. Es findet ein ,,Rollentausch“!? zwischen be-
fragendem Richter und antwortendem Angeklagten statt. Erst danach er-
hilt Pilatus die eigentliche Antwort im Stil einer klassischen johannei-
schen Offenbarungsrede. Dadurch offenbart sich Jesus vor Pilatus (die
abwesenden Juden sind von dieser Offenbarung ausgeschlossen; sie ha-

8 Baum-Bodenbender, Hoheit in Niedrigkeit, 54; Moloney, Glory not Dishonor, 136;
Soding, Macht der Wahrheit, 39.

? Blank, Evangelium nach Johannes, 74; Schnelle, Evangelium nach Johannes, 273.

10" Gielen, Passionserzihlung, 175.



22 Die (Theologie der) Wahrheitsfrage

ben sich von Jesu Offenbarung selbst ausgegrenzt und damit bewusst ge-
gen Jesus entschieden, wobei sie ausgerechnet religiose Bestimmungen
vorschoben) und zwingt ihn damit, sich fir oder gegen Jesus zu entschei-
den, die Offenbarung also anzunehmen oder abzulehnen. Die dialogische
und unmittelbare Gestaltung des Textes bewirkt, dass diese Offenbarung
die Leserschaft direkt adressiert: ,, The staging (...) forces the audience to
answer the questions posed by the unfolding drama and make decisions
about the characters’ fate as well as their own“!!, erklirt Sherri Brown.

Mit seiner letzten Frage, die durch Jesu Offenbarungsrede im Grunde
schon vorher beantwortet war, zeigt Pilatus, dass er entweder nicht fahig
oder nicht willens ist, Jesu gottlichen Anspruch anzuerkennen. Genau bei
dieser Diskrepanz werde ich in meinen folgenden systematischen Uber-
legungen einhaken. Wenn Rudolf Schnackenburg die Wahrheitsfrage des
Pilatus als ein ,Ausweichen und damit ein Ablehnen des Zeugnisses
Jesu“!? charakterisiert, Sherri Brown darin einen ,rhetorical dismissal“!3
sieht und Udo Schnelle gar die Position der Skepsis (und damit eine ,, phi-
losophische Gegenposition zum Wahrheitsanspruch Jesu“!'4) ausmacht,
sind das sehr starke Interpretationen. Josef Blank sieht immerhin nur eine
»Flucht in die Entscheidungslosigkeit“!S, was eine deutlich andere Stofs-
richtung markiert. Marlis Gielen beschreibt Pilatus lediglich als nicht an
der Wahrheits-, sondern nur an Machtfragen interessiert.'® Demnach lang-
weilen ihn die Ausfithrungen Jesu nur. In der Tat macht Pilatus deutlich,
dass er mit einer Wahrheitsfindung in dem vorliegenden Fall entweder
tiberfordert oder daran nicht interessiert ist. Aber, das muss kritisch gegen
alle genannten Interpretationen eingewandt werden, wenn er Jesus und
seine Botschaft wirklich rundweg ablehnen wiirde, dann ware das fol-
gende Sich-Einsetzen des Pilatus fiir Jesus unverstandlich.

In der dritten Szene gibt Pilatus zu erkennen, dass er in Jesus keinen
gefahrlichen politischen Aufrithrer erkennt, indem er ihn nicht nur fiir
unschuldig erklirt, sondern auch fiir die (historisch eher unwahrscheinli-
che) Pascha-Amnestie vorschlagt. Dass von den Juden stattdessen Barab-
bas genannt wird, der im Text knapp als Rauber gekennzeichnet wird,
zeigt ihre Wut und Entschlossenheit. Allerdings bleibt die Frage offen,

" Brown, What is truth?, 71.

2 Schnackenburg, Johannesevangelium III. Teil, 287.
3 Brown, What is truth?, 85.

4 Schnelle, Evangelium nach Johannes, 274.

Blank, Evangelium nach Johannes, 87.

Gielen, Passionserzdhlung, 176.

- s

15
16



