
Geschichte des christologischen Dogmas in der Alten Kirche





Franz Dünzl

Geschichte des
christologischen Dogmas

in der Alten Kirche

Herausgegeben von
Michael Bußer

und
Johannes Pfeiff



www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.herder.de
Umschlaggestaltung: Finken und Bumiller, Stuttgart

Umschlagmotiv: Jesus Christus, Deësis-Mosaik, 12. Jh.,
Hagia Sophia, Istanbul

Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-37877-5

ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-81877-6



Inhalt

5

Hinführung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

1. Neutestamentliche Anhaltspunkte . . . . . . . . . . . . . 11

2. Formen der Pneuma-Christologie . . . . . . . . . . . . . 17
2.1. Die Taufperikope als Ausgangspunkt der

Pneuma-Christologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17
2.2. Pneuma als göttliche Dimension des Erlösers . . . . 31

3. Die Frage nach der Seele Christi . . . . . . . . . . . . . . 41

4. Die christologischen Kontroversen des
4. Jahrhunderts . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51

4.1. Der Streit um den Arianismus . . . . . . . . . . . . . . . . 51
4.2. Die apollinaristische Kontroverse . . . . . . . . . . . . . 62

5. Der Gegensatz zwischen antiochenischer und
alexandrinischer Christologie . . . . . . . . . . . . . . . . 76

5.1. Der Gegenentwurf zu Apollinaris:
Die antiochenische Position . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76

5.2. Der Streit um Nestorius . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 96

6. Das Konzil von Ephesus und seine Nachgeschichte 117

7. Die Formulierung des christologischen Dogmas . . 127
7.1. Der monophysitische Vorstoß und die ›Räuber-

synode‹ von Ephesus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 127
7.2. Das Konzil von Chalcedon . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
7.3. Die Nachgeschichte des Konzils von Chalcedon . 145



6

7.4. Der ›Drei-Kapitel-Streit‹ und das zweite Konzil von
Konstantinopel . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 150

7.5. Weitere Klärungen: Der Monenergismus und der
Monotheletismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 157

8. Die christologische Synthese: Johannes v. Damaskus 171

9. Ertrag . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 182

Bibliographische Hinweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 195

Bibelstellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 199

Namen- und Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 201

Franz Dünzl (1960–2018)
von Michael Bußer und Johannes Pfeiff

In memoriam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 209

Curriculum Vitae . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 216

Ausgewählte Publikationen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 218

Inhalt



Hinführung

Religionen deuten die Wirklichkeit und folgen dabei unter-
schiedlichen spirituellen Traditionen, die ihrerseits nicht im-
mer geradlinig weiterführen, sondern Brechungen aufweisen,
sich verzweigen und bisweilen (ggf. im Rückgriff auf ältere
Traditionsstufen) neu ansetzen können.

Dreh- und Angelpunkt der christlichen Wirklichkeits-
deutung stellen nicht die kirchlichen Institutionen dar, die
Lehren und ethischen Normen, nicht der Gottesdienst und
nicht einmal die Bibel, sondern eine historische Gestalt, ein
Mensch, der vor 2000 Jahren gelebt hat, Jesus von Nazaret,
in dem – wie es die christliche Tradition formuliert – Gott
Mensch geworden ist. Doch diese Tradition bleibt gerade
heute nicht unwidersprochen: Man könnte ja einwenden,
dass sie auf einem Mythos basiere, der das Leben des irdi-
schen Jesus als Herabkunft eines himmlischen Wesens auf
die Erde stilisiert und dem Menschen von heute damit eine
antike Göttergeschichte zumutet. Sollte man auf dieses Nar-
rativ nicht besser verzichten, um sich Jesus von Nazaret auf
eine rationalere, aufgeklärte und intellektuell verantwortbare
Weise zu nähern? Hinzu kommen Vorbehalte, wonach das
provozierende Insistieren auf der Gottheit Jesu den Dialog
und die gegenseitige Verständigung der monotheistischen Re-
ligionen erschwert, ja unmöglich macht – als spiritueller Leh-
rer könnte Jesus auch im Islam oder im Judentum gewürdigt
werden, nicht aber als menschgewordener Gott.

Die Vorbehalte reichen aber noch tiefer: Die wissenschaft-
lichen Erkenntnisse der letzten 200 Jahre haben den dreifa-

7



chen Abgrund des Raumes, der Zeit und der Generationen
vor uns aufgetan: Wir wissen heute, dass die Erde nur ein
kleiner Trabant eines unbedeutenden Sterns in einem Seiten-
arm der Milchstraße ist und dass es neben dieser Milchstraße
noch mindestens 50 Milliarden anderer Galaxien gibt, deren
Sterne nahezu unzählbar sind. Sollte Gott sich wirklich he-
rabgelassen haben, in der unendlichen Weite des Raums einen
winzigen Planeten zu erwählen und unter den vielen Natio-
nen ein Volk und in diesem Volk Israel einen Menschen, Jesus
von Nazaret? Je gewaltigere Ausmaße die Dimensionen des
Kosmos in unserem Bewusstsein annehmen, desto geringer
und unbedeutender muss uns der einzelne Mensch erschei-
nen, auch dieser Mann aus Nazaret – weniger als ein Staub-
korn, kaum ein Atom, gemessen an der Überfülle dessen, was
existiert im Abgrund des Raumes.

Mit dem Abgrund des Raumes hängt der Abgrund der
Zeit zusammen: Das Licht der entferntesten Galaxien ist
13,8 Milliarden Jahre zu uns unterwegs, und auf dieses Alter
schätzen die Astronomen unsere Welt. Unsere Erde hat sich
erst vor vier bis viereinhalb Milliarden Jahren innerhalb unse-
res Sonnensystems gebildet, und erst ganz zuletzt erschien der
Mensch. Das Leben eines jeden von uns, wie erfüllt es auch
sein mag mit Freud und Leid, ist nur ein kurzer Blitz in den
unermesslichen Dimensionen der Zeit. Kann es da sein, dass
Gott, der jenseits aller Zeit steht, einen winzigen Augenblick
in den Jahrmilliarden der Geschichte des Universums erwählt
hat, dass er sich gebunden hat an das kurze Leben eines Men-
schen, das nicht einmal 35 Jahre währte – ein kurzes Aufblit-
zen, kaum wahrnehmbar im unendlichen Strom der Zeit?

Hinzu kommt, dass die Geschichte des Universums als ein
einziger gewaltiger Prozess der Entfaltung und Entwicklung
begriffen werden muss, angefangen bei der Entstehung der
Elemente, der Bildung der Galaxien, Sonnensysteme und Pla-

8

Hinführung



neten. Mehr als neun Milliarden Jahre dauerte es, bis auf der
Erde die ersten Anzeichen von Leben erschienen; und dann
noch einmal fast drei Milliarden Jahre, bis sich die ersten
Vielzeller entwickelten. Die Geschichte des Lebens, das aus
dem Abgrund der Generationen emporwächst, ist auch un-
sere Geschichte – die Geschichte der Säugetiere, der Prima-
ten, der Hominiden … Ist der Mensch im Grunde genommen
nicht ein intelligent gewordenes Tier? Sollte sich Gott in einer
höheren Tierart inkarniert haben? Ist es nicht Hybris anzu-
nehmen, Gott wäre uns gleich geworden? Müssten wir nicht
mit größerer Bescheidenheit über Jesus von Nazaret sprechen
und auf jede absurde Überhöhung verzichten?

Umgekehrt stellt sich freilich die Frage, ob wir damit die
Tiefendimension der christlichen Weltdeutung nicht vor-
schnell aufgeben würden, ob uns die Tradition nicht eher
dazu herausfordert, den Glauben an die Menschwerdung
Gottes in den Horizont des heutigen Weltbilds zu stellen und
neu zu bedenken?

Um diesen Glauben näher zu beleuchten, lohnt es sich, die
christliche(n) Traditionslinie(n) bis zu ihren Anfängen zu-
rückzuverfolgen, bis hin zu den neutestamentlichen Ansätzen
der christologischen Reflexion im engeren Sinn. Es geht dabei
nicht um das Spannungsverhältnis von Monotheismus und
Trinität,* sondern enger gefasst um die Frage, ob und in wel-
chem Sinn uns nach dem Zeugnis des Neuen Testaments und
der daran anschließenden Überlieferungen in dem Menschen
Jesus von Nazaret, der in der Regierungszeit der Kaiser Au-
gustus und Tiberius am Rande des römischen Imperiums
lebte und starb, Gott begegnet. Anders formuliert: Es geht
um die Frage der Inkarnation.

9

* Hierfür ist zu verweisen auf die »Kleine Geschichte des trinitarischen Dog-
mas in der Alten Kirche«.

Hinführung



Aus der Fülle der Quellentexte, die in der Forschung oft
kontrovers diskutiert werden, kann auch in dieser Darstel-
lung nur ausgewählt werden. Dabei möchte ich versuchen,
den Lesern dieses Buches – ohne Anspruch auf Vollständig-
keit – unterschiedliche Ansätze und Modelle in den Aussagen
der frühchristlichen Autoren vor Augen zu führen, die deren
Bemühen widerspiegeln, die besondere Bedeutung Jesu zu er-
fassen und zu beschreiben. Dass die Vielfalt der Modelle zu
heftigen Auseinandersetzungen führte, wird niemand über-
raschen, der mit (dogmen-)geschichtlichen Prozessen auch
nur ein wenig vertraut ist. Gleichzeitig möchte ich aber auch
den Sinn für die dialektische Dynamik solcher Auseinander-
setzungen wecken, die die christologische Reflexion der frü-
hen Kirche an entscheidenden Punkten vorangetrieben und
uns ein bleibendes Erbe hinterlassen hat.

10

Hinführung



1. Neutestamentliche Anhaltspunkte

Der wohl älteste neutestamentliche Versuch, auf die christo-
logische Frage im engeren Sinn eine Antwort zu geben, findet
sich im vorpaulinischen Hymnus des Philipperbriefes (um 53
n. Chr.), wenn hier in Phil 2,6–11 im Blick auf ›Christus Je-
sus‹ gesagt wird: »Er war in der Wesensgestalt (en morphe)
Gottes, hielt es aber nicht für eine [ihm zustehende] ›Beute‹,
Gott gleich zu sein, sondern er entäußerte sich selbst, nahm
die Wesensgestalt eines Sklaven an; er trat in Entsprechung
(en homoiomati) zu den Menschen auf und wurde dem äuße-
ren Erscheinungsbild nach (schemati) als Mensch erfahren.
Er erniedrigte sich selbst und ward gehorsam bis zum Tod,
ja, bis zum Kreuzestod« (Phil 2,6–8); dieser Selbsternied-
rigung des Gottgleichen folgt seine Erhöhung durch Gott
(Phil 2,9–11).

Die Forschung hat versucht, diesen Hymnus aus verschie-
denen Traditionen herzuleiten: Biblisch z. B. aus den Weis-
heitsspekulationen, wonach die personifizierte Weisheit eine
präexistente Größe ist, die an Gottes Schöpfung mitwirkte
(vgl. Spr 8,22–31 LXX), dann aber ihre Wohnstätte bei den
Menschen bzw. in Israel wählte (vgl. Bar 3,37f.); in
Weish 7,27 schließlich heißt es von ihr: »Von Geschlecht zu
Geschlecht tritt sie in heilige Seelen ein und schafft Freunde
Gottes und Propheten« (das Buch Baruch und die sapientia
Salomonis zählen indes nicht zum Kanon der hebräischen Bi-
bel, wurden von den Christen vielmehr aus der griechischen
Septuaginta, der LXX übernommen). Bei ihrem Eingehen in
die Welt wird die Weisheit allerdings nicht erniedrigt – dieses

11



Motiv fehlt. Außerbiblisch hat man etwa auf den Anthropos-
Mythos verwiesen, der der Hermetik (einem synkretistischen
Corpus esoterischer bzw. theosophischer Schriften paganer
Provenienz) zuzuordnen ist: Er erzählt paradigmatisch die
Geschichte ›des Menschen‹, der ursprünglich gottgleich und
unsterblich war, sich aber in die Niederungen der Materie
verlor und das Sklavendasein auf sich nehmen musste, d. h.
eine Existenz unter den Bedingungen von Krankheit, Alter
und Tod – lauter Mächten, denen er ursprünglich nicht unter-
worfen war und denen er mit Hilfe des hermetischen Wissens
wieder entrinnen soll. In ähnlicher Form taucht dieser My-
thos auch in der spätantiken religiösen Bewegung ›Gnosis‹
auf, etwa in dem berühmten ›Perlenlied‹ der apokryphen
Thomasakten (acta Thomae 108–113), in dem der ›Königs-
sohn‹ (d. h. der Mensch), der in der Fremde seine ursprüng-
liche Heimat und Aufgabe vergessen hat, durch einen ›Brief‹
an seine Herkunft und eigentliche Identität erinnert wird. In
anderen gnostischen Ausgestaltungen des Mythos spielt dem-
gegenüber die Gestalt des Erlösers eine profiliertere Rolle: Er
wird dem verlorenen Menschen nachgeschickt und steigt aus
der Sphäre der göttlichen Fülle (dem pleroma) freiwillig in
die Welt der Leere und des Mangels herab, um dem Men-
schen die Gnosis, das verlorene Wissen um seine einstige Hei-
mat wiederzugeben und ihn so aus seiner Gefangenschaft zu
befreien.

Wir erkennen die Ähnlichkeiten mit dem christlichen Phi-
lipperhymnus, v. a. das Abstiegs-Aufstiegs-Schema; aber es
gibt auch Unterschiede: Der vorpaulinische Hymnus ist nicht
einfach eine Nachbildung des hermetischen oder gnostischen
Mythos. Die freiwillige Selbstentäußerung der himmlischen
Erlösergestalt verschmilzt in der christlichen Tradition mit
dem biblischen Bild des leidenden Gerechten, der Gott gegen-
über gehorsam bleibt bis in den Tod. Es geht nämlich in der

12

Neutestamentliche Anhaltspunkte



Jesusverkündigung in erster Linie nicht um Wissensvermitt-
lung, nicht um (Selbst-)Erkenntnis bzw. Gnosis, sondern da-
rum, dass dieser Jesus in seinem irdischen Leben, in seiner
Geschichte dem Willen Gottes treu blieb bis zur letzten
Konsequenz – darum hat ihn Gott erhöht und zum univer-
salen Herrscher eingesetzt. Das hermetische oder gnostische
Schema wird also nicht einfach übernommen, sondern auch
abgewandelt und korrigiert: Es wird rückgebunden an die
Geschichte eines realen Menschen, eines Juden, der in allem
Gottes Willen erfüllte.

Dass sich hier biblische und außerbiblische Motive oder
Schemata verschränken, ist auf das synkretistische Milieu
der hellenistischen Kultur der Zeitenwende zurückzuführen,
das unterschiedliche geistige Strömungen miteinander in Be-
rührung und gerade dadurch zu neuer Blüte brachte. Die
Einsicht in die Entstehung des Hymnus dispensiert uns frei-
lich nicht von der Frage nach dem bleibenden Sinnpotenzial
des Textes für die christologische Reflexion: Von besonderer
Bedeutung ist dabei die Vorstellung der ›kenosis‹: Sie charak-
terisiert das Geschehen der ›Inkarnation‹ als Selbstentäuße-
rung des Erlösers, der sich ›leer macht‹ (so die Grundbedeu-
tung des Verbums) von all dem, was zur göttlichen
Wesensgestalt bzw. der Gottgleichheit gehört: Allmacht, Se-
ligkeit, unumschränkte Freiheit, Unsterblichkeit, Ewigkeit,
Allwissenheit – ein Dasein, das er (als ›Privatbesitz‹ oder
›Beute‹) für sich hätte behalten können. Stattdessen tauscht
er es freiwillig ein für die ›Sklaverei‹ des menschlichen Da-
seins, das Unterworfensein unter Ohnmacht, Leid, Begrenzt-
heit, Zeitlichkeit und Unwissen, unter die Bedingungen un-
serer Existenz, deren letzte und bitterste der Tod ist, der
sich bei Jesus von Nazaret als Kreuzestod konkretisiert.
Und diese Selbstentäußerung und Erniedrigung beantwortet
Gott durch die Erhöhung Jesu zum Herrn und Kosmokrator.

13

Neutestamentliche Anhaltspunkte



Die mythologischen Motive dienen in diesem Hymnus nicht
der Erhellung der menschlichen Existenz als solcher, sondern
sind bezogen auf eine historische Gestalt, deren Lebens-
schicksal in einen universalen Bedeutungszusammenhang ge-
stellt wird.

Einen ähnlich weiten Horizont eröffnet auch der Prolog
des Johannesevangeliums (Ende des 1. Jh.s): Er stellt den Er-
löser vor als den Logos (das ›Wort‹), der im Anfang bei Gott
und selbst Gott war (vgl. Joh 1,1f.). Von diesem Logos, durch
den alles geworden ist (vgl. Joh 1,3), heißt es in Joh 1,14:
»Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns ge-
wohnt, und wir haben seine Herrlichkeit geschaut«. ›Fleisch‹
(griech.: sarx) hat in diesem Kontext nicht anatomische Be-
deutung (Fleisch im Unterschied zu Knochen oder auch im
Gegensatz zu Seele und Geist des Menschen), sondern um-
schreibt die Schwäche, Hinfälligkeit und Vergänglichkeit der
menschlichen Existenz als ganzer – damit ist eine Parallele
zur menschlichen ›Sklaverei‹ gegeben, von der der Philipper-
hymnus spricht. Auch das Johannesevangelium kennt Aus-
sagen über den Abstieg und (Wieder-)Aufstieg des Erlösers
(Joh 16,28; vgl. 13,3; 3,13; 6,62), wie sie sich ähnlich in
gnostischen Mythen finden, an dieser Stelle aber – und nicht
nur hier – ist das Schema durchbrochen, der Mythos wird
durch die Jesusgeschichte korrigiert: Die Wahrheit eines My-
thos spielt sich ja überall und nirgends ab, immer und nie-
mals, was jedoch hier erzählt wird, ist historische Realität ge-
worden, konkret und unverwechselbar, im Volk der Tora und
des Tempels, in der Gestalt eines gekreuzigten Wanderpredi-
gers; diese Realität unterstreichen auch die eindringlichen
Worte in 1 Joh 1,1–3, die im Blick auf »den Logos des Le-
bens« bezeugen und verkünden wollen, »was wir gehört ha-
ben, was wir gesehen haben mit unseren Augen, was wir ge-
schaut und [was] unsere Hände betastet haben«.

14

Neutestamentliche Anhaltspunkte



Der Johannesprolog geht einen Schritt weiter, wenn er im
Blick auf den Fleischgewordenen betont: »… wir haben seine
Herrlichkeit geschaut« – das Paradox ist gewollt: Die Herr-
lichkeit des Erlösers offenbart sich in der irdischen Realität
der Sarx, und daher ist es auch nur konsequent, dass der
Evangelist die ›Erhöhung‹ Christi nicht erst nach dessen Auf-
erstehung ansetzt, sondern auf die Erhöhung am Kreuz bezie-
hen kann (vgl. Joh 3,14–16; 8,28; 12,32f.). Was im Philipper-
hymnus als Zwei-Stufen-Modell erscheint und auch in den
späteren Kapiteln des Johannesevangeliums als Abfolge von
Abstieg und Wiederaufstieg beschrieben werden kann, ist in
den Aussagen des Prologs ineinandergeschoben: Niedrigkeit
und Herrlichkeit des Erlösers schließen sich nicht gegenseitig
aus, sondern ein.

Wohl nicht ursprünglich auf unsere Frage nach der Chris-
tologie im engeren Sinn bezogen, aber wirkungsgeschichtlich
für sie bedeutsam ist ein weiterer neutestamentlicher Text: Im
Präskript seines Römerbriefes (um 55 n. Chr.) greift Paulus
eine ältere Formel auf, die Christus Jesus als den bekennt,
»der geboren wurde aus Davids Samen dem Fleisch nach,
der eingesetzt wurde als Sohn Gottes in Macht dem Geist
der Heiligung nach aufgrund der Auferstehung von den To-
ten« (Röm 1,3f.). In der vorpaulinischen Bekenntnisformel,
die der römischen Gemeinde in ähnlicher Form bereits be-
kannt gewesen sein dürfte, interessiert in unserem Zusam-
menhang die Gegenüberstellung von ›Fleisch‹ und ›Geist der
Heiligung‹. Der Erlöser wird hier in zweifacher Weise be-
schrieben: kata sarka und kata pneuma hagiosynes. Sarx
meint unzweifelhaft wieder die irdische Existenz Jesu, wobei
hier freilich seine davidische Abstammung betont wird, die
ihn als Messias ausweisen soll. Die Wendung pneuma hagio-
synes greift den Sprachgebrauch der Psalmen in der LXX auf,
in der hagiosyne für Gottes Heiligkeit (vgl. Ps 29,5 LXX mit

15

Neutestamentliche Anhaltspunkte



Ps 30,5 in der hebräischen Fassung; Ps 96,12 LXX mit
Ps 97,12), seine Hoheit (vgl. Ps 144,5 LXX mit Ps 145,5)
und Macht (vgl. Ps 95,6 LXX mit Ps 96,6) steht: ›Sohn Got-
tes in Macht‹ ist der Erlöser demnach seiner göttlich-pneuma-
tischen Dimension nach. Für unseren Fragehorizont bedeut-
sam ist die Formel deshalb, weil die Gegenüberstellung von
Sarx und Pneuma und generell der Rekurs auf göttliches
Pneuma zur Charakterisierung des Erlösers in den ersten
nachapostolischen Generationen die christologische Refle-
xion bestimmen sollten.

16

Neutestamentliche Anhaltspunkte


