Geschichte des christologischen Dogmas in der Alten Kirche






Franz Diinzl

Geschichte des
christologischen Dogmas
in der Alten Kirche

Herausgegeben von
Michael BufSer
und

Johannes Pfeiff

FREIBURG - BASEL - WIEN



\[L)@ MIX
P eeioton Guten
FSC  Fscecosaatt
© Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.herder.de
Umschlaggestaltung: Finken und Bumiller, Stuttgart
Umschlagmotiv: Jesus Christus, Deésis-Mosaik, 12. Jh.,
Hagia Sophia, Istanbul
Satz: Barbara Herrmann, Freiburg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN Print 978-3-451-37877-5
ISBN E-Book (PDF) 978-3-451-81877-6



Inhalt

Hinfihrung .. ... ... ... ... ... ... ... .. ... ... .. 7
1. Neutestamentliche Anhaltspunkte . . .. ... .. .. . 11
2. Formen der Pneuma-Christologie . ....... ... .. 17
2.1. Die Taufperikope als Ausgangspunkt der

Pneuma-Christologie . ... ... ... ... ... ... ... 17
2.2. Pneuma als gottliche Dimension des Erlosers . ... 31
3. Die Frage nach der Seele Christi ... ... ... .. .. 41
4. Die christologischen Kontroversen des

4. Jahrhunderts ... ... .. ... ... 51
4.1. Der Streit um den Arianismus .. . .......... ... 51
4.2. Die apollinaristische Kontroverse ......... .. .. 62

5. Der Gegensatz zwischen antiochenischer und
alexandrinischer Christologie .. ... ... ... ... .. 76
5.1. Der Gegenentwurf zu Apollinaris:
Die antiochenische Position . . ... ... .. ... .. .. 76
5.2. Der Streit um Nestorius . ... ............ .. ... 96

6. Das Konzil von Ephesus und seine Nachgeschichte 117

7. Die Formulierung des christologischen Dogmas . . 127

7.1. Der monophysitische Vorstof$ und die >Rauber-
synode«von Ephesus ... .. ... .. .. ... .. .. . . .. 127

7.2. Das Konzil von Chalcedon ... ... ... ... .. .. .. 136

7.3. Die Nachgeschichte des Konzils von Chalcedon . 145



Inhalt

7.4. Der >Drei-Kapitel-Streit< und das zweite Konzil von

Konstantinopel . .. ... ... ... ... .. ... .. .. 150
7.5. Weitere Klarungen: Der Monenergismus und der
Monotheletismus .. ........... .. oL 157

8.  Die christologische Synthese: Johannes v. Damaskus 171

9. Ertrag ... ... ... .. ... 182
Bibliographische Hinweise . ........ ... ... ... ... . 195
Bibelstellenregister . . ... ... ... ... ... ... . ... ... 199
Namen- und Sachregister . ..... ... ... .. ... .. .. 201

Franz Diinzl (1960-2018)
von Michael BufSer und Johannes Pfeiff

In memoriam . ......... ... ... ... ... 209
Curriculum Vitae . .. ... ... .. . . ... 216
Ausgewihlte Publikationen .. ... ... ... .. ... .. .. 218



Hinfiihrung

Religionen deuten die Wirklichkeit und folgen dabei unter-
schiedlichen spirituellen Traditionen, die ihrerseits nicht im-
mer geradlinig weiterfithren, sondern Brechungen aufweisen,
sich verzweigen und bisweilen (ggf. im Riickgriff auf altere
Traditionsstufen) neu ansetzen konnen.

Dreh- und Angelpunkt der christlichen Wirklichkeits-
deutung stellen nicht die kirchlichen Institutionen dar, die
Lehren und ethischen Normen, nicht der Gottesdienst und
nicht einmal die Bibel, sondern eine historische Gestalt, ein
Mensch, der vor 2000 Jahren gelebt hat, Jesus von Nazaret,
in dem - wie es die christliche Tradition formuliert — Gott
Mensch geworden ist. Doch diese Tradition bleibt gerade
heute nicht unwidersprochen: Man konnte ja einwenden,
dass sie auf einem Mythos basiere, der das Leben des irdi-
schen Jesus als Herabkunft eines himmlischen Wesens auf
die Erde stilisiert und dem Menschen von heute damit eine
antike Gottergeschichte zumutet. Sollte man auf dieses Nar-
rativ nicht besser verzichten, um sich Jesus von Nazaret auf
eine rationalere, aufgeklirte und intellektuell verantwortbare
Weise zu nihern? Hinzu kommen Vorbehalte, wonach das
provozierende Insistieren auf der Gottheit Jesu den Dialog
und die gegenseitige Verstindigung der monotheistischen Re-
ligionen erschwert, ja unmoglich macht — als spiritueller Leh-
rer konnte Jesus auch im Islam oder im Judentum gewiirdigt
werden, nicht aber als menschgewordener Gott.

Die Vorbehalte reichen aber noch tiefer: Die wissenschaft-
lichen Erkenntnisse der letzten 200 Jahre haben den dreifa-



Hinfiihrung

chen Abgrund des Raumes, der Zeit und der Generationen
vor uns aufgetan: Wir wissen heute, dass die Erde nur ein
kleiner Trabant eines unbedeutenden Sterns in einem Seiten-
arm der MilchstrafSe ist und dass es neben dieser MilchstrafSe
noch mindestens 50 Milliarden anderer Galaxien gibt, deren
Sterne nahezu unzihlbar sind. Sollte Gott sich wirklich he-
rabgelassen haben, in der unendlichen Weite des Raums einen
winzigen Planeten zu erwihlen und unter den vielen Natio-
nen ein Volk und in diesem Volk Israel einen Menschen, Jesus
von Nazaret? Je gewaltigere Ausmafle die Dimensionen des
Kosmos in unserem Bewusstsein annehmen, desto geringer
und unbedeutender muss uns der einzelne Mensch erschei-
nen, auch dieser Mann aus Nazaret — weniger als ein Staub-
korn, kaum ein Atom, gemessen an der Uberfiille dessen, was
existiert im Abgrund des Raumes.

Mit dem Abgrund des Raumes hiangt der Abgrund der
Zeit zusammen: Das Licht der entferntesten Galaxien ist
13,8 Milliarden Jahre zu uns unterwegs, und auf dieses Alter
schitzen die Astronomen unsere Welt. Unsere Erde hat sich
erst vor vier bis viereinhalb Milliarden Jahren innerhalb unse-
res Sonnensystems gebildet, und erst ganz zuletzt erschien der
Mensch. Das Leben eines jeden von uns, wie erfillt es auch
sein mag mit Freud und Leid, ist nur ein kurzer Blitz in den
unermesslichen Dimensionen der Zeit. Kann es da sein, dass
Gott, der jenseits aller Zeit steht, einen winzigen Augenblick
in den Jahrmilliarden der Geschichte des Universums erwahlt
hat, dass er sich gebunden hat an das kurze Leben eines Men-
schen, das nicht einmal 35 Jahre wihrte — ein kurzes Aufblit-
zen, kaum wahrnehmbar im unendlichen Strom der Zeit?

Hinzu kommt, dass die Geschichte des Universums als ein
einziger gewaltiger Prozess der Entfaltung und Entwicklung
begriffen werden muss, angefangen bei der Entstehung der
Elemente, der Bildung der Galaxien, Sonnensysteme und Pla-



Hinfiihrung

neten. Mehr als neun Milliarden Jahre dauerte es, bis auf der
Erde die ersten Anzeichen von Leben erschienen; und dann
noch einmal fast drei Milliarden Jahre, bis sich die ersten
Vielzeller entwickelten. Die Geschichte des Lebens, das aus
dem Abgrund der Generationen emporwichst, ist auch un-
sere Geschichte — die Geschichte der Sdugetiere, der Prima-
ten, der Hominiden ... Ist der Mensch im Grunde genommen
nicht ein intelligent gewordenes Tier? Sollte sich Gott in einer
hoheren Tierart inkarniert haben? Ist es nicht Hybris anzu-
nehmen, Gott wire uns gleich geworden? Mussten wir nicht
mit groflerer Bescheidenheit tiber Jesus von Nazaret sprechen
und auf jede absurde Uberhéhung verzichten?

Umgekehrt stellt sich freilich die Frage, ob wir damit die
Tiefendimension der christlichen Weltdeutung nicht vor-
schnell aufgeben wiirden, ob uns die Tradition nicht eher
dazu herausfordert, den Glauben an die Menschwerdung
Gottes in den Horizont des heutigen Weltbilds zu stellen und
neu zu bedenken?

Um diesen Glauben niher zu beleuchten, lohnt es sich, die
christliche(n) Traditionslinie(n) bis zu ihren Anfingen zu-
ruckzuverfolgen, bis hin zu den neutestamentlichen Ansatzen
der christologischen Reflexion im engeren Sinn. Es geht dabei
nicht um das Spannungsverhiltnis von Monotheismus und
Trinitdt,* sondern enger gefasst um die Frage, ob und in wel-
chem Sinn uns nach dem Zeugnis des Neuen Testaments und
der daran anschlieffenden Uberlieferungen in dem Menschen
Jesus von Nazaret, der in der Regierungszeit der Kaiser Au-
gustus und Tiberius am Rande des romischen Imperiums
lebte und starb, Gott begegnet. Anders formuliert: Es geht
um die Frage der Inkarnation.

* Hierfir ist zu verweisen auf die »Kleine Geschichte des trinitarischen Dog-
mas in der Alten Kirche«.



Hinfiihrung

Aus der Fulle der Quellentexte, die in der Forschung oft
kontrovers diskutiert werden, kann auch in dieser Darstel-
lung nur ausgewihlt werden. Dabei mochte ich versuchen,
den Lesern dieses Buches — ohne Anspruch auf Vollstandig-
keit — unterschiedliche Ansitze und Modelle in den Aussagen
der fruhchristlichen Autoren vor Augen zu fuhren, die deren
Bemiithen widerspiegeln, die besondere Bedeutung Jesu zu er-
fassen und zu beschreiben. Dass die Vielfalt der Modelle zu
heftigen Auseinandersetzungen fithrte, wird niemand uber-
raschen, der mit (dogmen-)geschichtlichen Prozessen auch
nur ein wenig vertraut ist. Gleichzeitig mochte ich aber auch
den Sinn fur die dialektische Dynamik solcher Auseinander-
setzungen wecken, die die christologische Reflexion der fri-
hen Kirche an entscheidenden Punkten vorangetrieben und
uns ein bleibendes Erbe hinterlassen hat.

10



1. Neutestamentliche Anhaltspunkte

Der wohl ilteste neutestamentliche Versuch, auf die christo-
logische Frage im engeren Sinn eine Antwort zu geben, findet
sich im vorpaulinischen Hymnus des Philipperbriefes (um 53
n. Chr.), wenn hier in Phil 2,6-11 im Blick auf >Christus Je-
sus< gesagt wird: »Er war in der Wesensgestalt (en morphe)
Gottes, hielt es aber nicht fiir eine [ihm zustehende] >Beute,
Gott gleich zu sein, sondern er entdufSerte sich selbst, nahm
die Wesensgestalt eines Sklaven an; er trat in Entsprechung
(en homoiomati) zu den Menschen auf und wurde dem GdufSe-
ren Erscheinungsbild nach (schemati) als Mensch erfabren.
Er erniedrigte sich selbst und ward geborsam bis zum Tod,
ja, bis zum Kreuzestod« (Phil 2,6—8); dieser Selbsternied-
rigung des Gottgleichen folgt seine Erhohung durch Gott
(Phil 2,9-11).

Die Forschung hat versucht, diesen Hymnus aus verschie-
denen Traditionen herzuleiten: Biblisch z. B. aus den Weis-
heitsspekulationen, wonach die personifizierte Weisheit eine
praexistente Grofe ist, die an Gottes Schopfung mitwirkte
(vgl. Spr 8,22-31 LXX), dann aber ihre Wohnstitte bei den
Menschen bzw. in Israel wahlte (vgl. Bar 3,37f.); in
Weish 7,27 schliefSlich heif$t es von ihr: » Von Geschlecht zu
Geschlecht tritt sie in heilige Seelen ein und schafft Freunde
Gottes und Propheten« (das Buch Baruch und die sapientia
Salomonis zahlen indes nicht zum Kanon der hebridischen Bi-
bel, wurden von den Christen vielmehr aus der griechischen
Septuaginta, der LXX tbernommen). Bei ihrem Eingehen in
die Welt wird die Weisheit allerdings nicht erniedrigt — dieses

11



Neutestamentliche Anhaltspunkte

Motiv fehlt. Auflerbiblisch hat man etwa auf den Anthropos-
Mythos verwiesen, der der Hermetik (einem synkretistischen
Corpus esoterischer bzw. theosophischer Schriften paganer
Provenienz) zuzuordnen ist: Er erzdhlt paradigmatisch die
Geschichte >des Menschens, der urspriunglich gottgleich und
unsterblich war, sich aber in die Niederungen der Materie
verlor und das Sklavendasein auf sich nehmen musste, d. h.
eine Existenz unter den Bedingungen von Krankheit, Alter
und Tod - lauter Miachten, denen er urspriinglich nicht unter-
worfen war und denen er mit Hilfe des hermetischen Wissens
wieder entrinnen soll. In dhnlicher Form taucht dieser My-
thos auch in der spitantiken religiosen Bewegung >Gnosis«
auf, etwa in dem berithmten >Perlenlied« der apokryphen
Thomasakten (acta Thomae 108-113), in dem der >Konigs-
sohn« (d. h. der Mensch), der in der Fremde seine urspriing-
liche Heimat und Aufgabe vergessen hat, durch einen >Brief«
an seine Herkunft und eigentliche Identitat erinnert wird. In
anderen gnostischen Ausgestaltungen des Mythos spielt dem-
gegeniiber die Gestalt des Erlosers eine profiliertere Rolle: Er
wird dem verlorenen Menschen nachgeschickt und steigt aus
der Sphire der gottlichen Fulle (dem pleroma) freiwillig in
die Welt der Leere und des Mangels herab, um dem Men-
schen die Gnosis, das verlorene Wissen um seine einstige Hei-
mat wiederzugeben und ihn so aus seiner Gefangenschaft zu
befreien.

Wir erkennen die Ahnlichkeiten mit dem christlichen Phi-
lipperhymnus, v. a. das Abstiegs-Aufstiegs-Schema; aber es
gibt auch Unterschiede: Der vorpaulinische Hymnus ist nicht
einfach eine Nachbildung des hermetischen oder gnostischen
Mythos. Die freiwillige SelbstentiufSerung der himmlischen
Erlosergestalt verschmilzt in der christlichen Tradition mit
dem biblischen Bild des leidenden Gerechten, der Gott gegen-
uber gehorsam bleibt bis in den Tod. Es geht namlich in der

12



Neutestamentliche Anhaltspunkte

Jesusverkiindigung in erster Linie nicht um Wissensvermitt-
lung, nicht um (Selbst-)Erkenntnis bzw. Gnosis, sondern da-
rum, dass dieser Jesus in seinem irdischen Leben, in seiner
Geschichte dem Willen Gottes treu blieb bis zur letzten
Konsequenz — darum hat ihn Gott erhoht und zum univer-
salen Herrscher eingesetzt. Das hermetische oder gnostische
Schema wird also nicht einfach tibernommen, sondern auch
abgewandelt und korrigiert: Es wird riickgebunden an die
Geschichte eines realen Menschen, eines Juden, der in allem
Gottes Willen erfullte.

Dass sich hier biblische und aufSerbiblische Motive oder
Schemata verschrianken, ist auf das synkretistische Milieu
der hellenistischen Kultur der Zeitenwende zurtickzufiihren,
das unterschiedliche geistige Stromungen miteinander in Be-
rihrung und gerade dadurch zu neuer Bliite brachte. Die
Einsicht in die Entstehung des Hymnus dispensiert uns frei-
lich nicht von der Frage nach dem bleibenden Sinnpotenzial
des Textes fuir die christologische Reflexion: Von besonderer
Bedeutung ist dabei die Vorstellung der >kenosis< Sie charak-
terisiert das Geschehen der >Inkarnation< als SelbstentdufSe-
rung des Erlosers, der sich >leer macht« (so die Grundbedeu-
tung des Verbums) von all dem, was zur gottlichen
Wesensgestalt bzw. der Gottgleichheit gehort: Allmacht, Se-
ligkeit, unumschrankte Freiheit, Unsterblichkeit, Ewigkeit,
Allwissenheit — ein Dasein, das er (als >Privatbesitz< oder
>Beute<) fiir sich hitte behalten konnen. Stattdessen tauscht
er es freiwillig ein fiir die >Sklaverei« des menschlichen Da-
seins, das Unterworfensein unter Ohnmacht, Leid, Begrenzt-
heit, Zeitlichkeit und Unwissen, unter die Bedingungen un-
serer Existenz, deren letzte und bitterste der Tod ist, der
sich bei Jesus von Nazaret als Kreuzestod konkretisiert.
Und diese SelbstentdufSerung und Erniedrigung beantwortet
Gott durch die Erhohung Jesu zum Herrn und Kosmokrator.

13



Neutestamentliche Anhaltspunkte

Die mythologischen Motive dienen in diesem Hymnus nicht
der Erhellung der menschlichen Existenz als solcher, sondern
sind bezogen auf eine historische Gestalt, deren Lebens-
schicksal in einen universalen Bedeutungszusammenhang ge-
stellt wird.

Einen dhnlich weiten Horizont eroffnet auch der Prolog
des Johannesevangeliums (Ende des 1. Jh.s): Er stellt den Er-
l6ser vor als den Logos (das >Wort<), der im Anfang bei Gott
und selbst Gott war (vgl. Joh 1,1f.). Von diesem Logos, durch
den alles geworden ist (vgl. Joh 1,3), heifst es in Joh 1,14:
»Und das Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns ge-
wohnt, und wir haben seine Herrlichkeit geschaut«. >Fleisch«
(griech.: sarx) hat in diesem Kontext nicht anatomische Be-
deutung (Fleisch im Unterschied zu Knochen oder auch im
Gegensatz zu Seele und Geist des Menschen), sondern um-
schreibt die Schwiche, Hinfilligkeit und Verganglichkeit der
menschlichen Existenz als ganzer — damit ist eine Parallele
zur menschlichen >Sklaverei< gegeben, von der der Philipper-
hymnus spricht. Auch das Johannesevangelium kennt Aus-
sagen iber den Abstieg und (Wieder-)Aufstieg des Erlosers
(Joh 16,28; vgl. 13,3; 3,13; 6,62), wie sie sich dhnlich in
gnostischen Mythen finden, an dieser Stelle aber — und nicht
nur hier — ist das Schema durchbrochen, der Mythos wird
durch die Jesusgeschichte korrigiert: Die Wahrheit eines My-
thos spielt sich ja tiberall und nirgends ab, immer und nie-
mals, was jedoch hier erzahlt wird, ist historische Realitit ge-
worden, konkret und unverwechselbar, im Volk der Tora und
des Tempels, in der Gestalt eines gekreuzigten Wanderpredi-
gers; diese Realitdt unterstreichen auch die eindringlichen
Worte in 1 Joh 1,1-3, die im Blick auf »den Logos des Le-
bens« bezeugen und verkiinden wollen, »was wir gehort ha-
ben, was wir gesehen haben mit unseren Augen, was wir ge-
schaut und |was| unsere Hande betastet haben«.

14



Neutestamentliche Anhaltspunkte

Der Johannesprolog geht einen Schritt weiter, wenn er im
Blick auf den Fleischgewordenen betont: »... wir haben seine
Herrlichkeit geschaut« — das Paradox ist gewollt: Die Herr-
lichkeit des Erlosers offenbart sich in der irdischen Realitat
der Sarx, und daher ist es auch nur konsequent, dass der
Evangelist die »Erhohung« Christi nicht erst #zach dessen Auf-
erstehung ansetzt, sondern auf die Erhohung am Kreuz bezie-
hen kann (vgl. Joh 3,14-16; 8,28; 12,32f.). Was im Philipper-
hymnus als Zwei-Stufen-Modell erscheint und auch in den
spateren Kapiteln des Johannesevangeliums als Abfolge von
Abstieg und Wiederaufstieg beschrieben werden kann, ist in
den Aussagen des Prologs ineinandergeschoben: Niedrigkeit
und Herrlichkeit des Erlosers schliefSen sich nicht gegenseitig
aus, sondern ein.

Wohl nicht urspriinglich auf unsere Frage nach der Chris-
tologie im engeren Sinn bezogen, aber wirkungsgeschichtlich
fiir sie bedeutsam ist ein weiterer neutestamentlicher Text: Im
Praskript seines Romerbriefes (um 55 n. Chr.) greift Paulus
eine altere Formel auf, die Christus Jesus als den bekennt,
»der geboren wurde aus Davids Samen dem Fleisch nach,
der eingesetzt wurde als Sobn Gottes in Macht dem Geist
der Heiligung nach aufgrund der Auferstehung von den To-
ten« (Rom 1,3f.). In der vorpaulinischen Bekenntnisformel,
die der romischen Gemeinde in dhnlicher Form bereits be-
kannt gewesen sein diirfte, interessiert in unserem Zusam-
menhang die Gegeniiberstellung von >Fleisch< und >Geist der
Heiligung«. Der Erloser wird hier in zweifacher Weise be-
schrieben: kata sarka und kata pneuma hagiosynes. Sarx
meint unzweifelhaft wieder die irdische Existenz Jesu, wobei
hier freilich seine davidische Abstammung betont wird, die
ihn als Messias ausweisen soll. Die Wendung prneuma hagio-
synes greift den Sprachgebrauch der Psalmen in der LXX auf,
in der hagiosyne fiir Gottes Heiligkeit (vgl. Ps 29,5 LXX mit

15



Neutestamentliche Anhaltspunkte

Ps 30,5 in der hebriischen Fassung; Ps 96,12 LXX mit
Ps 97,12), seine Hoheit (vgl. Ps 144,5 LXX mit Ps 145,5)
und Macht (vgl. Ps 95,6 LXX mit Ps 96,6) steht: »Sohn Got-
tes in Macht< ist der Erloser demnach seiner gottlich-pneuma-
tischen Dimension nach. Fur unseren Fragehorizont bedeut-
sam ist die Formel deshalb, weil die Gegentiberstellung von
Sarx und Pneuma und generell der Rekurs auf gottliches
Pneuma zur Charakterisierung des Erlosers in den ersten
nachapostolischen Generationen die christologische Refle-
xion bestimmen sollten.

16



