
Unverkäufliche Leseprobe

Alle Rechte vorbehalten. Die Verwendung von Text  

und Bildern, auch auszugsweise, ist ohne schriftliche  

Zustimmung des Verlags urheberrechtswidrig und  

strafbar. Dies gilt insbesondere für die Vervielfältigung,  

Übersetzung oder die Verwendung in elektronischen 

Systemen.





 
Auf John Locke geht die Vorstellung zurück, der Mensch sei ein leeres Blatt, 
auf dem im Verlauf des Lebens die persönlichen Erfahrungen eingetragen 
werden. In seinem mittlerweile klassischen Buch bezieht Steven Pinker ganz 
die Gegenposition: Mit Witz, Brillanz und Gelehrsamkeit analysiert er die 
Geschichte dieser Idee und zeigt, wie falsch sie ist – mit allen kruden Aus-
wirkungen auf Vorstellungen von Sexualität, Rasse, Kindererziehung, In-
telligenz usw. Die Rolle der Gene wird systematisch unterschätzt; aber das 
bedeutet nicht, dass wir ihnen völlig ausgeliefert sind. Pinker zeigt nämlich 
auch, wie befreiend diese Sichtweise sein kann. Ein unterhaltsames und an-
schauliches Buch zur Natur des Menschen, ein echter Lesegenuss.

Steven Pinker, geboren 1954, studierte Psychologie in Montreal und an der 
Harvard University. 20 Jahre lang lehrte er am Department of Brain and  
Cognitive Science am MIT in Boston und ist seit 2003 Professor für Psycho-
logie an der Harvard University. Seine Forschungen beschäftigen sich mit 
Sprache und Denken, daneben schreibt er regelmäßig u. a. für die »New York 
Times« und den »Guardian«. Er war »Humanist of the Year 2006«, das Ma-
gazin »Prospect« zählte ihn zu den »Top 100 öffentlichen Intellektuellen«, 
das Magazin »Foreign Policy’s zu den »100 globalen Intellektuellen« und das 
»Time Magazine« zu den »100 einflussreichsten Menschen in der heutigen 
Welt«. Im S. Fischer Verlag erschienen die viel diskutierte Studie ›Gewalt. 
Eine neue Geschichte der Menschheit‹ (2011), ›Wie das Denken im Kopf ent-
steht‹ (2011), sowie ›Der Stoff, aus dem das Denken ist‹ (2014).
Sein Werk ist mit zahlreichen Preisen ausgezeichnet worden.
 
 
Weitere Informationen finden Sie auf www.fischerverlage.de



Steven Pinker

Das unbeschriebene Blatt

Die moderne Leugnung
der menschlichen Natur

Aus dem Amerikanischen
von Hainer Kober

FISCHER Taschenbuch



2. Auflage: Juni 2018
 
Erschienen bei FISCHER Taschenbuch
Frankfurt am Main, Dezember 2017

Die Originalausgabe erschien 2002 unter dem Titel
»The Blank Slate. The Modern Denial of Human Nature«
im Verlag Viking Penguin, New York.
© 2002 Steven Pinker

Das Nachwort erschien unter dem Titel
»Afterword to the 2016 Edition«
in der englischen Taschenbuchausgabe
im Verlag Viking Penguin 2016
© 2016 Steven Pinker

Für die deutschsprachige Ausgabe:
© 2017 S. Fischer Verlag GmbH, Hedderichstr. 114,
D-60596 Frankfurt am Main

Satz: Dörlemann Satz, Lemförde
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck
Printed in Germany
ISBN 978-3-596-29831-0



 
 
Inhalt

Vorwort .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 9

Teil I

Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde und  
das Gespenst in der Maschine .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 17

Kapitel 1	 Die offizielle Theorie .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	 23

Kapitel 2	 Silly Putty .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          	 34

Kapitel 3	 Die letzte Mauer fällt .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	 54

Kapitel 4	 Die Kulturbeflissenen .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 95

Kapitel 5	 Das letzte Gefecht .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 115

Teil II

Furcht und Ekel .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                             	 157

Kapitel 6	 Politische Wissenschaftler .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 161

Kapitel 7	 Die heilige Dreifaltigkeit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  	 182

Teil III

Menschliche Natur mit menschlichem Antlitz .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .             	 203

Kapitel 8	 Die Angst vor Ungleichheit .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                 	 209

Kapitel 9	 Die Angst vor der Unmöglichkeit,  
den Menschen zu vervollkommnen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            	 235

Kapitel 10	 Die Angst vor Determinismus .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .               	 255

Kapitel 11	 Die Angst vor Nihilismus .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                  	 273



8    Inhalt﻿  ﻿

 
Teil IV

Erkenne dich selbst .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	 285

Kapitel 12	 In Tuchfühlung mit der Wirklichkeit .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 289

Kapitel 13	 Aus unseren Tiefen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	 318

Kapitel 14	 Die vielen Wurzeln unseres Leidens .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            	 349
Kapitel 15	 Das fromme Tier .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                      	 387

Teil V

Tretminen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                	 403

Kapitel 16	 Politik .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            	 407

Kapitel 17	 Gewalt .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            	 439

Kapitel 18	 Geschlecht .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 482

Kapitel 19	 Kinder .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            	 532

Kapitel 20	 Die Kunst .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                          	 571

Teil VI

Die Stimme der Art .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 599

Nachwort zu Das unbeschriebene Blatt, Ausgabe 2016 .  .  .  .  .  .  .  .         	 619

Danksagung .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               	 645

Anhang: Donald E. Browns Liste der menschlichen Universalien .  .   	 647

Anmerkungen .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                              	 654

Literaturverzeichnis .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                           	 693

Bildnachweis .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               	 737

Register .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 	 738



 
TEIL I

Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde und  
das Gespenst in der Maschine

Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das 
Gespenst in der Maschine

Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das 
Gespenst in der Maschine



Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine    19

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Jeder hat eine Theorie über die menschliche Natur. Jeder muss das Han-
deln anderer antizipieren, und das heißt, dass wir alle Theorien über die 
Triebfedern menschlichen Verhaltens haben müssen. Eine stillschweigende 
Theorie über die menschliche Natur – dass Verhalten durch Gedanken und 
Gefühle verursacht wird – ist in unsere Vorstellungen vom Menschen einge-
bettet. Wir ergänzen diese Theorie durch Selbstbeobachtung, wobei wir an-
nehmen, unsere Mitmenschen seien wie wir, und durch die Beobachtung an-
derer Menschen, woraus wir Verallgemeinerungen ableiten. Weitere Ideen 
beziehen wir aus dem geistigen Umfeld: den Urteilen von Fachleuten und 
den allgemeinen Ansichten der Zeit.

Aus unserer Theorie über die menschliche Natur ergeben sich viele As-
pekte unseres Lebens. Wir halten uns an sie, wenn wir überreden oder dro-
hen, informieren oder täuschen möchten. Ihr entnehmen wir, was wir zum 
Gelingen unserer Ehe tun, wie wir unsere Kinder erziehen und wie wir un-
ser eigenes Verhalten in den Griff bekommen können. Ihre Annahmen über 
das Lernen bilden die Grundlage unserer Bildungsstrategien, ihre Ideen über 
Motivation sind verantwortlich für unsere Maßnahmen auf dem Gebiet von 
Wirtschaft, Recht und Verbrechensbekämpfung. Und da sie uns mitteilt, was 
Menschen leicht, was sie nur unter Mühen und Opfern und was sie gar nicht 
erreichen können, wirkt sie sich auch auf unser Wertesystem aus: auf unsere 
Vorstellungen davon, wonach wir vernünftigerweise als Einzelne und als Ge-
sellschaft streben können. Konkurrierende Theorien von der menschlichen 
Natur sind mit unterschiedlichen Lebensweisen und politischen Systemen 
verknüpft und waren im Laufe der Geschichte Anlass für viele Konflikte.

Seit Jahrtausenden werden die wichtigsten Theorien über die menschliche 
Natur von der Religion geliefert.1 Beispielsweise bietet die jüdisch-christliche 
Tradition Erklärungen für einen Großteil der Themen, die heute von Biologie 
und Psychologie untersucht werden. Die Menschen sind nach dem Bild Got-
tes geschaffen und nicht verwandt mit den Tieren.2 Frauen sind aus einem 



20    Teil I  Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine

Teil des Mannes gemacht und sollen ihm untertan sein.3 Der Geist ist eine 
immaterielle Substanz: Er verfügt über Kräfte, die über diejenigen rein stoff-
licher Strukturen hinausgehen, und bleibt erhalten, wenn der Körper stirbt.4 
Der Geist besteht aus mehreren Komponenten, unter anderem einem mo-
ralischen Empfinden, einer Fähigkeit zu lieben, einem Denkvermögen, das 
erkennt, ob eine Handlung mit den Idealen der Tugend übereinstimmt, und 
einer Entscheidungsfähigkeit, die festlegt, wie wir uns verhalten. Obwohl 
die Entscheidungsfähigkeit nicht an die Gesetze von Ursache und Wirkung 
gebunden ist, hat sie eine angeborene Neigung, die Sünde zu wählen. Un-
sere kognitiven und perzeptiven Fähigkeiten arbeiten genau, weil Gott ihnen 
Ideale eingegeben hat, die der Wirklichkeit entsprechen, und weil er ihre 
Funktionen mit der Außenwelt abstimmt. Geistige Gesundheit erwirbt der 
Mensch dadurch, dass er Gottes Absicht erkennt, sich für das Gute entschei-
det, seine Sünden bereut, Gott verehrt und seine Mitmenschen liebt, weil es 
Gott gefällt.

Die jüdisch-christliche Theorie gründet sich auf Ereignisse, die in der  
Bibel erzählt werden. Wir wissen, dass der menschliche Geist nichts mit dem 
Geist von Tieren gemeinsam hat, weil die Bibel sagt, der Mensch sei getrennt 
erschaffen worden. Wir wissen, dass der Plan für die Frau auf dem Plan für 
den Mann beruht, denn in der zweiten Erzählung von der Erschaffung der 
Frau wird Eva aus Adams Rippe gebildet. Menschliche Entscheidungen kön-
nen nicht die unausweichlichen Wirkungen irgendeiner Ursache sein, so 
können wir vermuten, da Gott Adam und Eva zur Rechenschaft zog, weil 
sie vom Baum der Erkenntnis gegessen hatten, woraus sich schließen lässt, 
dass sie sich auch anders hätten entscheiden können. Dass die Frauen den 
Männern untertan sind, ist die Strafe für Evas Ungehorsam, und Männer und 
Frauen haben die Sünde des ersten Paares geerbt.

Die jüdisch-christliche Vorstellung ist noch immer die verbreitetste Theo
rie über die menschliche Natur in den Vereinigten Staaten. Laut jüngeren 
Umfragen glauben 76 Prozent der Amerikaner an die biblische Schöpfungs-
geschichte, 79 Prozent daran, dass die Wunder in der Bibel tatsächlich statt-
gefunden haben, 76 Prozent an Engel, den Teufel und andere immaterielle 
Seelen, 67 Prozent glauben, sie würden in der einen oder anderen Form nach 
dem Tode weiterleben, und nur 15 Prozent sind der Meinung, Darwins Evo-
lutionstheorie sei die beste Erklärung für den Ursprung des menschlichen 
Lebens auf der Erde.5 Politiker der Rechten bekennen sich ausdrücklich zur 
religiösen Theorie, und kein Politiker der großen Parteien würde es wagen, 
ihr öffentlich zu widersprechen. Doch die modernen naturwissenschaft



Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine    21

lichen Disziplinen der Kosmologie, Geologie, Biologie und Archäologie ha-
ben jedem wissenschaftlich gebildeten Menschen den naiven Glauben an 
die biblische Schöpfungsgeschichte genommen. Infolgedessen wird die jü-
disch-christliche Theorie über die menschliche Natur von den meisten Aka-
demikern, Journalisten, Gesellschaftskritikern und sonstigen Intellektuellen 
nicht mehr ausdrücklich bejaht.

Trotzdem muss jede Gesellschaft mit einer Theorie der menschlichen 
Natur arbeiten, und daher hat sich unter Intellektuellen eine andere einge-
bürgert. Zwar kommt es selten vor, dass jemand sie explizit formuliert oder 
sich offen zu ihr bekennt, aber sie bildet das Kernstück zahlreicher Über-
zeugungen und Strategien. Bertrand Russell schrieb: »Jeder Mensch, wohin 
er auch geht, ist in eine Wolke tröstlicher Überzeugungen gehüllt, die ihn 
begleiten wie Mücken an einem Sommertag.« Bei den Intellektuellen unserer  
Tage betreffen diese Überzeugungen psychologische und soziale Beziehun-
gen. Ich werde diese Überzeugungen das Unbeschriebene Blatt nennen: die 
Vorstellung, der menschliche Geist habe keine inhärente Struktur und lasse 
sich nach Belieben von der Gesellschaft oder uns selbst beschreiben.

Diese Theorie der menschlichen Natur – dass es sie eigentlich gar nicht 
gebe  – ist das Thema dieses Buches. Wie die Religion eine Theorie der 
menschlichen Natur einschließt, so übernehmen die Theorien der mensch-
lichen Natur einige Funktionen der Religion, mit dem Erfolg, dass das Unbe-
schriebene Blatt zur weltlichen Religion des modernen Geisteslebens gewor-
den ist. Man begreift es als Ursprung von Wertvorstellungen, und folglich 
wird der Umstand, dass es auf einem Wunder beruht – dem nämlich, dass 
ein komplexer Geist aus dem Nichts entspringt –  , nicht gegen den Begriff 
ins Feld geführt. Versuche von Skeptikern und Wissenschaftlern, die Lehre 
in Frage zu stellen, haben einige Anhänger in Glaubenskrisen gestürzt und 
andere veranlasst, mit jenen wütenden und heftigen Angriffen zu antwor-
ten, die üblicherweise Ketzern und Ungläubigen vorbehalten sind. So wie 
sich viele religiöse Überlieferungen am Ende mit scheinbaren Bedrohungen 
durch die Wissenschaften (etwa die Revolutionen von Kopernikus und Dar-
win) vereinbaren ließen, denke ich, dass auch unsere Werte die Abdankung 
des Unbeschriebenen Blattes überleben werden.

Die Kapitel in diesem Teil des Buches (Teil I) behandeln den Aufstieg des 
Unbeschriebenen Blattes im modernen Geistesleben und die neue Auffas-
sung über das Verhältnis von menschlicher Natur und Kultur, die das Unbe-
schriebene Blatt in Frage zu stellen beginnt. In den folgenden Teilen werden 
wir miterleben, welche Angst durch diese Zweifel geweckt wird (Teil II), 



22    Teil I  Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine

und sehen, wie sich diese Angst beschwichtigen lässt (Teil III). Dann werde 
ich zeigen, welche Einsichten in Sprache, Denken, soziales Leben und Mo-
ralbegriffe eine umfassendere Ansicht von der menschlichen Natur vermit-
teln kann (Teil IV) und wie sie zur Klärung von Kontroversen über Politik,  
Gewalt, Geschlechterverhältnis, Kindererziehung und Kunst beitragen kann 
(Teil V). Schließlich werde ich zeigen, dass die Abdankung des Unbeschrie-
benen Blattes weniger beunruhigend und in mancherlei Hinsicht auch weni-
ger revolutionär ist, als sie auf den ersten Blick erscheint (Teil VI).



Kapitel 1

Die offizielle Theorie

»Unbeschriebenes Blatt« ist die sehr freie Übersetzung des mittelalterlichen 
Begriffs Tabula rasa – wörtlich »abgeschabte Schreibtafel«. In der Regel wird 
sie dem Philosophen John Locke (1632  –  1704) zugeschrieben.* Es folgt der 
berühmte Abschnitt aus seiner Schrift Versuch über den menschlichen Ver-
stand:

Nehmen wir also an, der Geist sei, wie man sagt, ein unbeschriebenes Blatt, 

ohne alle Schriftzeichen, frei von allen Ideen; wie werden ihm diese dann zu-

geführt? Wie gelangt er zu dem gewaltigen Vorrat an Ideen, womit ihn die ge-

schäftige schrankenlose Phantasie des Menschen in nahezu unendlicher Man-

nigfaltigkeit beschrieben hat? Woher hat er all das Material für seine Vernunft 

und für seine Erkenntnis? Ich antworte darauf mit einem einzigen Wort: aus 

der Erfahrung.  1

Locke hatte hier die Theorien von den angeborenen Ideen im Visier, die 
Überzeugung, der Mensch werde mit mathematischen Idealen, ewigen 
Wahrheiten und einem Gottesbegriff geboren. Seine alternative Theorie, der 
Empirismus, war sowohl als psychologische Theorie gedacht – wie der Geist 
arbeitet –  , wie auch als epistemologische Theorie – wie wir die Wahrheit 
erkennen. Beide Zielsetzungen kamen seiner politischen Philosophie zu-
gute, die oft als Grundlage der liberalen Demokratie gepriesen wird. Locke 
stellte die dogmatischen Rechtfertigungen des Status quo in Frage  – bei-
spielsweise die Autorität der Kirche oder das Gottesgnadentum der Könige, 
die als selbstevidente Wahrheiten ausgegeben wurden. Stattdessen vertrat 
er die Auffassung, soziale Vereinbarungen sollten sich ausschließlich auf 

*	 Im Englischen nicht ganz zu Recht, wie Pinker erläutert, denn Locke verwendet in dem 
nachfolgenden Zitat nicht die geläufige Wendung blank slate (leere Tafel), sondern die For-
mulierung white paper, die dem »unbeschriebenen Blatt« der deutschen Sprache sehr viel 
näher ist. (A. d. Ü.)



24    Teil I  Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine

Vernunft gründen, auf gegenseitigem Einverständnis beruhen und sich nur 
auf Wissen stützen, das jeder Mensch erwerben könne. Da Ideen auf Er-
fahrungen gegründet sind, die sich von Mensch zu Mensch unterscheiden, 
entstehen unterschiedliche Meinungen nicht dadurch, dass ein Geist die 
Voraussetzungen besitzt, die Wahrheit zu begreifen, ein anderer dagegen 
nicht, sondern weil beide verschiedene Geschichten haben. Daher sollten 
diese Unterschiede toleriert und nicht unterdrückt werden. Lockes Begriff 
des »unbeschriebenen Blattes« untergrub die Stellung des erblichen König-
tums und Adels, deren Mitglieder nicht auf angeborene Weisheit oder na-
turgegebenes Verdienst pochen konnten, wenn ihr Geist bei der Geburt so 
unbeschrieben wie der aller anderen Menschen war. Auch die Institution der 
Sklaverei wurde dadurch in Zweifel gezogen, ließ sich doch die Auffassung 
nicht mehr halten, Sklaven seien von Geburt aus minderwertig oder zum 
Dienen bestimmt.

Während der letzten hundert Jahre hat die Lehre vom Unbeschriebenen 
Blatt das Programm der Sozial- und Geisteswissenschaften weitgehend vor-
gegeben. Wie wir sehen werden, hat die Psychologie versucht, alle Gedan-
ken, Gefühle und Verhaltensweisen mit wenigen einfachen Lernmechanis-
men zu erklären. Die Sozialwissenschaften waren bestrebt, alle Sitten und 
sozialen Konventionen als Ergebnis der Sozialisation von Kindern durch 
die umgebende Kultur zu erklären: ein System von Wörtern, Vorstellungen, 
Stereotypen, Rollenmodellen sowie Belohnungen und Bestrafungen. Eine 
lange und wachsende Liste von Begriffen, die natürliche Elemente mensch
lichen Denkens zu sein scheinen (Emotionen, Verwandtschaft, Geschlech-
ter, Krankheit, Natur, die Welt), gelten heute als »erfunden« oder als »soziale 
Konstrukte«.2

Das Unbeschriebene Blatt diente auch als heilige Schrift für politische und 
ethische Überzeugungen. Nach dieser Lehre erwachsen alle Unterschiede, 
die wir zwischen Rassen, ethnischen Gruppen, Geschlechtern und Indivi-
duen sehen, aus Unterschieden in ihren Erfahrungen. Man verändere die Er-
fahrungen – durch Reform der Erziehung, der Bildung, der Medien und der 
sozialen Belohnungen –  , und man verändert den Menschen. Mangelhafte 
Schulleistungen, Armut und antisoziales Verhalten lassen sich verbessern: 
ja, es zu unterlassen ist geradezu unverantwortlich. Und Diskriminierung 
auf der Grundlage angeborener Eigenschaften eines Geschlechts oder einer 
ethnischen Gruppe ist einfach vernunftwidrig.

Häufig tritt das Unbeschriebene Blatt in Begleitung zweier anderer Lehren 
auf, die im modernen Geistesleben ebenfalls einen geradezu heiligen Status 



Die offizielle Theorie    25

erlangt haben. Meine Bezeichnung für die erste der beiden wird gemeinhin 
dem Philosophen Jean-Jacques Rousseau (1712  –  1778) zugeschrieben, ob-
wohl sie in Wirklichkeit von John Dryden stammt, der sie 1670 in seiner 
Tragödie The Conquest of Granada prägte:

I am as free as Nature first made man,

Ere the base laws of servitude began,

When wild in woods the noble savage ran.*

Der Begriff des »edlen Wilden« entstand, als die europäischen Kolonisten die 
eingeborenen Völker in Amerika, Afrika und (später) Ozeanien entdeckten. 
Er ist geprägt von der Überzeugung, der Mensch in seinem Naturzustand 
sei selbstlos, friedfertig und unverdorben, daher seien Heimsuchungen wie 
Gier, Angst und Gewalt Produkte der Zivilisation. 1755 schrieb Rousseau, 
manche Autoren hätten

sich beeilt zu schließen, daß der Mensch von Natur aus grausam sei und daß 

er der Zivilisation bedürfe, damit diese ihn sanfter mache. Indessen ist nichts 

so sanft wie der Mensch in seinem anfänglichen Zustand, … von der Natur in 

gleicher Entfernung zur Stupidität des Viehs wie zur unheilvollen Einsicht und 

Aufgeklärtheit des bürgerlichen Menschen plaziert …

Je mehr man darüber nachdenkt, desto mehr findet man, daß dieser Zustand 

der am wenigsten den Revolutionen ausgesetzte, der beste für den Menschen 

war und daß der Mensch nur aufgrund irgendeines unheilvollen Zufalls aus 

ihm herausgetreten sein muß, der sich zum allgemeinen Nutzen niemals hätte 

ereignen sollen. Das Beispiel der Wilden  – die man beinahe alle an diesem 

Punkt angetroffen hat – scheint zu bestätigen, daß das Menschengeschlecht 

dazu geschaffen war, für immer in ihm zu verbleiben; daß dieser Zustand die 

wahrhafte Jugend der Welt ist; und daß alle späteren Fortschritte dem Scheine 

nach ebenso viele Schritte hin zur Vollendung des Individuums und in Wirk-

lichkeit zum Verfall der Art gewesen sind.3

Bei diesen Autoren dachte Rousseau vor allem an Thomas Hobbes (1588  –   
1679), der ein ganz anderes Bild entworfen hatte:

*	 Bin so frei wie der erste Mensch in der Natur, / ehe die Welt vom Prinzip der Knechtschaft 
erfuhr, / und der edle Wilde streifte durch Wald und Flur.



26    Teil I  Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine

Hierdurch ist offenbar, daß sich die Menschen, solange sie ohne eine öffent-

liche Macht sind, die sie alle in Schrecken hält, in jenem Zustand befinden, 

den man Krieg nennt, und zwar im Krieg eines jeden gegen jeden … In sol-

chem Zustand gibt es keinen Platz für Fleiß, denn seine Früchte sind ungewiß, 

und folglich keine Kultivierung des Bodens, keine Schiffahrt oder Nutzung der 

Waren, die auf dem Seeweg importiert werden mögen, kein zweckdienliches 

Bauen, keine Werkzeuge zur Bewegung von Dingen, deren Transport viel Kraft 

erfordert, keine Kenntnis über das Antlitz der Erde, keine Zeitrechnung, keine 

Künste, keine Bildung, keine Gesellschaft, und, was das allerschlimmste ist, 

es herrscht ständige Furcht und die Gefahr eines gewaltsamen Todes; und das 

Leben des Menschen ist einsam, armselig, widerwärtig, vertiert und kurz.4

Hobbes glaubte, der Mensch könne diesem schrecklichen Dasein nur ent-
kommen, indem er seine Autonomie an einen Souverän oder eine Körper-
schaft abgebe. Dafür fand er die Bezeichnung »Leviathan«, das hebräische 
Wort für ein Meerungeheuer, das zu Beginn der Schöpfung von Jahwe über-
wältigt wird.

Viel hängt davon ab, welcher dieser Anthropologen von eigenen Gnaden 
recht hat. Wenn die Menschen edle Wilde sind, ist die Unterwerfung durch 
den Leviathan überflüssig. Indem er die Menschen zwingt, Privateigentum 
zu beschreiben, damit der Staat es anerkennen kann  – Eigentum, das sie 
sonst vielleicht geteilt hätten –  , ruft der Leviathan eben die Gier und Streit-
sucht hervor, die er kontrollieren soll. Wären die Menschen edle Wilde, wäre 
eine glückliche Gesellschaft ihr Geburtsrecht. Wir müssten nur die institutio
nellen Barrieren einreißen, die uns von ihr fernhielten. Sind die Menschen 
hingegen von Natur aus böse, können wir bestenfalls auf einen unsicheren 
Waffenstillstand hoffen, der von Polizei und Militär durchgesetzt wird. Die 
beiden Theorien haben auch Konsequenzen für das Privatleben. Jedes Kind 
wird wild (das heißt unzivilisiert) geboren; wenn Wilde also von Natur aus 
friedlich und freundlich sind, läuft die Kindererziehung darauf hinaus, Kin-
dern Gelegenheit zu geben, ihr Potential zu entfalten. Böse Menschen sind 
das Produkt einer Gesellschaft, die sie verdorben hat. Sind Wilde hingegen 
von Natur aus böse, ist die Erziehung ein Schauplatz von Disziplin und Kon-
flikt, und böse Menschen zeigen eine dunkle Seite, die nicht hinreichend 
gezähmt worden ist.

Die tatsächlichen Schriften der Philosophen sind immer vielschichtiger als 
die Theorien, die sie in den Lehrbüchern symbolisieren. Tatsächlich liegen 
die Anschauungen von Hobbes und Rousseau gar nicht so weit auseinander. 



Die offizielle Theorie    27

Wie Hobbes glaubte Rousseau (zu Unrecht), Wilde lebten vereinzelt, ohne 
Bindungen der Liebe und Treue, ohne Industrie oder Kunst (und vielleicht 
hat er Hobbes sogar auf dessen ureigenstem Gebiet mit der Behauptung 
übertrumpft, sie verfügten noch nicht einmal über Sprache). Hobbes ent-
warf – zeichnete buchstäblich – seinen Leviathan als eine Verkörperung des 
kollektiven Willens, der sich auf eine Art Gesellschaftsvertrag stützte. Rous-
seaus bekanntestes Werk heißt »Der Gesellschaftsvertrag«, und darin fordert 
er die Menschen auf, ihre Interessen einem »Gemeinwillen« unterzuordnen.

Dennoch entwarfen Hobbes und Rousseau gegensätzliche Bilder vom Na-
turzustand, die späteren Denkern immer wieder als Vorlage dienten. Nie-
mand kann übersehen, welchen Einfluss die Lehre vom edlen Wilden auf 
das zeitgenössische Bewusstsein ausübt. Wir erkennen ihn in der Verehrung 
alles Natürlichen (natürlicher Ernährung, natürlicher Heilmittel, natürlicher 
Geburt), im Misstrauen gegen alles Menschenwerk, in der Achtung autoritä-
rer Erziehungsstile und in der Auffassung, soziale Probleme seien reparable 
Mängel unserer Institutionen und nicht unabweisliche Tragödien der Con-
ditio humana.

*

Die andere geheiligte Lehre, die häufig mit dem Unbeschriebenen Blatt ein-
hergeht, wird gewöhnlich dem Wissenschaftler, Mathematiker und Philoso-
phen René Descartes (1596  –  1650) zugeschrieben:

Nun, erstens bemerke ich hier, daß zwischen Geist und Körper insofern ein 

großer Unterschied besteht, als der Körper seiner Natur nach stets teilbar, der 

Geist hingegen durchaus unteilbar ist. Denn, in der Tat, wenn ich diesen be-

trachte, d. h. mich selbst, insofern ich nur ein denkendes Wesen bin, so kann 

ich in mir keine Teile unterscheiden, sondern erkenne mich als ein durch-

aus einheitliches und ganzes Ding. Und wenngleich der ganze Geist mit dem 

ganzen Körper verbunden zu sein scheint, so erkenne ich doch, daß, wenn 

man den Fuß oder den Arm oder irgendeinen anderen Körperteil abschneidet, 

darum nichts vom Geiste weggenommen ist. Auch darf man nicht die Fähigkeit 

des Wollens, Empfindens, Erkennens usw. als seine Teile bezeichnen, ist es 

doch ein und derselbe Geist, der will, empfindet und erkennt. Im Gegenteil 

aber kann ich mir kein körperliches, d. h. ausgedehntes Ding denken, das ich 

nicht in Gedanken unschwer in Teile teilen und ebendadurch als teilbar erken-

nen könnte, und das allein würde hinreichen, mich zu lehren, daß der Geist 

vom Körper gänzlich verschieden ist, wenn ich es noch nicht anderswoher zur 

Genüge wüßte.5



28    Teil I  Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine

Einen denkwürdigen Namen erhielt diese Lehre drei Jahrhunderte später 
von einem Kritiker, dem Philosophen Gilbert Ryle (1900  –  1976):

So verbreitet ist unter Fachleuten und sogar unter Laien eine gewisse Theorie 

über das Wesen und die Stellung des Geistes, daß sie wohl als die offizielle 

Doktrin angesprochen werden kann … Die offizielle Lehre stammt hauptsäch-

lich von Descartes und lautet ungefähr so: Jedes menschliche Wesen, mit der 

möglichen Ausnahme von Schwachsinnigen und kleinen Kindern, hat sowohl 

einen Körper als auch einen Geist. Einige ziehen wohl vor zu sagen, jedes 

menschliche Wesen sei sowohl Körper wie Geist. Körper und Geist sind ge-

wöhnlich zusammengespannt, aber nach dem Tode des Körpers kann der Geist 

möglicherweise allein fortbestehen und seine Funktion ausüben. Menschliche 

Körper existieren im Raum und sind den mechanischen Kausalgesetzen unter-

worfen, welche alle Körper im Raum beherrschen … Aber der Geist ist nicht 

im Raum, und sein Tun ist nicht den Gesetzen der Mechanik unterworfen … … 

So lautet kurz die offizielle Lehre. Ich werde oft mit absichtlicher Geringschät-

zung von ihr als dem »Dogma vom Gespenst in der Maschine« sprechen.6

Das Gespenst in der Maschine entstand wie der Edle Wilde teilweise als 
Reaktion auf Hobbes. Dieser hatte die Auffassung vertreten, Leben und Geist 
ließen sich mechanisch erklären. Licht setzt Nerven und Gehirn in Bewe-
gung, und dadurch entsteht, was wir Sehen nennen. Die Bewegungen kön-
nen fortbestehen wie das Kielwasser eines Schiffes oder die Schwingungen 
einer angezupften Saite, und das ist, was wir Vorstellen nennen. »Größen« 
werden im Gehirn zugezählt oder abgezogen, und so entwickelt sich, was 
wir Denken nennen.

Descartes wehrte sich gegen die Idee, die Funktionen des Geistes könnten 
sich nach physikalischen Prinzipien richten. Er meinte, das Verhalten, be-
sonders das Sprechen, werde nicht durch irgendetwas verursacht, sondern 
frei gewählt. Unser Bewusstsein fühlt sich, im Gegensatz zu unserem Körper 
und anderen physischen Objekten, nicht so an, als lasse es sich in Teile un-
tergliedern oder im Raum ausbreiten. Wir können nicht am Vorhandensein 
unseres Geistes zweifeln – ja, wir können nicht einmal daran zweifeln, dass 
wir unser Geist sind –  , weil der bloße Akt des Denkens voraussetzt, dass un-
ser Geist existiert. Aber wir können, so Descartes, am Vorhandensein unse-
res Körpers zweifeln, weil wir in der Lage sind, uns vorzustellen, wir wären 
immaterielle Geistwesen, die lediglich träumen oder halluzinieren, sie wären 
in einen Körper hineingeboren.



Die offizielle Theorie    29

Descartes entdeckte auch einen moralischen Vorzug in seinem Dualismus 
(der Überzeugung, der Geist sei von anderer Art als der Körper): Unter den 
Irrtümern der Gottesleugner »gibt es keinen, der schwache Geister mehr 
vom geraden Weg der Tugend abbringt als die Einbildung, Tierseelen hätten 
die gleiche Natur wie Menschenseelen und hätten folglich nach diesem Le-
ben weder etwas zu fürchten noch etwas zu hoffen, genausowenig wie die 
Fliegen und die Ameisen«.7 Ryle erläutert Descartes’ Dilemma:

Als Galilei bewiesen hatte, daß seine wissenschaftlichen Forschungsmethoden 

imstande waren, eine mechanische Theorie zu liefern, die alles Räumliche 

erfaßte, da entdeckte Descartes in sich zwei widerstreitende Motive. Als ein 

Mann von genialer wissenschaftlicher Begabung konnte er den Behauptun-

gen der Mechanik nur beipflichten, jedoch als religiöser und sittlicher Mensch 

konnte er nicht, wie Hobbes, die niederschmetternde Folge dieser Anschauun-

gen annehmen, die menschliche Natur unterscheide sich von einem Uhrwerk 

bloß durch den Grad der Kompliziertheit.8

In der Tat kann der Gedanke verstörend sein, wir seien nur verklärte Gebilde 
aus Rädern und Sprungfedern. Maschinen sind gefühllos, sind konstruiert, 
um benutzt zu werden und verfügbar zu sein. Menschen dagegen fühlen, 
besitzen Würde und Rechte und sind unendlich kostbar. Eine Maschine hat 
einen alltäglichen Zweck, sie mahlt Korn oder spitzt Bleistifte an. Ein Mensch 
dient höheren Zwecken – Liebe, Gottesdienst, guten Taten, der Schaffung 
von Wissen und Schönheit. Das Verhalten von Maschinen ist von den unaus-
weichlichen Gesetzen der Physik und Chemie bestimmt; das Verhalten von 
Menschen ist frei gewählt. Mit der Wahl kommt die Freiheit und mit ihr eine 
optimistische Einschätzung unserer Möglichkeiten in der Zukunft. Mit der 
Wahl kommt die Verpflichtung, die uns erlaubt, Menschen für ihre Handlun-
gen verantwortlich zu machen. Und wenn der Geist vom Körper getrennt ist, 
kann er natürlich weiter existieren, auch wenn der Körper ihm den Dienst 
versagt, und wir brauchen nicht zu befürchten, dass unsere Gedanken und 
Freuden eines Tages auf ewig ausgelöscht sind.

Wie erwähnt, glauben die meisten Amerikaner auch weiterhin an eine un-
sterbliche Seele, die aus einer nicht stofflichen Substanz besteht und die sich 
vom Körper lösen kann. Doch selbst diejenigen, die diese Überzeugung nicht 
so explizit zum Ausdruck bringen, hegen die Vorstellung, irgendwie müsse 
es da mehr geben als nur elektrische und chemische Aktivität im Gehirn. 
Wahl, Würde und Verantwortung sind Gaben, die uns Menschen von allem 



30    Teil I  Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine

anderen im Universum unterscheiden, und scheinen unvereinbar mit der 
Idee zu sein, dass wir nur eine Ansammlung von Molekülen sind. Versu-
che, Verhalten in mechanistischen Begriffen zu erklären, werden gemeinhin 
als »reduktionistisch« oder »deterministisch« diffamiert. Zwar wissen die 
Kritiker selten, was sie damit meinen, trotzdem sind sich alle einig, dass 
es etwas Schlechtes sei. Die Dichotomie von Geist und Körper durchdringt 
auch unsere Alltagssprache, etwa wenn wir sagen: »Benutz deinen Kopf!«, 
von »außerkörperlichen Erfahrungen« sprechen oder wenn von »Johns Kör-
per« beziehungsweise von »Johns Gehirn« die Rede ist, was einen Besitzer, 
John, voraussetzt, der in irgendeiner Weise von dem Gehirn getrennt ist, 
das er besitzt. Gelegentlich spekulieren Journalisten über »Gehirntransplan-
tationen«, obwohl sie sie eigentlich »Körpertransplantationen« nennen soll-
ten, weil dies, wie der Philosoph Dan Dennett angemerkt hat, die einzige 
Transplantation ist, bei der man lieber der Spender als der Empfänger sein  
sollte.

Die Doktrinen vom Unbeschriebenen Blatt, dem Edlen Wilden und dem 
Gespenst in der Maschine – oder, wie die Philosophen sagen, Empirismus, 
Romantik und Dualismus – sind logisch voneinander unabhängig, werden 
in der Praxis aber häufig zusammen angetroffen. Ist das Blatt unbeschrie-
ben, ist es, streng genommen, weder gehalten, Gutes zu tun, noch, Böses 
zu tun. Doch Gut und Böse sind asymmetrisch: Es gibt mehr Möglichkeiten, 
Menschen zu schaden, als ihnen zu helfen, und schädliche Handlungen kön-
nen ihnen in höherem Maße schaden, als ihnen tugendhafte Handlungen zu 
nutzen vermögen. Daher muss uns das unbeschriebene Blatt im Vergleich 
zu einem, das mit Motiven gefüllt ist, eher durch seine Unfähigkeit beein-
drucken, Schaden anzurichten, als durch seine Unfähigkeit, Gutes zu tun. 
Rousseau hat nicht ausdrücklich an das unbeschriebene Blatt geglaubt, aber 
er war der Auffassung, schlechtes Verhalten sei ein Ergebnis von Lernen und 
Sozialisation.9 »Die Menschen sind böse«, schrieb er, »eine traurige und fort-
dauernde Erfahrung erübrigt den Beweis.«10 Diese Schlechtigkeit erwächst 
jedoch aus der Gesellschaft: »Es gibt durchaus keine ursprüngliche Verderbt-
heit in dem menschlichen Herzen; man findet in ihm kein einziges Laster, 
von dem sich nicht angeben ließe, wie und wodurch es hineingekommen 
ist.«11 Wenn die Metaphern der Alltagssprache irgendwelche Rückschlüsse 
erlauben, dann assoziieren wir alle wie Rousseau Leere mit Tugend und 
nicht mit dem Nichts. Denken Sie an die moralischen Konnotationen der 
Adjektive sauber, unbefleckt, weiß, rein, makellos und der Nomen Makel, 
Fleck, Mal, Stigma.



Die offizielle Theorie    31

Das Unbeschriebene Blatt lebt auch in natürlicher Koexistenz mit dem 
Gespenst in der Maschine, da ein Blatt, das unbeschrieben ist, ein Gespenst 
zum Herumgeistern geradezu einlädt. Wenn ein Gespenst die Hebel bedient, 
kann die Fabrik das Gerät mit einem Minimum an Teilen ausliefern. Das Ge-
spenst kann die Monitore des Körpers ablesen und die Steuerinstrumente be-
tätigen, ohne dass komplizierte Betriebssysteme, Navigationssysteme oder 
Prozessoren erforderlich wären. Je mehr Nicht-Räderwerk für die Verhal-
tenssteuerung vorhanden ist, desto weniger Räderwerk müssen wir postulie-
ren. Aus ähnlichen Gründen findet man das Gespenst in der Maschine häufig 
in der Gesellschaft des Edlen Wilden. Wenn sich die Maschine schändlich 
verhält, können wir das Gespenst verantwortlich machen, das sich frei ent-
schieden hat, die niederträchtigen Handlungen auszuführen. Unter diesen 
Umständen brauchen wir nicht nach einem Mangel in der Konstruktion der 
Maschine zu suchen.

*

Heute wird der Philosophie keine Achtung entgegengebracht. Viele Natur-
wissenschaftler verwenden das Wort »Philosophie« als Synonym für müßige 
Spekulation. Als mein Kollege Ned Block seinem Vater erzählte, er werde 
dieses Fach studieren, antwortete sein Vater auf Jiddisch: »Luft!«  – und 
meinte wohl eher »heiße Luft«. Und dann gibt es noch den Witz, wo ein 
junger Mann seiner Mutter mitteilt, er werde bald ein Doktor der Philosophie 
sein, und sie sagt: »Wunderbar! Und was für eine Krankheit ist die Philo
sophie?«

Dabei müssen die Ideen der Philosophen durchaus nicht müßig oder luftig 
sein, sondern können ganze Jahrhunderte beeinflussen. Das Unbeschrie-
bene Blatt und seine Begleitdoktrinen haben unsere Kultur unterwandert 
und sind immer wieder an unerwarteten Stellen zutage getreten. William 
Godwin (1756  –  1835), einer der Väter der liberalen politischen Philosophie, 
schrieb: »Kinder sind eine Art Rohstoff, der uns anvertraut wird«, und ihr 
Geist sei »wie ein unbeschriebenes Blatt Papier«.12 Fataler ist es, wenn Mao 
Tse-tung seine radikalen Gesellschaftsexperimente rechtfertigt, indem er 
sagt: »Die schönsten Gedichte werden auf ein leeres Blatt geschrieben.«13 So-
gar Walt Disney ließ sich von der Metapher inspirieren. »Ich stelle mir den 
Geist eines Kindes als ein leeres Buch vor«, schrieb er. »In den ersten Jahren 
seines Lebens wird viel auf die Seiten geschrieben. Die Qualität dieses Textes 
wird sein Leben tief beeinflussen.«14

Locke wird kaum auf die Idee gekommen sein, dass seine Worte eines 



32    Teil I  Das Unbeschriebene Blatt, der Edle Wilde, das Gespenst in der Maschine

Tages zur Entstehung von Bambi beitragen würden (von Disney dazu be-
stimmt, Selbstvertrauen zu vermitteln); noch konnte Rousseau Pocahontas 
voraussehen, die höchste Verkörperung des oder vielmehr der edlen Wil-
den. Rousseaus Geist scheint auch den Autor einer kürzlich erschienenen 
Thanksgiving-Kolumne im Boston Globe beseelt zu haben:

Ich möchte behaupten, dass die Welt der amerikanischen Ureinwohner ver-

lässlicher, glücklicher und weniger barbarisch war als unsere heutige Gesell-

schaft  … Es gab keine Beschäftigungsprobleme, der Gemeinschaftsgeist war 

stärker, Drogenmissbrauch unbekannt, Kriminalität so gut wie nicht vorhan-

den. Wenn es zwischen verschiedenen Stämmen zu Kriegen kam, hatten sie 

überwiegend rituellen Charakter und führten selten zu blindwütigem und 

unterschiedslosem Gemetzel. Zwar gab es Notzeiten, aber meist war das Le-

ben verlässlich und vorhersagbar  … Da die Ureinwohner ihrer Umwelt mit 

Wertschätzung begegneten, wurden keine Wasservorkommen und Nahrungs-

ressourcen durch Verschmutzung oder Artenvernichtung vergeudet, gab es 

keinen Mangel an Rohstoffen für lebensnotwendige Dinge wie Körbe, Kanus, 

Zelte oder Feuerholz.15

Doch es gibt auch Skeptiker, siehe Abbildung rechts. 

Auch die dritte Doktrin wirkt in die Gegenwart hinein. Im Jahr 2001 ver-
kündete George W. Bush, der amerikanische Staat werde keine Forschung 
an embryonalen Stammzellen des Menschen finanzieren, wenn neue Em-
bryonen zerstört werden müssten, um diese Zellen zu gewinnen (erlaubt sei 
aber die Forschung an Stammzelllinien, die Embryonen zuvor entnommen 
wurden). Zu dieser politischen Maßnahme entschied er sich, nachdem er 
sich nicht nur mit Naturwissenschaftlern beraten hatte, sondern auch mit 
Philosophen und Theologen. Viele charakterisierten das moralische Problem 
durch den Begriff der »Beseelung«, den Augenblick, in dem der Zellhaufen, 
aus dem sich ein Kind entwickeln wird, eine Seele bekommt. Einige vertra-
ten die Auffassung, die Beseelung finde bei der Empfängnis statt, woraus 
folge, dass die Blastozyste (die fünf Tage alte Zellkugel, der die Stammzellen 
entnommen werden) moralisch gleichrangig mit einem Menschen sei und 
dass es sich bei ihrer Zerstörung um eine Art Mord handelte.16 Dieses Argu-
ment erwies sich als entscheidend, was mit anderen Worten bedeutete, dass 
über die amerikanische Politik auf dem vielleicht verheißungsvollsten medi-
zinischen Forschungsfeld des 21. Jahrhunderts entschieden wurde, indem 

Calvin: Ich geh nicht mehr zur Schule.

Mutter: Aha?

Calvin: Nee! Ich hab beschlossen, »Jäger und Sammler« zu werden, wenn ich 

groß bin. Dann leb ich nackt im tropischen Regenwald, ernähr mich von Beeren, 

Maden und gelegentlich einem Frosch, und meine Freizeit verbring ich damit, 

mich zu entlausen.

Calvin: Alle Fachleute sind sich einig, dass Eltern einen Riesenfehler machen, 

wenn sie den Ehrgeiz ihrer Kinder unterdrücken.



Die offizielle Theorie    33

Tages zur Entstehung von Bambi beitragen würden (von Disney dazu be-
stimmt, Selbstvertrauen zu vermitteln); noch konnte Rousseau Pocahontas 
voraussehen, die höchste Verkörperung des oder vielmehr der edlen Wil-
den. Rousseaus Geist scheint auch den Autor einer kürzlich erschienenen 
Thanksgiving-Kolumne im Boston Globe beseelt zu haben:

Ich möchte behaupten, dass die Welt der amerikanischen Ureinwohner ver-

lässlicher, glücklicher und weniger barbarisch war als unsere heutige Gesell-

schaft  … Es gab keine Beschäftigungsprobleme, der Gemeinschaftsgeist war 

stärker, Drogenmissbrauch unbekannt, Kriminalität so gut wie nicht vorhan-

den. Wenn es zwischen verschiedenen Stämmen zu Kriegen kam, hatten sie 

überwiegend rituellen Charakter und führten selten zu blindwütigem und 

unterschiedslosem Gemetzel. Zwar gab es Notzeiten, aber meist war das Le-

ben verlässlich und vorhersagbar  … Da die Ureinwohner ihrer Umwelt mit 

Wertschätzung begegneten, wurden keine Wasservorkommen und Nahrungs-

ressourcen durch Verschmutzung oder Artenvernichtung vergeudet, gab es 

keinen Mangel an Rohstoffen für lebensnotwendige Dinge wie Körbe, Kanus, 

Zelte oder Feuerholz.15

Doch es gibt auch Skeptiker, siehe Abbildung rechts. 

Auch die dritte Doktrin wirkt in die Gegenwart hinein. Im Jahr 2001 ver-
kündete George W. Bush, der amerikanische Staat werde keine Forschung 
an embryonalen Stammzellen des Menschen finanzieren, wenn neue Em-
bryonen zerstört werden müssten, um diese Zellen zu gewinnen (erlaubt sei 
aber die Forschung an Stammzelllinien, die Embryonen zuvor entnommen 
wurden). Zu dieser politischen Maßnahme entschied er sich, nachdem er 
sich nicht nur mit Naturwissenschaftlern beraten hatte, sondern auch mit 
Philosophen und Theologen. Viele charakterisierten das moralische Problem 
durch den Begriff der »Beseelung«, den Augenblick, in dem der Zellhaufen, 
aus dem sich ein Kind entwickeln wird, eine Seele bekommt. Einige vertra-
ten die Auffassung, die Beseelung finde bei der Empfängnis statt, woraus 
folge, dass die Blastozyste (die fünf Tage alte Zellkugel, der die Stammzellen 
entnommen werden) moralisch gleichrangig mit einem Menschen sei und 
dass es sich bei ihrer Zerstörung um eine Art Mord handelte.16 Dieses Argu-
ment erwies sich als entscheidend, was mit anderen Worten bedeutete, dass 
über die amerikanische Politik auf dem vielleicht verheißungsvollsten medi-
zinischen Forschungsfeld des 21. Jahrhunderts entschieden wurde, indem 

Calvin: Ich geh nicht mehr zur Schule.

Mutter: Aha?

Calvin: Nee! Ich hab beschlossen, »Jäger und Sammler« zu werden, wenn ich 

groß bin. Dann leb ich nackt im tropischen Regenwald, ernähr mich von Beeren, 

Maden und gelegentlich einem Frosch, und meine Freizeit verbring ich damit, 

mich zu entlausen.

Calvin: Alle Fachleute sind sich einig, dass Eltern einen Riesenfehler machen, 

wenn sie den Ehrgeiz ihrer Kinder unterdrücken.

man eine moralische Frage erwog, wie sie viele Jahrhunderte zuvor hätte 
gestellt werden können: Wann fährt das Gespenst in die Maschine? 

Das sind nur einige wenige Fingerabdrücke des Unbeschriebenen Blattes, 
des Edlen Wilden und des Gespensts in der Maschine in unserem moder-
nen Geistesleben. In den folgenden Kapiteln werden wir sehen, wie sich die 
scheinbar abstrusen Ideen der Philosophen der Aufklärung im modernen 
Bewusstsein eingenistet haben und welche Zweifel neuere Entdeckungen an 
diesen Ideen aufwerfen.


