


25 |Leben widerfährt uns nicht einfach so

1 

Leben widerfährt uns  
nicht einfach so

„Das Leben selbst ist es, das dem Menschen Fragen stellt. Er hat 
nicht zu fragen, er ist vielmehr der vom Leben her Befragte, der 

dem Leben zu antworten – das Leben zu verantworten hat.“1

Jeden Tag bringt Vita fröhlich pfeifend meine Post. Das Pfeifen ist ihr 
Markenzeichen. Eines Tages schüttete es aus Eimern, aber ich hör-
te ihr Lied unten am Briefkasten. Spontan rief ich zu ihr hinunter: 
„Sie machen das einfach toll, danke!“ Sie stutzte, perplex vor Über-
raschung. „Danke Ihnen“, antwortete sie, „uff, ich bin an so ein Lob 
überhaupt nicht gewöhnt. Es freut mich wirklich sehr.“
	 Ich wollte mehr erfahren. „Wie können Sie tagaus, tagein so gut 
gelaunt und beschwingt Post austragen?“, fragte ich.
	 „Ich bringe nicht nur die Post“, sagte sie. „Ich verbinde Menschen, 
ich unterstütze ihr Miteinander. Abgesehen davon sind die Leute von 
mir abhängig, und ich will sie nicht hängen lassen.“ Ihre Antwort 
verriet Begeisterung und Stolz.



| 26 GEFANGENE UNSERER GEDANKEN

	 Vitas Arbeitseinstellung spiegelt die Inschrift wider, die am Haupt-
gebäude der Post in New York City angebracht ist: „Weder Schnee 
noch Regen, weder Hitze noch die finstere Nacht halten die Boten 
davon ab, ihre festgelegten Strecken zügig zurückzulegen.“ Es ist ein 
Zitat aus dem 8. Buch der Geschichte von Herodot, geschrieben im  
5. Jahrhundert vor Christus. Was für die Nachrichtenübermittlung von 
Mensch zu Mensch in der Antike galt, gilt im Kern noch im Informa-
tionszeitalter, aber im amerikanischen Englisch hat sich eine Redewen-
dung – to go postal – eingebürgert, bei der das Postbotendasein als 
der Inbegriff von Langeweile und Routine für die natürliche Gegen-
reaktion – durchdrehen, die Kontrolle über sich verlieren – herhalten  
muss. 
	 Ob zu Recht oder Unrecht, die Redewendung schreibt dem Job 
des Briefträgers alles zu, was die Arbeitswelt an Negativem zu bie-
ten hat. Neben der bereits erwähnten Langeweile durch die immer 
gleiche Tätigkeit gehören dazu bissige Hunde, empörte Kunden und 
Stumpfsinnigkeit, was schließlich jene sprichwörtliche Explosion der 
aufgestauten Wut provoziert und in einer Gewaltorgie Vergeltung für 
alle im Dienst erlittenen Ungerechtigkeiten übt.

„… es gibt nicht nur eine Freizeit von etwas, sondern auch eine 
Freizeit zu etwas; der existenziell frustrierte Mensch jedoch kennt 
nichts, womit er sie ausfüllen, nichts, womit er sein existenzielles 
Vakuum auffüllen könnte. Schopenhauer hat gemeint, die Mensch-
heit pendle zwischen Not und Langeweile. Nun, heute gibt uns … 
die Langeweile mehr zu schaffen als die Not.“2

Unabhängig vom Renommee einzelner Berufe oder Laufbahnen er-
hält jede Tätigkeit von der Person, die sie ausübt, ihren Sinn. Vita ist 
der lebende Beweis für die Zeitlosigkeit von Herodots Worten, die 
auch im 21. Jahrhundert noch gelten.
	 Aber Vitas Einstellung geht über „das zügige Zurücklegen der fest-
gelegten Strecken“ hinaus (um Herodot zu paraphrasieren). Sie sieht 



Leben widerfährt uns nicht einfach so 27 |

sich im Dienst eines höheren Ziels. Ihr Umgang mit den unangeneh-
men Seiten des Jobs geht über die übliche Beherzigung des „positiven 
Denkens“ hinaus, weil sie ihre Verantwortung für die Briefzustellung 
als persönliche, unter Umständen Leben rettende Aufgabe sieht, die 
nur sie erfüllen kann. Sie arbeitet in dem Bewusstsein, dass andere, 
selbst wenn sie auf sie herabsehen, auf sie angewiesen sind und ihre 
Arbeit sinnvoll ist. Sie hält ihre Arbeit für sinnvoll, und umgekehrt 
wird die Arbeit dadurch sinnvoll.

„… im Grunde bin ich davon überzeugt, dass es eigentlich  
keine Situation gibt, die nicht irgendeine Sinnmöglichkeit in sich 
schlösse.“3 

Warum arbeiten manche Menschen – so wie meine Briefträgerin 
– selbst in wenig spektakulären Positionen engagiert und leiden-
schaftlich? Warum kommen manche Menschen mit komplizierten, 
anspruchsvollen Arbeits- und Lebenssituationen leichter zurecht? Wa-
rum haben manche Menschen kaum Probleme mit Veränderungen? 
Warum finden manche Menschen Sinn und Erfüllung in ihrem Beruf 
und andere nicht? Einfache Antworten auf diese schwierigen Fragen 
gibt es nicht, aber es gibt sinnvolle Antworten. Dies ist das Ziel des 
vorliegenden Buches: Es will die Suche nach Sinn als den Weg zum 
Sinn in unserem beruflichen wie privaten Leben beleuchten.

Wovon dieses Buch handelt

Wir sind unserer Natur nach Geschöpfe der Gewohnheit. Auf der 
Suche nach einem halbwegs bequemen Leben ohne unliebsame Über-
raschungen verlassen wir uns auf vertraute Handlungsmuster und ha-
ben gelernt, in bestimmten Schemata zu denken. Das Ergebnis: Wir 
bahnen Wege in unserem Gehirn – ganz ähnlich wie Trampelpfade 
durch eine Wiese entstehen. Automatismen bilden sich heraus, und 



| 28 GEFANGENE UNSERER GEDANKEN

so neigen wir zu der Auffassung, wir könnten gegen eingeschliffene 
Denk- und Verhaltensmuster nichts tun. Das Leben widerfährt uns, 
so scheint es. Wir finden triftige Scheingründe für unsere Reaktionen 
und akzeptieren Kräfte, die unser menschliches Potenzial unnötig ein-
schränken. Wenn wir uns für relativ machtlos und instinktgetrieben 
halten, entfällt die Möglichkeit, unsere Realität selbst zu erschaffen 
oder wenigstens mitzugestalten. Stattdessen sperren wir uns selbst, 
bildlich gesprochen, in ein Gefängnis. Wir verlieren unsere eigenen 
Talente aus dem Blick und ebenso das Potenzial unserer Mitmenschen.
	 Viktor Frankl sagte mir bei meinem Besuch in Wien, jeder von 
uns trage sein innerliches Konzentrationslager in sich und wir hätten 
keine andere Wahl, als uns damit geduldig und voll Verzeihen zu be-
fassen. Er begründete das mit dem Wesen des Menschen, der immer 
erst wird, was er ist, oder, wie er es an anderer Stelle formuliert hat, 
der nicht faktisch, sondern fakultativ ist.4

	 Die Art und Weise, wie wir uns zu Gefangenen unserer Gedanken 
machen, ist in zahlreichen Untersuchungen des menschlichen seelisch-
geistigen Lebens gut dokumentiert. Auch die Ärztin Deepak Chopra 
erklärt in der Hörbuchfassung ihres Buches über das bedingungslose 
Leben, dass wir ein Gefängnis errichten und dessen Mauern tragi-
scherweise noch nicht einmal sehen.5 
	 Durch die Suche nach Sinn können wir unser Denken neu struk-
turieren, uns aus erstarrten Mustern lösen, den Schlüssel finden, mit 
dem wir die Tür unserer metaphorischen Gefängniszelle aufschließen 
können.
	 Viktor Frankl, Psychiater und Auschwitz-Überlebender, war trotz 
oder vielmehr gerade wegen des Leids im Konzentrationslager vom 
Sinn des Lebens überzeugt. Sein Lebenswerk gründet auf dem thera-
peutischen Ansatz der Logotherapie, derzufolge wir ohne Sinn nicht 
leben könnten, buchstäblich nicht lebensfähig wären. Frankl behaup-
tet nun keineswegs, man müsse solch traumatisierende Dinge erleben, 
um Sinn im eigenen Leben zu sehen. Er will nur betonen, dass das 
Leben auch und gerade dann, wenn wir leiden, nicht sinnlos wird, 



Leben widerfährt uns nicht einfach so 29 |

selbst wenn es sehr ernst um uns steht. Wir können jeder Lage Sinn 
abringen. Die Entscheidung für diesen Sinn ist der Weg zu einem sinn-
vollen Leben. Und zu einem sinnvollen Leben gehört sinnvolle Arbeit. 
	 Dieses Buch beschreibt sieben zentrale Prinzipien, die ich Frankls  
umfangreichem Opus entnommen habe: 1. Wir können unsere Ein-
stellung gegenüber allem frei wählen, was uns widerfährt. 2. Wir kön-
nen unseren Willen zum Sinn erfüllen, wenn wir uns bewusst und 
authentisch für sinnvolle Werte und Ziele engagieren. 3. Wir können 
in jedem Augenblick unseres Lebens Sinn entdecken. 4. Wir können 
lernen, nicht gegen uns selbst zu arbeiten und unseren eigenen Intenti-
onen nicht zuwider zu handeln. 5. Wir können uns von uns selbst di-
stanzieren, um Einsichten und neue Perspektiven zu entwickeln, und 
über uns lachen. 6. Wir können unsere Aufmerksamkeit so lenken, 
dass wir auch sehr schwierige Situationen bewältigen. 7. Wir können 
über uns hinauswachsen und die Welt verändern, und sei es nur ein 
ganz kleines bisschen.
	 Diese sieben Prinzipien sind meiner Überzeugung nach die tra-
genden Pfeiler von Frankls Büchern, und sie stehen uns jederzeit und 
überall zur Verfügung. Sie führen uns zu Sinn und Freiheit und zu 
einer inneren Verbundenheit mit unserem eigenen Leben, aber auch 
mit dem Leben anderer Menschen in den lokalen und globalen Ge-
meinschaften, denen wir angehören.
	 Der Glaube an den inhärenten Sinn des Lebens und ein buchstäb-
lich unbegrenztes Sinnpotenzial erfordert einen Bewusstseinswan-
del. Er verlangt von uns verantwortungsvolles Handeln, denn jeder 
Mensch, darauf weist Frankl ausdrücklich hin, muss den Sinn seines 
Lebens individuell suchen und finden. Bis zum letzten Atemzug und 
noch unter den schlimmsten Umständen tragen wir diese Verantwor-
tung und können sie auf niemand anderen übertragen.
	 Frankl ist diesen Weg konsequent gegangen. Er hat bis zum letzten 
Atemzug ein sinnvolles Leben gelebt, hat bewiesen, dass seine Philo-
sophie und sein Therapieansatz in der Praxis gründen. Seine persön-
lichen Erfahrungen als KZ-Überlebender und geachteter, ja verehrter 



| 30 GEFANGENE UNSERER GEDANKEN

Vordenker veranschaulichen das unbegrenzte Potenzial des mensch-
lichen Seins. Sein Leben ist Beweis genug: Der Schlüssel zur Befrei-
ung aus realen wie gedachten Gefängniszellen liegt in unserer Reich- 
weite.
	 Ob wir uns für diesen Weg der Befreiung entscheiden, hängt je-
doch vom Einzelnen ab, wir sind ganz allein dafür verantwortlich. 
Wenn wir nach authentischem Sinn suchen und ihn in unserem Sein 
und unseren Erfahrungen entdecken, dann entdecken wir zugleich, 
dass das Leben nicht uns widerfährt. Wir erfahren das Leben, wir 
geben ihm Sinn.

Humanisierung der Arbeit

Die Transformation der Arbeit im 21. Jahrhundert beinhaltet in vie-
lerlei Hinsicht den Ruf nach Menschlichkeit, ein neues Bewusstsein, 
das mehr sucht als nur eine Balance zwischen Privat- und Berufsleben. 
Es ist der Ruf nach Anerkennung unserer persönlichen Besonderheit 
und der Wunsch, uns ganz in unsere Arbeit einzubringen – auf wel-
che Weise auch immer. Die Forderung nach mehr geistiger, intellek-
tueller und physischer Autonomie für Mitarbeiter ist nicht neu, die 
konkrete Umsetzung jedoch sehr wohl. In mehr als einer Hinsicht 
hat der technische Fortschritt die Arbeitswelt so verändert, dass sie 
besser mit dem Humanfaktor harmoniert. Jetzt wäre es an der Zeit, 
dem menschlichen Geist am Arbeitsplatz mehr Wertschätzung einzu-
räumen. Wir sollten in einer positiven, sinnvollen Weise die spirituelle 
Dimension der Arbeit in unser Alltagsleben integrieren. 
	 Dieses Buches will die Sinnfindung im Beruf fördern und für den 
Bereich Arbeit das leisten, was Frankl als Psychiater für die Psycho-
therapie leistete. Sein einzigartiger Ansatz wird international als hu-
manistische Psychotherapie anerkannt, Frankl wird von manchen 
auch als Begründer einer humanistischen Medizin und Psychiatrie 
sowie der Existenzanalyse bezeichnet. Die Logotherapie will ein Be-



Leben widerfährt uns nicht einfach so 31 |

wusstsein dafür schaffen, dass die Reaktion auf jeden Aspekt unseres 
Schicksals in unserer freien Entscheidung steht. Die humanistische 
Psychotherapie hilft Klienten, in ihrem Leben einen konkreten Sinn 
zu finden. Als therapeutisches System stärkt sie das Vertrauen in die 
bedingungslose Sinnhaftigkeit des Lebens und die Würde des Men-
schen. Würde diese Philosophie auf die Arbeitswelt adaptiert, könn-
ten wir unser Berufsleben humanisieren und der Arbeit selbst mehr 
Sinn abgewinnen. Das hätte Rückwirkungen auf unser Leben jenseits 
des Berufs: Die tiefere Sinnhaftigkeit unserer Arbeit würde es mensch-
licher gestalten und uns persönlich bereichern.
	 Aus der Sicht der Logotherapie finden wir bedingungslosen Sinn in 
Beruf und Alltag und erfahren den bedingungslosen Wert von Kolle-
gen, die ja genauso einmalige Menschen sind wie Familienmitglieder 
oder enge Freunde. Das ist keine einfache Aufgabe, aber wenn wir 
Unterschiede so bereitwillig wie Ähnlichkeiten akzeptieren, entsteht 
eine unglaubliche Synergie. Bestseller-Autor Stephen R. Covey, der 
ebenfalls von Viktor Frankls Büchern beeinflusst ist, hat sehr scharf-
sinnig die Differenz als den Anfang der Synergie bezeichnet.6 Wenn 
das den Führungskräften auf allen Hierarchieebenen bewusst wäre, 
könnten sie grundlegende Veränderungen in ihrem beruflichen Um-
feld anstoßen und beschleunigen, Veränderungen, welche die Fähig-
keiten aller Menschen steigern und sie in der Familie, im Job und auch 
sonst überall Sinn suchen und finden lassen.

„… Sinn lässt sich finden auf der via regia activa ebenso wie auf 
der via regia contemplativa. Zuletzt stellt sich aber heraus, dass 
wir Sinn nicht nur, um es plump zu formulieren, in der Arbeit 
und in der Liebe finden können, sondern auch dort, wo wir zum 
hilflosen Opfer einer hoffnungslosen Situation geworden sind … 
Dank dieser dritten Möglichkeit – der Möglichkeit, auch noch im 
Leiden Sinn zu finden – ist der potenzielle Sinn des Lebens ein be-
dingungsloser: Der Möglichkeit nach ist das Leben sinnvoll unter 
allen Bedingungen und Umständen, selbst den armseligsten … So 



| 32 GEFANGENE UNSERER GEDANKEN

sehen wir denn, dass es der Möglichkeit nach nicht nur einen be-
dingungslosen Sinn des Lebens gibt, sondern auch einen bedin-
gungslosen Wert des Menschen. Er ist es, der die Menschenwürde 
ausmacht, die unabhängig ist von jedem Nutzwert.“7

Den eigenen Weg finden

Natürlich ist das Verlangen nach einem erfüllten menschlichen Dasein 
und einem authentischen Leben in Arbeit, Freizeit und Familie eine 
gewaltige Herausforderung. Notwendig ist die Bereitschaft, sich auf 
sich selbst einzulassen und dem von Frankl so genannten „Willen zum 
Sinn“ Raum zu geben. Frankl bezeichnet damit die den Menschen an-
geborene Fähigkeit, ohne Unterlass und unter allen Umständen Sinn 
zu entdecken. Die jederzeitige Sinnsuche schafft einen charakteristi-
schen Pfad, der durch unser ganzes Leben läuft. Es ist ein Pfad, der 
einen Prozess, nicht jedoch ein Produkt zum Ziel hat, denn in unserer 
Lebenszeit erreichen wir niemals einen endgültigen Ort, in dem alles 
zur Ruhe käme. Dieses Buch will hier einige Wegweiser aufstellen.
	 Kapitel 2, Viktor Frankls Lebenswerk und Vermächtnis, gibt einen 
kurzen Einblick in seine Biografie und die wichtigsten Aussagen sei-
ner Bücher. Als Lehrer und Schriftsteller hatte er großen Einfluss auf 
mein Denken; mein Leben und meine Arbeit hat er fast schon geprägt. 
Die Psychotherapie verdankt dem Gründer der Logotherapie wichtige 
Einsichten und die Empathie für Patienten, und dieses Erbe von Frankl  
wächst im Lauf der Zeit.
	 Die vielen Wege zum Sinn werden in Kapitel 3 untersucht, Laby-
rinthe des Sinns, das Frankls bereits genannte sieben Prinzipien an-
reißt. Sie werden anschließend jeweils in einem eigenen Kapitel aus-
gelotet: Nutzen Sie die Freiheit der inneren Einstellung (Kapitel 4), 
Verwirklichen Sie Ihren Willen zum Sinn (Kapitel 5), Entdecken Sie 
den Sinn des Augenblicks (Kapitel 6), Arbeiten Sie nicht gegen sich 
selbst (Kapitel 7), Betrachten Sie sich aus der Distanz (Kapitel 8), 



Leben widerfährt uns nicht einfach so 33 |

Lenken Sie Ihre Aufmerksamkeit (Kapitel 9) und Wachsen Sie über 
sich hinaus (Kapitel 10).

„Es geht also um etwas absolut Individuelles, um ein individuelles 
‚Sein-sollen‘ … es ist überhaupt nicht rational erkennbar, sondern 
eben nur intuitiv erfassbar.“8

Kapitel 4, Nutzen Sie die Freiheit der inneren Einstellung, behandelt 
den Begriff der Willensfreiheit, wie ihn die Logotherapie versteht. Er 
wird am besten mit einem berühmten Zitat aus Frankls KZ-Buch be-
schrieben: „Man [kann] den Menschen im Konzentrationslager alles 
nehmen …, nur nicht: die letzte menschliche Freiheit, sich zu den ge-
gebenen Verhältnissen so oder so einzustellen.“9 Der wichtigste Be-
standteil ist hier die Verantwortung für die eigene Einstellung, die 
einzig und allein bei jedem Einzelnen liegt.
	 Kapitel 5, Verwirklichen Sie Ihren Willen zum Sinn, befasst sich 
mit Frankls Begriff des „Willens zum Sinn“ und mit der Frage, wie 
wir unsere Werte im Beruf einbringen können. Das Menschenbild der 
Logotherapie geht von einem Wesen aus, das einen Sinn erfüllen und 
Werte verwirklichen will, und nicht von einem Wesen, das die bloße 
Befriedigung von Trieben und Instinkten sucht. In diesem Kontext 
bedeutet die Sinnsuche in der Arbeit mehr als nur die Erfüllung einer 
Aufgabe, immer den Lohn (Geld, Einfluss, Status, Prestige) vor Au-
gen. Wer sich immateriell wirksamen Werten und Zielen verschreibt, 
weiß genau, dass es sich um reale, sinnvolle Dinge handelt, die unsere 
tiefsten Bedürfnisse befriedigen. Da ist kein Unterschied zu unserem 
Privatleben, also zu dem Leben jenseits des Berufs, also dem Leben als 
solchem.
	 Zugrunde liegt die Annahme, dass wir unser Leben als Individuen 
verantworten, nur im gegebenen Augenblick Antworten finden und 
daraus das einmalige Muster unserer eigenen Existenz weben. Kapitel 
6, Entdecken Sie den Sinn des Augenblicks, geht weiter, tiefer in das 
Reich des letzten Sinns oder „Übersinns“ hinein. Frankls ganzheitli-



| 34 GEFANGENE UNSERER GEDANKEN

cher Blick auf die Bedeutung der intuitiven Fähigkeit, zu lieben, und 
des Gewissens liefert großartige Einsichten, wie Sinn in der Arbeit 
und im Alltag aufscheint. Frankl ist überzeugt, dass „die Liebe irgend-
wie das Letzte und das Höchste ist, zu dem sich menschliches Dasein 
aufzuschwingen vermag“, und er spricht von der „Erlösung durch die 
Liebe und in der Liebe“.10 Doch die Möglichkeiten, Liebe in all ihren 
Formen in unser Leben und insbesondere in unser Berufsleben einzu-
binden, sind sehr eingeschränkt und in einer entpersönlichten Welt, 
die den Akzent allein auf Messbarkeit legt, sogar verdächtig.
	 Manchmal torpedieren wir gerade unsere brennendsten Wün-
sche und Absichten selbst, weil wir uns auf das Ergebnis fixieren. In 
Kapitel 7, Arbeiten Sie nicht gegen sich selbst, wird eine „paradoxe 
Intention“ genannte Technik besprochen und auf Arbeit und Alltag 
angewendet. Frankl nennt die unbewusste Selbstverhinderung „Hy-
perintention“. Beispielsweise kann die Neigung mancher Führungs-
kräfte, Mitarbeitern jeden Schritt einzeln vorzuschreiben, intensiven 
Stress und Leistungsdruck erzeugen, zu verdeckter oder offener Sa-
botage führen und letztlich das Gegenteil dessen bewirken, was der 
Manager beabsichtigt hatte. (Ähnliches lässt sich bei wohlmeinenden 
Vätern und Müttern beobachten, die unter dem Vorwand elterlicher 
Fürsorge selbst jugendliche Kinder so gängeln, dass diese förmlich in 
die Rebellion getrieben werden.) Und wohl jeder hat schon erlebt, 
dass die übermäßige Beschäftigung mit einem Problem mitunter den 
Blick auf die naheliegendsten Lösungen verstellt. Ähnlich fatal wirkt 
sich aus, wenn wir wie besessen ein bestimmtes Ziel anstreben: Sehr 
oft stellen wir uns dann unbewusst selbst ein Bein.
	 Kapitel 8, Betrachten Sie sich aus der Distanz, konzentriert sich 
auf den Begriff der Selbstdistanzierung, eine Fähigkeit, die Frankl di-
rekt aus dem Begriff der Existenz ableitet: „Existieren heißt aus sich 
selbst heraus- und sich selbst gegenübertreten, wobei der Mensch aus 
der Ebene des Leiblich-Seelischen heraustritt und durch den Raum 
des Geistigen hindurch zu sich selbst kommt.“11 Selbstdistanzierung 
erlaubt unter anderem, dass wir uns nicht völlig im Kleinkram ver-



Leben widerfährt uns nicht einfach so 35 |

lieren, sondern gegebenenfalls zum Befreiungsschlag ausholen kön-
nen. Und sie ist die Voraussetzung für den Humor, sie erlaubt uns 
das Lachen, eine nur dem Menschen eigene Fähigkeit. Kein Tier kann 
lachen, schon gar nicht über sich selbst. Mit einem Quäntchen Selbst-
distanzierung können wir uns der Welt öffnen und Chancen für unser 
Leben sehen.
	 Als Viktor Frankl im Konzentrationslager war, lernte er, sich ab-
zulenken in dem Sinn, dass er bewusst an etwas anderes dachte, auf 
etwas anderes achtete, um Not, Leid und Erniedrigung zu ertragen. 
In Kapitel 9, Lenken Sie Ihre Aufmerksamkeit, befassen wir uns mit 
dieser Fähigkeit und ihrem effizienten Einsatz am Arbeitsplatz und im 
Alltag.
	 Die Selbsttranszendenz ist Gegenstand von Kapitel 10, Wachsen 
Sie über sich hinaus. Das Prinzip reicht weit über die in Kapitel 9 
besprochene Aufmerksamkeitsverlagerung hinaus und führt ins spi-
rituelle Reich des letzten Sinns, in dem unser Leben nahtlos mit dem 
anderer Menschen verwoben ist. Im Dienen, im Dienst an einer Sache 
oder im Engagement für höhere Ziele liegt, wie wir erfahren werden, 
der tiefste Sinn, den wir verwirklichen können – unabhängig davon, 
in welchem Ausmaß wir uns engagieren. Und wir werden erfahren, 
wie wir sowohl in unser Privat- als auch unser Berufsleben Humani-
tät einfließen lassen können, indem wir uns auf etwas beziehen, das 
größer oder höher ist als wir selbst. 
	 In Kapitel 11, Sinnvoll leben und arbeiten, verbinde ich meine An-
sichten mit Frankls Lehren, so dass sich diese in Alltag und Berufs-
leben integrieren lassen und in jeden Augenblick des Lebens unseren 
ganz persönlichen sowie den letzten Sinn hineintragen. An dieser Stel-
le nutze ich Frankls Methode der Sinnanalyse als Referenzrahmen, 
um zu untersuchen, in welchem Ausmaß unser Leben – einschließlich 
unseres Berufslebens – sinnzentriert ist.
	 Und im letzten, dem 12. Kapitel, The Meaning Difference®, fasse 
ich die bisherige qualitative und quantitative Forschung zusammen, 
um die entscheidende Rolle des Sinns bei der Verbesserung der Le-



| 36 GEFANGENE UNSERER GEDANKEN

bensqualität – für mehr Glück, Gesundheit und Wohlergehen – he-
rauszustreichen. Im Zentrum der Betrachtungen steht der Konnex 
zwischen dem persönlichen Gefühl einer sinnvollen Existenz und 
Zufriedenheit, Widerstandskraft, Engagement und der körperlichen 
Verfassung. Es geht darum, zu sehen, welchen Einfluss die mensch-
liche Sinnsuche als existenzieller Wert auf die anderen Faktoren der 
oben genannten „Lebensqualität“ hat. Außerdem werfen wir einen 
Blick auf die Trends, die sich im Zusammenhang mit der Sinnsuche 
abzeichnen, und überlegen, was sie für die Zukunft der Menschheit 
bedeuten.
	 Wenden wir uns also zunächst dem Lebenswerk von Dr. Frankl 
zu, erfassen wir die Grundlagen seines sinnzentrierten Ansatzes und 
überlegen wir, wie sich diese bahnbrechende Philosophie auf die Ar-
beitswelt, die Probleme am Arbeitsplatz und unser persönliches Leben 
anwenden lässt.

Vergegenwärtigen Sie sich eine Begebenheit, in 
der Sie Ihren Beruf oder Arbeitsplatz als außer-

ordentlich negativ empfanden (das könnte auch Ihre 
derzeitige Situation betreffen). Vielleicht behagte Ihnen die Tätig-
keit selbst nicht, vielleicht waren Ihnen Vorgesetzte, Kollegen oder 
Mitarbeiter unangenehm. Alternativ können Sie sich eine Situ-
ation aus Ihrem Privatleben herausgreifen, etwa ein Erlebnis mit 
einem Freund oder eine familiäre Angelegenheit, die Sie beson-
ders belastet. Haben Sie sich als Opfer von Umständen gesehen, 
die Sie nicht beeinflussen konnten, oder lag es Ihrem Eindruck 
nach auch an Ihnen selbst, dass es soweit kommen konnte, fühl-
ten Sie sich also in irgendeiner Form mitverantwortlich? Was haben 
Sie, wenn überhaupt, dagegen unternommen? Und was haben Sie  
im Rückblick daraus gelernt? Was würden Sie heute anders ma-
chen?

Sinnsuche



Leben widerfährt uns nicht einfach so 37 |

Die Sinnfrage: Was können Sie tun, damit Sie Ihrem derzei-
tigen Leben oder Ihrem Beruf mehr Sinn abgewinnen kön-
nen?

REFLEXION 

Fragen Sie sich aufrichtig, ob Sie ein Gefangener Ihrer Gedanken 
sind. Sperren Sie andere Menschen – Kollegen, Familienangehörige 
oder Freunde – auch in dieses gedachte Gefängnis?

?

REFLEXION


