Lars Leeten

Redepraxis als Lebenspraxis

VERLAG KARL ALBER k






Lars Leeten

Redepraxis als
Lebenspraxis

Die diskursive Kultur
der antiken Ethik

Verlag Karl Alber Freiburg/Miinchen



Lars Leeten

Speech Practice as Practice of Life

The Discursive Culture of Ancient Ethics

Ancient ethics was an exercise of good life. This study examines how
this is reflected in the forms of speech that ancient ethics developed. It
is shown that, in antiquity, discursive practices were not considered
neutral methods of ethical thinking but rather as ways of life to be
cultivated as ethical practices in their own right. This book describes
central aspects of this ethical culture of speech from the times of the
sophists and Socrates up to hellenistic philosophy.

The Author:

Lars Leeten (Dr. habil.) teaches philosophy at the University of Hil-
desheim. He was a fellow at the Hanover Institute of Philosophical
Research (fiph) and visiting researcher at the University of Oslo. His
fields of research include the ethical dimension of discursive practice
and the history of ethics.



Lars Leeten

Redepraxis als Lebenspraxis

Die diskursive Kultur der antiken Ethik

Die philosophische Ethik der Antike war praktische Einiibung in das
gute Leben. Dieses Buch untersucht, wie dies die Formen der Rede
prigt, die die antike Ethik ausbildete. Es zeigt sich, dass diskursive
Praktiken fiir sie immer auch Lebenspraktiken waren, die in Orien-
tierung an Vorstellungen vom Guten und Richtigen zu gestalten sind.
Zur antiken Ethik gehort wesentlich eine ethische Kultur der Rede.
Diese Studie zeichnet zentrale Motive dieser diskursiven Kultur nach
— von der Sophistik iiber die sokratische Dialektik bis zur hellenisti-
schen Philosophie.

Der Autor:

Lars Leeten (Dr. habil.) lehrt Philosophie an der Universitit Hildes-
heim. Er war Fellow am Forschungsinstitut fiir Philosophie Hannover
(fiph) und Gastforscher an der Universitdt Oslo. Zu seinen Arbeits-
schwerpunkten gehoren die ethische Dimension diskursiver Prakti-

ken und die Geschichte der Ethik.



Die Drucklegung wurde geférdert durch das
Forschungsinstitut fiir Philosophie Hannover (fiph)

’ MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen
gw%:ccrg FSC® C083411
Originalausgabe

© VERLAG KARL ALBER

in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / Miinchen 2019
Alle Rechte vorbehalten

www.verlag-alber.de

Satz: SatzWeise, Bad Wiinnenberg
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-495-48913-0



Inhalt

Einleitung . . . . . .. .. ... L oo 11
| Zugdnge zur antiken Redekultur . . . . . . . ... ... 25
1  Ethik der Rede: Wiedergewinnung einer Reflexions-

moglichkeit . . . . ... o 27
2 Philosophie und Rhetorik: Der systematische Ort

diskursiver Kultur . . . . . . .. ... 31
3 Das Zerrbild der >sophistischen Rhetorike . . . . . . .. 35
4 Motive vorplatonischer Aufklarung . . . .. ... ... 45
5 LogosundEthos . . .. ... .. ... ......... 52
I Rede und Gegenrede: Der Aufstieg des Diskursiven . . . . 56
1  Die politische Antilogie: Herodot und Thukydides . . . . 59
2 Der Konflikt von politischer Macht und parénetischer

Autoritdt . . . . ... oL 63
3 Das argumentative Gewicht der Person . . . . . . . .. 69
4 Worteund Taten . . . . . . ... .. ... ... ... 75
Il Die Option der Kultivierung: Sophistische Bildungspraxis . 82
1  Antilogik, Eristik, Dialektik . . . . . . ... ... ... 84
2 Das Leitbild der Medizin und die Frage der techne . . . . 88
3 Kultivierung diskursiver Praxis: Protagoras . . . . . . . 97
4  Das protagoreische Maf3 . . . . . ... ... ... ... 104
5  Herakles am Scheideweg: Der Widerstreit der Lebens-

weisen bei Prodikos . . . . ... 112
6  Das Kultivierungsprogramm der >grofen Rede::

Platons Protagoras . . . . . . . . .. ... ... ... 119
7  Reden in Orientierung am Guten, Reden in Orientierung

amWahren . . . ... ... oL 125



Inhalt

IV Gorgias und die Kultur der wahrenRede . . . . . . . ..
Der Irrweg einer technéderRede . . . . . . . . .. ..
Redepraxis als dsthetische Praxis . . . . . .. ... ...
Der Modus des Sich-Zeigens . . . . . . ... ... ...
Aletheia: Die vollendete Form der Rede . . . . . . . ..
Ethische Redepraxis und Begriindungsdenken . . . . . .

G W N R

Sokratische Kultur derRede . . . . . . ... ... ...
Die sokratische Priiffung der Seele . . . . .. ... ...
Die Stimmigkeitder Reden . . . . . . ... ... ...
Unstimmige Reden: Das Drama des Gorgias . . . . . . .
Sich selbst rechtfertigen: Der Fall des Kallikles . . . . . .
Sokratische Dialektik als Einiibung in die Wahrheit .
Der Mythos der idealen Rhetorik . . . . ... ... ..

N Ul W N R L

VI Diskursive Kultur in der Lebensform der Philosophie

1  Im Spannungsfeld von rhetorischer Bildungskultur und
philosophischer Rhetorik . . . . ... ... ... ...
Philosophie, Lebensform, Ubung . . . . . . ... ...
Trennung von Rede und Leben? . . . . . . . ... ...
Diskursives Leben: Reden als alltigliche Ubung . . . . .
Hybride Medialitit: Die Frage nach den Vollzugsformen .

TR W N

VIl Vollzugsformen diskursiven Lebens: Philosophie als
miindlich-schriftliche Bildungspraxis . . . . . . . . .. ..
1  Sich etwas sagen lassen konnen:
Die Fihigkeit des Zuhorens . . . . . .. .. ... ...
Philosophische Gehorbildung: Einiibung ins Zuhoren
Abwesende Stimmen horbar machen: Das Lesen . . . . .
Schriftliche Selbstformung: Das Schreiben . . . . . . . .
Monodialoge: Die Kunst des Selbstgesprichs . . . . . .
Mit Anderen reden: Dialogisches Leben . . . . . . . ..

QN U1 B W N

VIII Ausblick: Diskursive Kultur und Gegenwartsphilosophie . .

191

194
200
209
213
218

224

226
231
239
246
252
257

261



Verwendete Abkiirzungen . . . . . ... ..o 268
Literaturverzeichnis . . . . . . .. . ... ... 0oL 270
1  Antike Quellen: Verwendete Ausgaben und

Ubersetzungen . . . . . . . . ... . ... ... 270
2 Spitere Quellen und Forschungsliteratur . . . . . . . . 272
Namenregister . . . . . . . . ... ... oL 282
Begriffsregister . . . . . .. ... L oL 285






Einleitung

Es ist eine hervorstechende Besonderheit menschlichen Daseins, dass
es zutiefst durch Vorgénge der sprachlichen Verstindigung geprigt
ist: In welchem Licht wir die Dinge sehen, wie wir uns selbst ver-
stehen, was die Erscheinungen der sozialen Welt fiir uns bedeuten,
was in welcher Weise als Handeln Sinn gewinnt, wie wir Beziehun-
gen definieren und unser Zusammenleben organisieren, wie wir ur-
teilen, welche Entscheidungen wir treffen — all dies ist wesentlich
beeinflusst durch das jeweilige Sprachverstindnis und begriffliche
Orientierungen, durch Ordnungen des Sinns und kommunikative
Selbstverstindlichkeiten, durch Beratung, Gesprich und Diskussion,
durch die Kraft von Beschreibungsweisen und die Macht der Rede. Es
ist nicht zu viel gesagt, dass diskursive Praktiken das individuelle und
gemeinsame Leben buchstiblich formen. Von ihrer konkreten Aus-
gestaltung hiangt mit ab, was fiir ein Leben es genau sein wird.

Es ist ein alter Gedanke, dass man aus dieser Eigenart der
menschlichen Daseinsform gleichzeitig eine Empfehlung fiir das ge-
lingende Leben ableiten kann: Wenn der Mensch in der Lage ist, seine
Angelegenheiten diskursiv zu regeln, dann sollte er moglichst Ge-
brauch von dieser Fihigkeit machen. Soweit die Form, die das Leben
annimmt, durch sprachliche Praktiken gestaltbar ist, ist es am besten,
wenn es so geschieht. Der Gedanke ist beinahe so alt wie unsere Ge-
schichte. Bereits das archaische Griechenland kennt den Rat, lieber
miteinander zu reden als sich gegenseitig die Kopfe einzuschlagen.
In der klassischen Antike begegnet dann die Idee, dass der Mensch
das tierische Dasein iiberwinden kann, indem er die zivilisierende
Kraft des Logos auf die rechte Weise nutzt: Weil der Mensch sprach-
fahig ist, ist er auch politikfiahig; und dies bedeutet gleichzeitig, dass
er erst wird, was er eigentlich ist, indem er >reden lernt«.

Solche Denkfiguren kann man als Teil einer Ethik der Rede ver-
stehen, die dem Umgang mit Sprache und der Ausbildung diskursiver
Fahigkeiten eine zentrale Rolle fiir das Gliicken oder Scheitern
menschlichen Lebens zuspricht. Einen Nachfahren hat diese diskur-

11



Einleitung

sive Ethik heute in dem Gedanken, dass sich unser Denken und Han-
deln an Argumenten orientieren sollte: Wer iiberzeugt ist, dass es
stets geboten ist, auf rationale Griinde zu hdren, macht sich damit
nicht einfach nur eine Erkenntnisregel, sondern eine Auffassung
von der richtigen Lebensfiihrung zu eigen. Obwohl es nicht immer
gleich erkennbar ist, ldsst sich die moderne Idee von der >Kraft des
besseren Arguments« in die Traditionslinie einer alten Lehre des gu-
ten Lebens einordnen: Wenn sich die Art und Weise, wie wir leben,
im Zuge von diskursiven Praktiken ausformt, dann miissen diese
Praktiken, recht verstanden, ein Gegenstand der Reflexion iiber das
richtige oder gelingende Leben sein. Die Frage, >wie zu reden ist, fillt
in den Bereich der Frage, >wie zu leben ist«.

Dieses Buch mdchte zeigen, dass die griechische Philosophie eine
Ethik der Rede kannte, die der Gegenwartsphilosophie kaum noch
vertraut und vielleicht sogar fremd geworden ist. Diese Ethik hatte
eine Form, die aus heutiger Perspektive leicht iibersehen werden kann
und vor allem dort nicht mehr in den Blick kommt, wo das Wort logos
stets schon ratio — >Argument< oder >Grund« — bedeuten soll und von
konkreten sozialen Diskurspraktiken abstrahiert wird.! Die antiken
Gelehrten sahen die ethische Dimension der Rede ndmlich nicht al-
lein darin, dass das Nachdenken tiber die Frage, wie man leben soll,
diskursiv geschieht. Fiir sie lieferte der Logos nicht nur die Prinzipien
fiir das richtige Leben. Aus ihrer Sicht war er vielmehr auch insofern
ethisch bedeutsam, als Diskurse selbst schon den Charakter einer
ethischen Praxis haben. Fiir sie war die Rede nicht erst eine Voriiber-
legung, sondern schon die Verkérperung einer Lebenspraxis; und der
Spielraum ihres praktischen Gelingens oder Misslingens war daher
keineswegs nur sachlogisch bestimmt. Das diskursive Verhalten ist
aus dieser Sicht ein ethisches Verhalten und die >Arbeit am Logos«
als solche eine >Arbeit am Ethos:.

T Mit >Redec iibersetze ich das Wort logos, sofern es sich auf sprachliche Praktiken
bezieht. Die Ausdriicke >Diskurs< und >diskursive Praxis< werde ich weitgehend syno-
nym verstehen. Zu bedenken ist, dass logoi im Griechischen gesprochene oder ge-
schriebene logoi sein kénnen, wihrend sich der deutsche Ausdruck >Rede< primir auf
Gesprochenes bezieht. Deshalb wird es héufig besser sein, von diskursiven Praktiken
zu sprechen: Zugrunde gelegt ist dabei ein weites Verstindnis, das nicht nur linguis-
tischen Formen im engen Sinn, sondern den Erscheinungen und Begleiterscheinun-
gen des sprachlichen Sinngeschehens in ihrer phinomenalen Fiille, ihrer medialen
Verschiedenheit sowie in ihrer Verflochtenheit mit nichtsprachlichen Praktiken seine
Aufmerksamkeit schenken will.

12



Einleitung

Die philosophische Ethik der griechischen Antike, so die leitende
These dieser Studie, versteht die Redepraxis als Lebenspraxis, die als
Praxis gelingenden Lebens entwickelt werden kann. Sie begreift Dis-
kurse als eine ethische Praxis sui generis, in der stets auch praktische
Haltungen ausgeformt und zur Geltung gebracht werden. In jedem
diskursiven Handeln manifestiert sich ein Ethos, und jeder diskursive
Prozess wirkt auf das Ethos zuriick. Diese Pramissen, so die These
weiter, priagen letztlich auch das Verstindnis davon, was Prozesse
der Argumentation sind, was es also heif3t, jemanden mit Worten zu
tiberzeugen. Zur antiken Ethikreflexion gehort wesentlich eine dis-
kursive Kultur, die mehr ist als zeitgeschichtliches Beiwerk. Sie nach-
zuzeichnen ist das Ziel dieser Studie. Die Quellen dieser Kultur liegen
in der vorplatonischen Periode, in der Zeit der >Sophistik« und der
sokratischen Dialektik. Im Ausgang davon lsst sich zeigen, dass sich
die Motive der ethischen Redekultur iiber die klassische Periode hi-
naus erstrecken und bis in die hellenistische und kaiserzeitliche Phi-
losophie hinein verfolgt werden kénnen.

Das Thema der Redepraxis als Lebenspraxis hidngt eng mit einem
anderen, in den letzten Jahrzehnten intensiv diskutierten Thema zu-
sammen: der Frage, inwieweit die Philosophie der Antike den Cha-
rakter einer >Lebensform« hatte. Wie Pierre Hadot in den 1980er Jah-
ren plausibel gemacht hat, liegt das Wesentliche der antiken
Philosophie nicht allein in Gedankengebduden, Lehren oder Theo-
rien, »sondern in einer Lebenskunst, einer konkreten Haltung, einem
festgelegten Lebensstil, der sich auf die ganze Existenz auswirkt«.? In
dieser Perspektive ist die antike Philosophie etwas, das nicht nur stu-
diert und gelehrt, sondern vor allem gelebt werden muss. Sie sieht fiir
den gesamten Alltag eine spezifische Form vor und zielt nicht auf
Texte und Theorien, sondern auf die Transformation der Person. In
vielen Fillen hat die philosophische Lebenspraxis auch ganz konkrete
Vollzugsformen: ein System der Ubung (askésis), durch das die je-
weilige Lehre verinnerlicht und zur praktischen Haltung werden soll.
Welche Rolle solche Ubungen — z.B. Imaginationsiibungen, Selbst-
gespriche, Gewissenspriifungen oder Fasteniibungen — in den ver-

2 Hadot, Philosophie als Lebensform, 15. - Diese Sichtweise ist inzwischen durch eine
Reihe von Arbeiten ganz verschiedener Couleur weiterentwickelt und prézisiert wor-
den. Fiir markante Beispiele vgl. Foucault, Hermeneutik des Subjekts; Nehamas, The
Art of Living oder Sellars, The Art of Living. Zu nennen ist auch die frithere Arbeit
von Rabbow, Seelenfiihrung.

13



Einleitung

schiedenen historischen Phasen genau gespielt haben, wird man dif-
ferenziert beurteilen miissen.? Der Grundgedanke der Philosophie als
Lebensform aber hat sich als sehr fruchtbar erwiesen und das Bild der
antiken Philosophie nachhaltig geschirft. Fiir sie gilt mindestens seit
Sokrates, dass sie sich mit Gewinn als >Art zu leben< beschreiben lisst.

Die Frage, welche Rolle diskursiven Praktiken im Ganzen der
>Lebensform Philosophie« zukommt, ist in dieser Diskussion erstaun-
lich wenig gestellt worden: Zwar zweifelt niemand daran, dass der
Logos im Sinne der >Rede<im Alltag antiker Philosophen eine beherr-
schende Stellung einnimmt. Ein philosophisches Leben zu fiihren,
bedeutet konkret, seine Tage mit Gesprichen und Vortrigen, Fragen
und Antworten, Dialogen und Monologen, mit Sprechen, Héren,
Schreiben und Lesen zu verbringen. Einer von vielen Belegen dafiir
ist Sokrates” Bemerkung in der Apologie, es sei das »hochste Gut fiir
den Menschen, jeden Tag iiber die Tugend zu reden« (peri aretés tous
logous poieisthai, Apol. 38a). Auch wo sich die Lebensform der Phi-
losophie als Ubungspraxis organisiert, haben diskursive Praktiken
herausragende Bedeutung: Das Zuhoren, Lesen und Schreiben wird
ebenso bewusst gepflegt wie das Selbstgesprich oder das Gesprich
mit Anderen. Entsprechend ist zu erwarten, dass diese Praktiken in-
tegrale Bestandteile der philosophischen Lebensform und ihres sitt-
lichen Programms sind. Es ist wahrscheinlich, dass sie selbst als Le-
bensweisen wahrgenommen, bewertet und entwickelt werden, dass
Logos und Ethos in ihnen aufs engste miteinander verschlungen sind.
Aus antiker Sicht muss die philosophische Rede nicht nur den Anfor-
derungen einer Argumentationsmethode entsprechen: Fiir sie gelten
vielmehr auch Maf3stibe, wie man sie anlegt, wenn man sein Handeln
in Orientierung am Guten ausrichtet — an Idealen davon, wie ein
Mensch sein sollte. Um die philosophische Redepraxis der Antike zu
verstehen, hat man sie daher selbst als ethische Lebenspraxis auszule-
gen. Sie ist eine Einiibung in Lebensweisen, die aus altgriechischer
Sicht als >wertvoll« gelten.

3 Hadot will das Modell der Ubungspraxis nicht nur fiir den Hellenismus, wo die
Bedeutung der askésis unumstritten ist, sondern auch bereits fiir das klassische grie-
chische Denken geltend machen. Andere Autoren sind da vorsichtiger. So weist Fou-
cault darauf hin, dass das System der Ubungspraktiken in der klassischen Zeit noch
nicht sehr »organisiert und reflektiert« ist, noch kein »Korpus besonderer Praktiken«
und kaum unterschieden von der »Praxis der Tugend selbst« (Der Gebrauch der Liiste,
1021£.). Die Frage der askeésis wird spiter noch ausfiihrlicher erértert; vgl. besonders
Kap. VL.

14



Einleitung

Diese Interpretationsmoglichkeit wurde bisher kaum in Betracht
gezogen. Zwar stellt die spitere Arbeit von Michel Foucault zur Pra-
xis des >Wahrsprechens< in gewisser Hinsicht eine wichtige Aus-
nahme dar.* Doch der Gedanke, dass am Grund der Philosophie eine
primér ethische Diskurspraxis liegt, scheint den Einwand einer
>Asthetik der Existenz< auf sich zu ziehen, der am Ende die Wahr-
heitskriterien fehlen. Schon Hadot erhebt diesen Einwand.’ Solche
Reaktionen darf man auf die alteingesessene Auffassung zuriickfiih-
ren, dass der philosophische Logos nicht so sehr Rede, sondern vor
allem ratio ist: Die philosophische Diskurspraxis wird in aller Regel
als eine Methode betrachtet, die die Prinzipien fiir eine verniinftige
Lebensfiihrung liefert und die Weichen fiir das Handeln stellt. Sie ist
in dieser Sicht die Grundlage, aber in gewisser Weise selbst nicht Teil
des philosophischen Lebens. Sofern sie ethischer Bewertung unter-
liegt, bleibt diese von der Bewertung durch Wahrheitskriterien ge-
trennt. Charakteristisch fiir diese Perspektive ist, dass die Rede ein-
seitig als Argumentation, Begriindung oder Analyse aufgefasst wird:
Nach dieser Lesart zeichnet sich das philosophische Leben dadurch
aus, dass es sich einem rationalen Verfahren verpflichtet und zum
Leben nach Griinden wird.

Ein gutes Beispiel fiir diese formale Auffassung der philosophi-
schen Diskurspraxis liefert John M. Cooper: Zwar schlief3t dieser sich
dem Grundgedanken der Philosophie als Lebensform an, wenn er
sagt: »being a philosopher, for many ancient philosophers, meant liv-
ing one’s whole life a certain way — philosophically — and encouraging
others to live that way, too«. Erldutert wird dieser Lebensform-
charakter aber immer wieder so, dass das philosophische Tun die
uibrige Lebenspraxis begriindet: »A philosopher made philosophy the

* Foucault macht die ethische Dimension der philosophischen Redepraxis insbeson-
dere an der freimiitigen Rede, der parrheésia, fest. Diese verkorpere eine Rede, in der
die Verhiltnisse von >Wahrheit< (alétheia), >Subjekt< (ethos) und >Macht« (politeia)
performativ geformt werden und die sich daher als diskursive Subjektivierungspraxis
deuten lasse. Eine Pointe der Analyse ist, dass der philosophischen Wahrheit eine
Praxis der Freiheit im Riicken liegt, die unter ethischen Gesichtspunkten zu betrach-
ten ist. Zur Parrhesie vgl. Foucault, Die Regierung des Selbst und der anderen; zur
Triade von alétheia, éthos und politeia ders., Der Mut zur Wahrheit, z.B. 96-99; zur
weitverzweigten Debatte vgl. nur fiir den deutschsprachigen Raum exemplarisch
Gehring/Gelhard (Hrsg.), Parrhesia.

5 Vgl. Hadot, Philosophie als Lebensform, 179f. Zur ganzen Diskussion vgl. David-
son, »Ethics as ascetics«.

15



Einleitung

basis of his whole life.«® Darin liegt eine Ambivalenz: Einmal ist die
Philosophie selbst Lebenspraxis, dann wieder ist sie Grund der Le-
benspraxis. Als rationales Fundament der verniinftigen Lebensfiih-
rung biifit der philosophische Logos am Ende seinen Praxischarakter
ein: Er steht im Zentrum des philosophischen Lebens und ist dem
Leben doch gleichzeitig enthoben. Er scheint gerade deswegen un-
abhingige Kriterien des Richtigen liefern zu konnen, weil er nicht
mit der konkreten Lebenspraxis verflochten ist.

Nach der in dieser Studie entwickelten Auffassung ist diese for-
male Interpretation des Logos und die damit verbundene Trennung
von Reden und Leben der griechischen Philosophie selbst fremd ge-
wesen. Aus ihrer Sicht hat die richtige Rede nicht nur in sachlicher,
sondern auch in ethischer Hinsicht richtig zu sein; beides ist gar nicht
erst voneinander getrennt. Vor diesem Hintergrund stellen sich die
folgenden Fragen: In welchem Sinn sind diskursive Praktiken in der
Antike ein eigener Bestandteil der sLebensform Philosophie«? Inwie-
weit werden sie selbst an Idealen des richtigen Lebens gemessen? In-
wieweit ist der Logos nicht nur sachlogischen, sondern ethischen Kri-
terien verpflichtet? In welcher Weise dient die philosophische Rede
selbst der Einiibung in das praktisch Gute? Und inwieweit gilt die
Diskurspraxis moglicherweise gerade in ihrer ethischen Konstitution
als Voraussetzung sittlicher Erkenntnis? Geht man solchen Fragen
nach, gewinnt man der philosophischen Ethik der Antike neue Facet-
ten ab. Es wird sichtbar, dass sie nicht ohne eine ethische Kultur der
Rede auskommt, die bis in die friihgriechische Zeit zuriickreicht und
schon in der sophistischen Periode fiir die Lehrpraktiken der antiken
Bildungskultur pragend wird. Auch fiir Sokrates, so wird sich zeigen,
ist diese Kultur der Rede der entscheidende Ankniipfungspunkt. Thre
Elemente flieflen iiber die Sokratik in die Diskurspraktiken der Phi-
losophie ein und wirken dort nachhaltig fort. Die antiken Auseinan-
dersetzungen darum, wie zu leben ist, erschliefen sich erst dann in
ihrer ganzen Tragweite, wenn man sieht, dass sie nicht nur von Le-
bensweisen handeln, sondern sie gleichzeitig verkérpern und mit aus-
gestalten sollen.

Damit ist das Interpretationsschema umrissen, dass diese Studie
leiten wird. Ein Uberblick sei vorausgeschickt: Thre ersten wichtigen
Ansatzpunkte findet die Untersuchung im 5. Jahrhundert v. Chr,, ins-

¢ Cooper, »Socrates and Philosophy as a Way of Life, hier 21. In eine dhnliche Rich-
tung geht z. B. Nussbaum, The Therapy of Desire.

16



Einleitung

besondere in der Zeit der sophistischen Kultur oder des Fifth Century
Enlightenment. In dieser Phase werden die in der friithgriechischen
Welt tiblichen diskursiven Praktiken im Rahmen eines institutionali-
sierten Unterrichts zu Redelehren ausgeformt, aus denen die Dis-
kursverfahren der diszipliniren Philosophie spiter hervorgehen. In
den ersten Kapiteln wird sich zeigen, was man verschenkt, wenn
man diese entscheidende Phase der griechischen Geistesgeschichte
als kulturhistorisches Vorspiel der seigentlichen< Philosophie abtut,
deren methodische Bedeutung sich mit Sokrates erledigt hat. Die
Klassifikation der vorplatonischen Redekultur als >Sophistike triibt
den Blick darauf, dass sich spitestens ab Protagoras eine profilierte
Ethik der Rede herauskristallisiert, deren Elemente spiter in den Re-
deverfahren der Philosophie weiter wirksam bleiben. Die Studie wird
geltend machen, dass die protagoreischen und gorgianischen Lehr-
praktiken des Logos, die sich noch jenseits des Antagonismus von
>Philosophie versus Sophistik< oder >Philosophie versus Rhetorik« be-
wegen, die Option einer Kultivierung diskursiver Praktiken kennen,
die dem modernen Verstindnis leicht entgeht. Sie sind nicht auf eine
Technisierung der Rede angelegt, sondern Idealen eines staatsbiirger-
lichen >Gutseins« (areté) verpflichtet, welche in konkreten Habitus-
formen realisiert werden sollen. Es erweist sich, dass das Profil dieser
frithen Ethik der Rede fiir das Verstindnis der Redepraktiken noch
der klassischen und der hellenistischen Philosophie wichtige interpre-
tatorische Leitlinien liefern kann: Die diskursiven Verfahren der zur
Disziplin gewordenen Philosophie gewinnen an Tiefenschirfe, wenn
man sie als Fortsetzung einer dlteren Redekultur versteht, die an Vor-
stellungen nachahmenswerten Lebens orientiert ist. Die in der Phi-
losophiegeschichte tibliche Perspektive wird hier also umgekehrt: An-
statt das vorplatonische oder sophistische Denken in den Kategorien
des sokratisch-platonischen Denkens zu deuten, wird das Spitere im
Lichte des Friiheren gelesen.

Im ersten Kapitel werden methodische Schwierigkeiten eines
solchen Unternehmens sowie Umgangsweisen erortert: Um den Fo-
kus dieser iiber weite Strecken eher historisch angelegten Unter-
suchung bestimmen zu konnen, ist das systematische Interesse zu
kliren, das ihr zugrunde liegt. Dafiir wird das Vorhaben einer Wie-
dergewinnung der antiken Redekultur in Bezug gesetzt zu den gegen-
wirtigen Debatten zur antiken Ethik, deren Ziel nicht in erster Linie
die Aufklirung geschichtlicher Tatsachen, sondern eine moralphi-
losophische Reflexion ist, die aus der Auseinandersetzung mit Ethik-

17



Einleitung

geschichte eine kritische Distanz zur Gegenwartsethik und damit
neue Denkmdglichkeiten gewinnt. Als fruchtbar hat sich hier die
Kontrastfolie eines hiufig als >Tugendethik< klassifizierten Ethik-
typus erwiesen, der habitualisierten Verhaltensformen und dem le-
bendigen Ethos von Akteuren groflere Aufmerksamkeit schenkt. Eine
Hintergrundvermutung der Studie ist, dass diese Auseinanderset-
zung um die Dimension der diskursiven Praktiken zu erginzen wire:
Das instruktive Potential der antiken Ethik fiir die moderne Moral-
philosophie wird nur unvollstindig genutzt, solange ausgespart
bleibt, dass die Rede fiir sie ebenfalls eine Praxis ist, in der Habitus-
formen ausgebildet werden und die folglich ethisch gestaltet werden
muss. Es gibt auch eine Tugendethik der Rede.

Dass die Debatte in dieser Hinsicht einen blinden Fleck hat, diirf-
te nicht zuletzt auf die hartnickige Annahme zuriickzufiihren sein,
dass ein Reden in Orientierung am Guten notwendig in die Rhetorik
gehort und in scharfer Opposition zur Philosophie steht, welche aus-
schliefllich ein Reden in Orientierung am Wahren sein darf. Vor
allem das traditionelle Vorurteil von der Sophistik als Gegenbewe-
gung zur Philosophie hat die Idee einer Redekunst, die auf Vorstel-
lungen vom richtigen Leben zielt, nachhaltig diskrediert. Ein ver-
dndertes Bild ergibt sich allerdings, wenn man die als Sophisten
bekannten vorplatonischen Gelehrten nicht im Licht spéterer Polemi-
ken, sondern im Kontext der gesellschaftlichen Entwicklungen ihrer
Zeit sieht: Sie gehoren in dieser Sicht zu einer Aufklarungsbewe-
gung, die durch die Idee einer Gestaltbarkeit des Lebens, durch ein
Primat des Praktischen und den neu aufkommenden Bildungsgedan-
ken geprigt ist. Unter diesen Umstdnden lag es nahe, auch Diskurs-
praktiken als Bildungspraktiken zu verstehen und die Rede als Medi-
um einer Arbeit am Ethos aufzufassen. Das Interesse fiir den
richtigen Logos fiithrt dabei, anders als es das Klischee von der wahr-
heitsindifferenten Rhetorik will, von Anfang an die Regie.

Im zweiten Kapitel wird der lebensweltliche Ndhrboden der Re-
dekultur des 5. Jahrhunderts genauer betrachtet. Von den sozial be-
reits etablierten diskursiven Praktiken ist die Rede und Gegenrede,
die Antilogie, die ihre Hauptorte in politischen Versammlungen und
Gerichtsprozessen hat, dabei von herausragender Wichtigkeit. Thre
systematische Erschliefung, die sich wesentlich auf die Historiker
Herodot und Thukydides stiitzen kann, stellt vor Augen, dass das
Gegeneinanderreden seit der frithgriechischen Zeit keineswegs nur
ein Wettstreit (agon) im Sinn der verbalen Kraftprobe war: Die mit

18



Einleitung

der sWiderrede« (antilegein) in Gang gesetzte Praxis zielt vielmehr
darauf, die unmittelbar dominante, handlungswirksame Rede rang-
hoherer Sprecher durch ein Verfahren der Abwigung von Alternati-
ven zu ersetzen. Da es in dieser Phase noch darum geht, die Option
der diskursiven Entscheidungsfindung als solche zu verteidigen,
bleibt der Konflikt zwischen der politischen Macht und der parineti-
schen Autoritit des vertrauenswiirdigen Beraters fiir die innere Dy-
namik der Antilogie lange kennzeichnend. Das enorme argumentati-
ve Gewicht, das die Person des Sprechers in der vorplatonischen
Debattenkultur beansprucht, wird vor diesem Hintergrund besser
verstindlich: Wo die Frage, welcher Rede gefolgt werden soll, nicht
mehr allein durch politische Hierarchien beantwortet wird, verschiebt
sich die Aufmerksamkeit im ersten Schritt darauf, welcher Logos der
vertrauenswiirdigere Wegweiser zum Handeln ist; und diese Frage
ldsst sich ohne Bezug auf die jeweils sprechende Person unmdglich
entscheiden. Man verfehlt die Praxis der Antilogie, wenn man in ihr
eine defiziente Vorstufe der eigentlichen, sachlogischen Form von
Argumentation sieht oder sie nach dem Schema spiterer Rhetorik-
systeme als exzessiven Gebrauch éthos-basierter Uberzeugungsmit-
tel auslegt. Welcher Logik die offentlichen Diskurse der vorplato-
nischen Periode folgen, wird erst einsichtig, wenn man sieht, dass
Rede und Redner” noch nicht scharf voneinander getrennt werden
und alles Reden (legein) unmittelbar als Handlungsweise (prattein)
gilt. Die griechische Perspektive auf Diskurse ist so von Beginn an
durch die Primisse geprigt, dass sich in der Art und Weise eines
Sprechens ein Charakter manifestiert, eine ethische Haltung. Die
Uberzeugungskraft eines Logos steht und fillt aus dieser Sicht mit
der Lebensweise, die in ihm zur Geltung gebracht wird.

7 Da ich nicht dariiber hinwegtiuschen méchte, dass Sprecherinnen in antiken Rede-
lehren so gut wie keine Rolle spielen, werde ich in dieser Studie nur maskuline Wort-
formen verwenden, wo es um die griechische Sicht auf Diskurspraktiken geht. In allen
anderen Kontexten versuche ich, moglichst genderneutral zu formulieren. Die alten
Ideale der Rede sind durch und durch ménnlich. Laut Sophokles sollen die Griechen
sogar ein Lied dariiber gesungen haben, dass es sich fiir Frauen gehort zu schweigen
(gynaixi kosmon heé sige pherei, Ai. 293). Bei Demokrit heif3t es gar: »Eine Frau soll
sich nicht im Reden iiben (mé askeitd logon); denn das ist abscheulich (deinon).« (DK
68 B110) Solche Zeugnisse erinnern daran, wie falsch es wire, die antike Redekultur
zu romantisieren. Diese Studie kann sinnvollerweise nur auf kritisch-genealogische
Rekonstruktion zielen, nicht aber auf die Wiederbelebung vergangener Ethik-Ideale
oder altgriechischer Sittlichkeit (vgl. dazu Kap. VIII).

19



Einleitung

Das dritte Kapitel dreht sich um die Lehrpraktiken, die sich in
diesem diskursiven Klima entwickeln, wobei die Redelehre des Pro-
tagoras im Mittelpunkt steht. Damit geht die Studie iiber zu dem
Bildungsprogramm, das in der traditionellen Philosophiegeschichts-
schreibung unter dem Titel der >sophistischen Rhetorik« abgehandelt
wird. Ausgangspunkt bildet die Frage nach dem Typus der Lehrprak-
tiken, die an das Verfahren der Rede und Gegenrede anschlieflen und
seit Platon als >Antilogik« (antilogiké) bekannt sind. Wesentlich fiir
das hier entwickelte Bild wird sein, dass sich die vorplatonischen Ge-
lehrten selbst noch nicht vor die Alternative gestellt sehen, entweder
eine wissensbasierte techné zu kreieren oder sich mit einer vernunft-
losen Geschicklichkeit zufriedenzugeben. Dem 5. Jahrhundert war
vielmehr die Option einer Kultivierung gegebener Praktiken geldufig,
und diese Option bot sich auch fiir die Weiterentwicklung von Rede-
praktiken zu Bildungszwecken an. Im Ausgang von der Methoden-
diskussion in der hippokratischen Medizin ldsst sich ein Eindruck
davon geben, wie sich bei Protagoras eine Diskurspraxis ausdifferen-
ziert, die ihre Kriterien nicht in einem aufSerpraktisch gegebenen
Wissen findet, sondern in einem unabschlieSbaren Prozess der Erfah-
rung des praktischen Umgangs mit logoi. Eine solche Kultivierungs-
praxis soll ihr Maf3 in sich selbst finden: Der srichtige< Logos ist der-
jenige, der Lebensmaglichkeiten entfalten und die Sittlichkeit férdern
hilft. Am Fall des Protagoras selbst sowie an Prodikos” Erzihlung von
>Herakles am Scheideweg« lasst sich nachzeichnen, wie sich die Dis-
kurspraxis dabei schon friih an einem allgemeinen Guten orientiert,
welches im Diskurs selbst zur Verkorperung kommen soll.

Das vierte Kapitel widmet sich der Redelehre des Gorgias von
Leontinoi, die einen weiteren Schritt in der diskursiven Kultur der
Antike darstellt. Im Ausgang vom Verstindnis des Logos, das in der
>Lobrede der Helena« prignanten Ausdruck findet, wird gezeigt, dass
Gorgias keineswegs eine Instrumentalisierung der Rede im Sinn hat,
sondern eine eigene diskursive Kultivierungspraxis ausbildet. Grund-
legend fiir diese ist, dass die Rede als durch und durch materielles
Phinomen aufgefasst wird und einer sinnlich-dsthetischen Logik
folgt. Die Arbeit am Ethos, auf die Gorgias’ Lehre zielt, vollzieht sich
im Medium eines hichst wirksamen Logos, der nach dem Modell der
Musik und Malerei als horbare und sichtbare Form gedacht wird.
Reden lernen heifst unter diesen Voraussetzungen, mit der Macht
des Logos umgehen zu lernen und vertrauenswiirdige und triigische
logoi unterscheiden zu kénnen. Leitend dafiir ist ein nicht-repréasen-

20



Einleitung

tationales Verstindnis der Rede, dem zufolge deren Signifikanz in der
Gesinnung liegt, die sich in ihr zeigt und auf die sie hinwirkt. Die
Kultivierung des Ethos durch den Logos geschieht so dadurch, dass
vorbildliche Rede- und Handlungsweisen exemplarisch vorgefiihrt
und zur Geltung gebracht werden. Im gorgianischen Verstidndnis
von Wahrheit (alétheia) findet diese Bildungsidee ihren Nieder-
schlag: sWahres« zu reden, ist fiir Gorgias ein ethisches Ideal. Es be-
deutet, Sittlichkeit kraft der Rede zu verkdrpern und dadurch zu ihrer
Wiederverkorperung anzuhalten.

Im Anschluss daran wird die Entwicklung der antiken Redekul-
tur anhand von Zeugnissen aus der platonischen und nachplato-
nischen Zeit weiterverfolgt. Zunichst wird im fiinften Kapitel die
sokratische Dialektik als weitere Variante diskursiver Ethik betrach-
tet. Dafiir wird der Konflikt zwischen Sokratik und Gorgianik in Pla-
tons Gorgias als Konflikt zwischen zwei Diskurspraktiken ausgelegt,
die als Praktiken gelingenden Lebens miteinander konkurrieren.
Sokrates und Gorgias sind sich in ihrem ethischen Grundanliegen
eng verbunden: Thre Lehren zielen beide auf sittliche Erziehung, nur
liegt der Akzent im gorgianischen Diskurs auf Selbststeigerung,
withrend er im sokratischen Diskurs auf Selbstmifligung liegt. Die
Denkfiguren der sophistischen Redekultur — das Verstindnis der Dis-
kurspraxis als ethischer Praxis, ihre dsthetische Dimension, die Un-
getrenntheit von Leben und Rede, die Schliisselrolle des Exemplari-
schen, der ethische Sinn der Wahrheit — haben daher auch fiir
Sokrates noch ihre Verbindlichkeit. Auch die sokratische Gesprichs-
fithrung ist von der Idee geleitet, dass logoi aus sich selbst heraus
sittliche Bildung bewirken und ein Schauplatz der Einiibung in das
richtige Leben sind; auch Sokrates iiberzeugt und erzieht durch die
Art und Weise, wie er lebt und redet; und auch fiir sein Fragen und
Antworten ist nicht die sachlogisch verstandene Wahrheit, sondern
das sittlich Gute die mafsgebliche Orientierung.

Die letzten beiden Kapitel erkunden Ansatzpunkte, wie das The-
ma der diskursiven Kultur iiber die Phase der philosophischen Dis-
ziplinbildung im 4. Jahrhundert hinaus erértert werden kann. Die
Entkriftung der Opposition von Philosophie und Rhetorik schafft
dabei Voraussetzungen fiir die Untersuchung der Frage, inwieweit
der philosophische, wahrheitsorientierte Diskurs selbst in einer ethi-
schen Redekultur verankert ist. In diesem Sinne werden im sechsten
Kapitel die Motive der >Lebensform Philosophie< sowie der Ubungs-
praxis (askésis) in den Vordergrund geriickt, die besonders in der hel-

21



Einleitung

lenistischen Philosophie eine Schliisselbedeutung haben: Wird die
scharfe Dichotomie von philosophischer Wahrheitsfindung und rhe-
torischer Wahrheitsvermittlung relativiert, werden Elemente diskur-
siver Kultur im Kernbereich der Philosophie selbst sichtbar. Die
askeésis liefert dafiir ein wichtiges Modell: Da auch die Praktiken der
Rede in das alltigliche Ubungsprogramm der philosophischen Schu-
len integriert sind, lassen sie sich nicht auf formale Verfahren ratio-
naler Erkenntnis reduzieren. Sie sind vielmehr in sich eine ethische
Bildungspraxis, die tidgliche Bemiihung verlangt und das Selbst all-
mahlich umformt, die eine Umarbeitung der Sinne beinhaltet, in der
das Zeigen und das lebendige Beispiel prominente Rollen spielen und
die dem Ideal der Ubereinstimmung von Leben und Reden folgt. Ist
einmal das Vorurteil aufler Kraft gesetzt, die #sthetisch verfasste,
wirksame Rede konne fiir die Philosophie bestenfalls ein pidagogi-
sches Instrument sein, erdffnen sich also wichtige Moglichkeiten,
philosophische Diskurse als ethische Praxis zu begreifen: Die Praxis
der Wahrheit geht der diskursiven Kultivierung nicht als ihr Prinzip
vorher, sondern ist selbst in deren Ethik verankert.

Vor diesem Hintergrund wird dem Bild der ethischen Redekul-
tur sodann im siebten Kapitel weitere Tiefenschirfe verliehen, indem
die alltdgliche Praxis der hellenistischen und rémischen Philosophie
genauer auf ihre diskursiven Elemente hin untersucht wird. Dass ihre
Diskursverfahren weder als blof3e sMittel< der Ethosbildung, noch als
rationale Grundlage einer sekundiren askésis, sondern als Feld von
ethischen Ubungen sui generis begriffen worden sein miissen, ist da-
bei nun eine Primisse. Umrisse dieser eigentiimlichen Ethik der Rede
werden anhand der medialen Vollzugsformen des Horens, Lesens,
Schreibens und Sprechens nachgezeichnet. Dabei kristallisiert sich
heraus, dass am Grund der antiken Ethik kein abstrakt-allgemeiner
Logos liegt, sondern ein konkreter dialogischer Habitus, der sich z. B.
als tigliche Sorge um die Fahigkeit des Zuhérens oder um die rechte
Balance zwischen Sprechen und Schweigen zu erkennen gibt, als
sorgféltige Auswahl und Dosierung der Lektiire, als schriftlich orga-
nisierte Selbstpriifung oder als gepflegtes Selbstgesprich, das auf das
Gespriach mit Anderen vorbereitet. Als Redepraxis, die auf ein phi-
losophisches Ethos hinwirkt, realisiert sich der philosophische Logos
in einer diskursiven Okonomie, die jeden Tag gepflegt werden will.
Wihrend die Auslegung des Logos als ratio diese diskursive Oko-
nomie unsichtbar macht, gibt seine Auslegung als Rede einen Ein-

22



Einleitung

druck von der konkreten Ethik, die der philosophischen Erkenntnis-
praxis zugrunde liegt.

Das abschlieSende achte Kapitel gibt einen kurzen Ausblick, was
die Ergebnisse dem gegenwirtigen Denken und insbesondere der mo-
dernen Moralphilosophie zu sagen haben. Wenn die Aufmerksambkeit
fiir den Aspekt der diskursiven Kultivierung heute nicht zuletzt
durch ein angespanntes Verhiltnis zur Rhetorik nachhaltig gestort
ist: Wie sihe ein philosophischer oder ethischer Diskurs aus, der die-
ser Dimension Rechnung trigt? Da die Einsetzung partikularer (ge-
schweige denn altgriechischer) Sittlichkeitsideale fiir das moderne
Denken keine Option ist, hat die Vergegenwiirtigung der antiken Sor-
ge um die diskursive Ethosbildung in erster Linie die Funktion einer
kritischen Erinnerung: Offenbar geschieht auch in Diskursen, die sich
dem eigenen Selbstverstindnis nach auf >sachliche< Gesichtspunkte
beschrinken, eine Inkraftsetzung von Habitusformen, welche nicht
vernachlissigt werden darf. Das Modell der antiken Ethik liefert keine
Patentrezepte, wie eine diskursive Kultur in der Gegenwart aussehen
konnte; aber sie erdffnet eine kritische Perspektive auf moderne Idea-
le ethisch neutraler Rede und markiert Gesichtspunkte, die fiir ein
ethisch reflektiertes Reden leitend sein konnen: In jeder Diskurspra-
xis werden, noch bevor sie zu Einsichten fiihrt, notwendig Lebens-
haltungen exemplifiziert und eingeiibt. Diese Haltungen liegen in
der Form des diskursiven Verhaltens, welches im Reden verkorpert
und zur Geltung gebracht wird. Gleichgiiltig, ob es sich um Ratgeber-
literatur handelt oder rationale Argumentation, um eine Predigt oder
eine wissenschaftliche Abhandlung: In jeder Rede zeigt sich immer
auch eine Lebenspraxis, die sich zur Fortschreibung empfiehlt. Nur
wo in ihr Weisen nachahmenswerten Lebens aufscheinen, wird diese
Redeweise auf Dauer iiberzeugen.

Dieses Buch beruht auf dem ersten Teil einer Schrift, die 2015 durch
den Fachbereich 2 der Universitit Hildesheim als schriftliche Habili-
tationsleistung akzeptiert wurde. Ohne die Unterstiitzung vieler Kol-
leginnen und Kollegen wire diese Arbeit kaum moglich gewesen. Fiir
viele fruchtbare Gespriche am Hildesheimer Institut fiir Philosophie
sowie fiir aufmerksame Lektiiren bin ich Anna Berres, Tilman Bor-
sche, Rolf Elberfeld, Leon Krings, Eberhard Ortland, Wolfgang Chris-
tian Schneider, Inken Tegtmeyer und Katrin Wille zu ganz herz-
lichem Dank verpflichtet. Fiir hilfreiche Gespriche gebiihrt auSerdem
Andreas Hetzel und Theda Rehbock mein besonderer Dank. Fiir Hin-

23



Einleitung

weise bei ganz verschiedenen Gelegenheiten mochte ich Stefania
Giombini, Helmut Heit, Alexander Mourelatos, Karen Piepenbrink,
Gerald Posselt, Thomas Schirren und Morten Serensen Thaning dan-
ken. Fiir ihre Bereitschaft, die Habilitationsschrift zu begutachten,
bin ich neben Tilman Borsche und Rolf Elberfeld ganz besonders
Maria-Sibylla Lotter zu aufrichtigem Dank verpflichtet.

Jyvind Rabbas ist es zu verdanken, dass ich das Manuskript
wihrend eines Forschungsaufenthalts am Department of Philosophy,
Classics, History of Art and Ideas an der Universitit Oslo unter idea-
len Bedingungen fertigstellen konnte. Hier standen mir Carlos Her-
nandez Garcés und P&l Rykkja Gilbert mit philologischem Rat zur
Seite. Dafiir bin ich ebenfalls sehr dankbar. Jiirgen Manemann
schlief3lich verdanke ich die Gelegenheit, dass ich die mit dieser Stu-
die verbundenen systematischen Fragen als Fellow des Forschungs-
instituts fiir Philosophie Hannowver (fiph) vertiefend behandeln konn-
te. Das fiph hat auch die Drucklegung dieses Buchs grofiziigig
unterstiitzt. Nicht zuletzt dafiir habe ich ganz herzlich zu danken.

24



|  Zugénge zur antiken Redekultur

Die Auseinandersetzung mit einer vergangenen Redekultur sieht sich
mit der grundlegenden Schwierigkeit konfrontiert, dass sie auf kaum
mehr zuriickgreifen kann als auf die schriftlichen Spuren, die diese
Kultur hinterlassen hat. Die antike diskursive Praxis hat sich nicht
nur in Texten vollzogen; aber es sind allein Texte, durch die sie uns
noch zuginglich ist. Daraus ergeben sich fiir diese Untersuchung me-
thodische Besonderheiten, die fiir die philosophische Forschung nicht
selbstverstandlich sind. Gewohnlich ist diese in hohem Mafle durch
die Absicht der Rekonstruktion philosophischer Lehren bestimmt
und kann sich daher weitgehend auf die Interpretation von Texten
unter doxographischen Gesichtspunkten beschrinken. Eine solche
philosophische Historiographie hat ihre Bezugspunkte immer in
Schriften mit theoretischem Erscheinungsbild gesucht; und man lasst
es ihr gewohnlich durchgehen, dass sie auch solche Materialien wie
philosophische Traktate behandelt, die eine solche Lektiire eigentlich
kaum nahelegen, wie die Dichtungen des Parmenides oder die Sprii-
che Heraklits. Obwohl nur wenige Zeugnisse des antiken Denkens die
Form der wissenschaftlichen Abhandlung haben — das Werk des Aris-
toteles steht hier einsam zwischen Lehrgedichten, Spruchsammlun-
gen, Gleichnissen, geschriebenen Reden, fiktiven Gespriachen oder
Briefen —, ist die Philosophiegeschichtsschreibung doch bis heute im
wesentlichen Doxographie.

Diese methodischen Schwierigkeiten wird diese Studie nicht aus
der Welt schaffen kénnen. Doch immerhin sollte sie versuchen, ihnen
Rechnung zu tragen, indem sie alternative Perspektiven mit ins Spiel
bringt und den doxographischen Zugang kritisch herausfordert.
Zweierlei wird dabei einen Unterschied machen: Erstens werden ge-
geniiber der herkdmmlichen philosophischen Historiographie in
hoherem MafSe kulturgeschichtliche Befunde herangezogen. Die je-
weiligen Lehren sind vor dem Hintergrund z. B. politik-, rechts-, lite-
ratur- oder medienwissenschaftlicher Befunde zu den gesellschaft-
lichen Entwicklungen der Zeit zu betrachten. Zweitens kann sich die

25



Zugidnge zur antiken Redekultur

Rekonstruktion einer diskursiven Kultur nicht auf solche Textzeug-
nisse beschrinken, die aus heutiger Sicht philosophischen Abhand-
lungen hinreichend &hnlich sind und der doxographischen Lektiire
entgegenkommen. Um diese Zeugnisse einordnen zu konnen und
etwas von ihrer diskurspragmatischen Funktion aufzuschliisseln, sind
vielmehr immer wieder Seitenblicke auf Schriften nétig, die in den
Philosophiegeschichten von untergeordneter Bedeutung sind: Werke
der Geschichtsschreibung, der Medizin und der Dichtung, insbe-
sondere die Tragddien des 5. Jahrhunderts v. Chr. All diese Zeugnisse
geben den Blick auf eine Bildungskultur frei, die nicht nur in Phi-
losophen oder Sophisten ihre Lehrer hatte, sondern ebenso in His-
torikern, Arzten und Dichtern.! Zeichnet man die Grenzlinien zwi-
schen diesen Gebieten zu scharf, wird man das intellektuelle Leben
Griechenlands in wichtiger Hinsicht verfehlen. Das gilt nicht zuletzt
fir die frithgriechische Zeit, fiir die eine Einteilung in Disziplinen?
noch von untergeordneter Bedeutung ist und in der die Weichen fiir
die spitere Bildungskultur erst noch gestellt werden.

Auf der anderen Seite bleibt die Zielsetzung dieser Unter-
suchung freilich eine philosophische; daran hat die disziplindre und
textuelle Perspektiverweiterung, die das Thema verlangt, ihre Gren-
ze. Leitend bleibt die Absicht der kritischen Reinterpretation der an-
tiken Philosophiediskurse, nicht das Interesse an kulturhistorischen
Fakten. Das Ziel ist es, die in der Philosophiegeschichtsschreibung fest
verankerten Vorstellungen davon, wie sich in der Antike rationale
Diskurse herausbilden, in Frage zu stellen und ein neues Verstindnis
davon zu entwickeln, was solche Rationalitit ausmacht. Fiir dieses
Unternehmen ist das Thema der >Redepraxis als Lebenspraxis¢, wie
sich zeigt, aufschlussreich: Im ersten Abschnitt dieses ersten Kapitels
wird diese sachliche Bedeutung und damit der systematische Hinter-
sinn der Studie kurz erortert, wobei die seit einigen Jahrzehnten zu
verzeichnende Riickbesinnung auf antike Ethikkonzeptionen den
Ausgangspunkt bildet (1). Vorbereitende Bemerkungen sind dann
vor allem zum Verhiltnis von Philosophie und Rhetorik (2) sowie

1 Zu erinnern ist daran, dass die Dichter im frithen 5. Jahrhundert, in der Zeit von
Pindar und Aischylos, noch sophoi genannt wurden und hiufig die Rolle des Lehrers
iibernahmen. Dieses Verstindnis ist auch im spiteren 5. Jahrhundert noch gut pri-
sent: So ldsst Aristophanes den verstorbenen Aischylos in seinen Froschen (Batr.
1054£.) sagen: »Die Kinder haben einen Lehrer (didaskalos), der sie unterweist; die
Erwachsenen haben Dichter (poiétai).«

2 Vgl. dazu Nightingale, Spectacles of Truth in Classical Greek Philosophy, 29-35.

26



Ethik der Rede: Wiedergewinnung einer Reflexionsmdéglichkeit

zur traditionellen Deutung der Sophistik nétig (3). Die weiteren Ab-
schnitte umreifen einige Annahmen, die fiir die gesamten Erdrterun-
gen heuristische Orientierung bieten: Erstens werden charakteristi-
sche Aspekte der vorplatonischen Aufklirung entfaltet, von denen
das Primat des Praktischen und die Idee der paideia besonders bedeut-
sam sein werden (4). Auf dieser Grundlage wird sodann bereits ein
Stiick weit sichtbar, warum es in der vorplatonischen Periode nahelag,
die Redepraxis als Medium sittlicher Erziehung zu verstehen (5).

1  Ethik der Rede: Wiedergewinnung einer
Reflexionsmoglichkeit

Die antike Ethik ist heute wieder ein wichtiger Bezugspunkt der phi-
losophischen Diskussion. Damit tragt die Gegenwartsethik dem Um-
stand Rechnung, dass die Auseinandersetzung mit ihrer Geschichte
von systematischer Bedeutung fiir sie ist — eine Einsicht, die ihr nicht
zu allen Zeiten hinreichend prisent war. Noch 1967 beklagte sich
Alasdair MacIntyre dariiber, dass man Moralphilosophie betreibrt,
»as though the history of the subject were only of secondary and
incidental importance«.? Inzwischen jedoch wurde hiufig betont, dass
historische Studien die Denkoptionen der Moralphilosophie er-
weitern und als Therapeutikum fiir festgefahrene Denkmuster wir-
ken kénnen.* Der Riickgriff auf die Antike hat deutliche systemati-
sche Spuren hinterlassen und das Gesicht der Ethik in vielerlei
Hinsicht veridndert. Es hat sich erwiesen, dass die Vergangenheit Leit-
faden liefert, Engfithrungen der Moralphilosophie aufzulsen, und
dass sie eine umfassendere ethische Perspektive eréffnet, in der The-
men wie das Gliick, die Gefiihle oder der Charakter ihren Platz fin-
den. Was im moralischen Leben bedeutsam ist, lasst sich nicht allein
mit Bezug auf Regeln und Normen verstiandlich machen. Eine realis-
tische Ethik hat in den Blick zu nehmen, woran sich wirkliche Akteu-
re im Handeln orientieren. Kennzeichnend fiir diese Neuausrichtung
sind die Riickkehr der Tugendethik, eine groflere Aufmerksamkeit
fiir die Moralpsychologie, fiir die Fragen ethischer Bildung oder fiir
die Rolle der moralischen Wahrnehmung. Man kénnte diese Ent-
wicklung so charakterisieren, dass das gelebte Ethos wieder mehr ins

3 Maclntyre, A Short History of Ethics, 1.
* Fiir ein Beispiel vgl. Annas, The Morality of Happiness, 3-7.

27



Zugidnge zur antiken Redekultur

Zentrum geriickt ist. Die Vertiefung des historischen Bewusstseins
hat der Gegenwartsethik dazu verholfen, die moralische Frage-
stellung neu in den grofleren Rahmen der sokratischen Fragestellung,
>wie zu leben sei¢, einzubetten.’

Nun ist offensichtlich, dass die diskursiven Praktiken — die Wei-
sen des sprachlichen Handelns oder der Rede —, die sich im sozialen
Miteinander herausbilden und einspielen, im Ganzen einer Lebens-
praxis eine herausragende Rolle spielen. Sie sind fiir die jeweiligen
Denk-, Handlungs- und Wahrnehmungsweisen prigend und fiir die
Form, die das individuelle und kollektive Leben annimmt, entschei-
dend. Fiir eine ethische Reflexion, die die Lebenspraxis im Hinblick
auf ihr Gelingen befragt, sollte die diskursive Praxis daher ein Thema
von hochstem Rang sein, und dies nicht nur, weil das Nachdenken
iiber die Lebensfithrung diskursiv geschieht. Sofern die Redepraxis
ein Bestandteil der Lebenspraxis ist, muss sie selbst zum Gegenstand
der Frage, wie zu leben ist, werden. Gerade wer das gelebte Ethos ins
Zentrum der ethischen Diskussion stellt, hat zu beriicksichtigen, dass
die Sprechweisen, die wir uns aneignen — die >Stimmens, die wir ent-
wickeln —, ein gelebtes Ethos wesentlich mit ausmachen. »Wortloses
Handeln, so spitzt Hannah Arendt zu, »gibt es streng genommen
iiberhaupt nicht, weil es ein Handeln ohne Handelnden wire.«® Ein
Charakter zeigt sich wesentlich an der Weise, wie jemand spricht.
Entsprechend wird sich das praktische Welt- und Selbstverhiltnis
mit den Redepraktiken, die wir jeweils ausbilden, auch formen und
umformen. Diskurspraktiken erbringen nicht nur Prinzipien und
Kriterien fiir eine verniinftige Lebensfiihrung, sondern sind selbst
Schauplatz ethischen Verhaltens.

Nach der hier vertretenen Auffassung ist dieses Verstindnis der
Redepraxis als einer Praxis des gelingenden Lebens der griechischen
Antike noch ganz vertraut gewesen. Die diskursiven Verfahren der
antiken Ethik sind mehr als eine formelle Methodik. Sie sind Voll-
zugsformen ethischen Handelns, die selbst der Einiibung in sittliches

5 Vgl. Williams, Ethics and the Limits of Philosophy, etwa 4-6. — In der neueren Dis-
kussion ist es iiblich geworden, von >Ethik< wieder in einem weiteren Sinn zu spre-
chen, der allgemein die Frage der richtigen Lebensfiihrung aufruft. Jede Reflexion
menschlichen Handelns, die im Hinblick auf die Gestaltung der Lebenspraxis in Ori-
entierung am Guten, am gelingenden Leben oder am Gliick erfolgt, kann in dieser
Sicht den Charakter einer >Ethik< haben. Dies ist auch die Bedeutung, in der die Aus-
driicke >Ethik« oder >ethisch< in dieser Studie gebraucht werden.

6 Arendt, Vita Activa, 168.

28



