ALLES IN ALLEM

Die Gedankenwelt des mystischen Philosophen

il
ﬁ@gumb ; G’”igfe i~

%

»8) 2
¢ Pas I"Proncipum. -3

&

41
) 5u -

,,,,,,,,,,,,,,,,,

Ly Aersum au{?ev der Natur.

Em;gtunb.

ofo.
Cr

i >
S Prenfl. ey, v 8 Menffit SRS

6z 63 9z, 5 4
Munder. Babel . i m?forﬁett.,

39. Sinffeve welt .
40. Teufels ennge %ﬁffe.

T2

Denken o Kontext o Wirkung



lﬂH

"'W'W

L

ALLES IN ALLEM

Die Gedankenwelt des mystischen Philosophen

Denken o Kontext o Wirkung

HERAUSGEGEBEN VON DEN STAATLICHEN
KUNSTSAMMLUNGEN DRESDEN
CLAUDIA BRINK UND LUCINDA MARTIN



INHALT

O

6
Gruf3wort

Marion Ackermann

8

Vorwort

Claudia Brink, Lucinda Martin

13

Der Schuster, der nicht bei

seinen Leisten blieb
Das Leben des

Philosophen Jacob Béhme

Cecilia Muratori

19

Mythos und Wirklichkeit

Jacob Béhme in seinen Portrats

Lucinda Martin

BOHMES DENKEN

35

Zentrale Begriffe im Denken

Jacob Bshmes

Lucinda Martin, Cecilia Muratori

37
Natur
Cecilia Muratori

45
Finsternis

Cecilia Muratori

1

|9}

Schépfung

Lucinda Martin

59
Kosmos

Cecilia Muratori

65
Wiedergeburt

Lucinda Martin

71
Licht

Cecilia Muratori
77
Freiheit

Lucinda Martin

BOHMES KONTEXT

87
»ob nicht die Zeit
des grossen Zugs
wird da seyn«
Bshmen und Sachsen
um 1600
Dirk Syndram

101
Die Sonne im Zentrum?
Der verdnderte Blick
auf die Welt um 1600
Peter PlafSmeyer

115
»die allerschonste
Kunst-Kammer sehen wir
téiglich mit unsern Augen«
Weltneugier um 1600
Claudia Brink

BOHMES WIRKUNG

133
Verkiindiger der
Morgenréte
Bdhmes Rezeption
in der Romantik
Holger Birkholz

151
William Blakes
»Nachtgedanken«
Zwischen Buch,
Kérper und Kosmos

Luisa Calé

167
Die Harmonie der
Gegenséatze
Die Kunst von liten,
Kandinsky und Arp
im Spiegel der
Schriften Bshmes

Iris Yvonne Wagner

Anhang

188
Bibliographie

195

Bildnachweis

196

Impressum



1
Titelblatt aus:

Jacob Béhme, Morgenrote
im Aufgang - Aurora,
1612, Handschrift,
Herzog August Bibliothek
Wolfenbiittel,

Cod. Guelf. 62 Noviss. 4°,
fol. 3r

Cecilia Muratori

DER SCHUSTER,
DER NICHT BEI SEINEN
LEISTEN BLIEB

DAS LEBEN DES PHILOSOPHEN JACOB BOHME

O

Am 16. Juli 1613 notiert der Biirgermeister der Stadt
Gorlitz, Bartoloméus Scultetus, in sein Tagebuch:
»Jacob Boehme, ein Schuster, [wurde] zwischen den
Toren hinter dem Spitalschmiede zum Ablohnen
aufs Rathhaus gefordert, und um seinen enthusiasti-
schen Glauben gefragt.«!

Der Stadtrat von Gorlitz hatte von einem mog-
licherweise gefahrlichen Buch Kenntnis erhalten, das
als Manuskript zirkuliert (Abb. 1). Die Originalkopie,
verfasst von dem Schuster Jacob Bohme, wird kon-
fisziert, und bereits zwei Tage spéter halt der Haupt-
pastor von Gorlitz, Gregor Richter, eine hitzige Pre-
digt in der Kirche St. Peter und Paul, in der er Bhme
beschuldigt, fanatische Ideen zu verbreiten. Die be-
treffende Schrift mit dem Titel »Morgenrote im Auf-
gang« — spdter » Aurora« genannt — hatte Bohme im

Jahr zuvor innerhalb von sechs Monaten verfasst.

13

Das beschlagnahmte Buch war zu diesem Zeitpunkt
noch unvollendet, und Béhme sollte nicht mehr
dazu kommen, es abzuschlieflen.

Zu jener Zeit ist Jacob B6hme 38 Jahre alt. 1592
war er aus dem nahe gelegenen Dorf Alt-Seidenberg,
seinem Geburtsort, nach Gorlitz tibergesiedelt. Eini-
ge Jahre spater, um 1599, erwirbt er am Marktplatz
der Stadt einen Schusterladen, erhalt die Biirgerrech-
te und heiratet Katharina Kuntzschmann, die Toch-
ter eines Metzgers. Aus ihrer Ehe gehen vier Sohne
hervor. Wegen seines Berufs erhélt Jacob Bohme den
Beinamen »der Schuster«, so wie er auch in der No-
tiz von Scultetus vermerkt ist. Da der Name »Jacob
Bohme« in Gorlitz damals sehr geldufig war, bedurf-
te es dieses Zusatzes. In seinem Fall jedoch erhalt die
Bezeichnung »fanatischer Schuster« eine weitere
Bedeutung, die tiber seine berufliche Tétigkeit hin-



2
Titelblatt aus:
Jacob Bohme,

Der Weg zu Christo, 1624,
Koninklijke Bibliotheek,
National Library of
the Netherlands, PH 2337

Der Schuster, der nicht bei seinen Leisten blieb

aus geht. Fir seine Gegner, wie den Hauptpastor
Richter, ist Bohmes Beruf des Schusters der gegebe-
ne Beweis dafiir, dass er ungeeignet sei, sich mit tief-
greifenden theologischen Themen, wie er sie in seinem
Buch behandelt, zu beschiftigen. Mit dem Schreiben
tiber solche Inhalte habe Bohme die Grenzen seiner
Kompetenz, die Schuhmacherei, klar tiberschritten -
ganz im Sinne des Sprichworts: »Schuster bleib bei
deinen Leisten« — ne sutor ultra crepidam.

Bohme selbst ist sich dieser Grenzen wie auch
seines Wirkungsvermogens sehr wohl bewusst. Er
betont immer wieder, dass er der gelehrten Welt, be-
sonders derjenigen der Universititstheologen und
Philosophen, nicht angehére. Wahrscheinlich hat

Bohme lediglich in der Schule seines Heimatdorfes

14

eine Ausbildung erhalten. Alle seine Biicher schreibt
er auf Deutsch, mit gelegentlichen Einschiiben latei-
nischer Worter, die aber den Schluss nahelegen, dass
er mit der Sprache eigentlich nicht vertraut gewesen
ist. Gleichzeitig betont er, oftmals bis an die Grenzen
der Ubertreibung, die Einfachheit seiner Herkuntft.
Dies geschieht mit der Absicht, eine Parallele zwi-
schen seinem Leben und dem Leben bestimmter
biblischer Figuren herzustellen, etwa den Propheten
des Alten Testaments.

Die Entstehung seines ersten Buches »Morgen-
rote« beschreibt Bohme als Ergebnis einer gottlichen
Inspiration oder Intuition, die er zwolf Jahre zuvor,
um 1600, erfahren habe. In einem Brief erinnert er
sich an die zuriickliegenden Jahre, bevor er den Ent-
schluss zur Niederschrift seiner Eingebung fasste, als
einen unauthaltsamen Wachstumsprozess, so, als ob
die Frucht seiner Erkenntnis reifen musste, bevor er
sie pfliicken und einem 6ffentlichen Leserkreis an-
bieten konnte. Des Weiteren vergleicht Bohme seine
Eingebung mit dem Offnen einer Pforte, durch die
er »in einer Viertheil Stunden« in mehr Geheimnisse
und Wissen hatte einsehen konnen, als wenn er »auft
hohen Schulen« gewesen wire (Send-Brief 12,7).

Die Frage, fiir wen Bohme seine Werke ge-
schrieben hat, ist zentral, um das Ziel seines Schrei-
bens zu verstehen. Die Beschlagnahmung des Bu-
ches »Morgenréte« erfolgte, weil das Buch in hand-
schriftlichen Kopien zirkulierte und dies die Auf-
merksamkeit der Behorden auf sich zog. In seinen
spateren Briefwechseln merkt B6hme zwar an, seine
Schrift lediglich als ein »Memorial« seiner Erfahrung
verfasst zu haben. Allerdings suggeriert die Tatsache,
dass Bohme den Leser mit »Du« anspricht, dass die
private und offentliche Nutzung des Buches sich
nicht ausschlossen. Dass das Manuskript unvoll-
endet blieb, sei — so Bohme in seinen Briefen - letzt-
lich auf die Schuld des Teufels zuriickzufiihren. Das

3
Titelblatt aus:
Gregor Richter, Judicium
Gregorii Richteri Gorlicii,
Bautzen 1624, Ober-
lausitzische Bibliothek der
Wissenschaften, LV 75. 35,9

Das Leben des Philosophen Jacob Bohme

zentrale Anliegen des Buches »Morgenrote« ist in

der Tat der Kampf der entgegengesetzten Krifte Gut
und Bose, Licht und Finsternis, Gott und Teufel, die
sowohl in der Natur als auch auf kosmologischer
Ebene wirksam sind. Seine Erfahrungen und der ei-
gene Kampf mit der stddtischen Obrigkeit interpre-
tiert Bohme in diesem Sinn, wenn er behauptet, er
habe seine gottliche Eingebung wider die dunklen
Krifte, die ihn zum Schweigen bringen wollten, zu
verbreiten versucht.

Die Stadtobrigkeit geht dennoch nicht hart ge-
gen ihn vor. Das Konfiszieren des Buches und die
Anordnung, er diirfe nicht mehr schreiben, bleiben
die einzigen gegen ihn unternommenen Mafinah-

men. Sechs Jahre lang scheint Bohme diesen Anwei-

15

sungen zu folgen. Doch etwa zur Zeit des Ausbruchs
des Dreifligjdhrigen Krieges 1618 beginnt er mit der
Abfassung seines zweiten Buches »Beschreibung von
den drey Principien Géttliches Wesens«. Bohme
sieht den Krieg als weiteres Zeichen einer in der Welt
agierenden dunklen Kraft - oder des Teufels - und
so ist es plausibel, dass er seine Schreibtatigkeit wie-
der aufnimmt, um seine Botschaft in dieser Zeit der
Finsternis zu kommunizieren. Es ist jedenfalls offen-
sichtlich, dass er ab 1618 aufSerordentlich bestrebt ist,
seine philosophischen Gedanken durch intensives
Schreiben zu verbreiten. Zwischen 1618 und seinem
Todesjahr 1624 verfasst Bohme insgesamt rund 30
Werke. Dennoch verweist er darauf, dass der Inhalt

seiner Philosophie bereits im ersten Buch »Morgen-



e \
! ey F e i i
IH:HJ it {264 it i Facon m
¢ }3 q-:“ b g AF0 051
) PE 3 Er i Fouk G gl T

Der Schuster, der nicht bei seinen Leisten blieb

3 Bice ins PARADEIS

firic

NV S

4
Bohmes Grabkreuz, in:
Vergaderinge van Eenige
ongemeene Schriften van [...] Bohme,
Zeichnung in farbiger Tinte
von Michael Le Blon, Herzog August
Bibliothek Wolfenbiittel,
Cod. Guelf. 67 Noviss. 4°, fol. 78v

16

rote« enthalten sei und alle folgenden Schriften le-
diglich Versuche darstellten, das Kernwissen zu er-
weitern und zu verdeutlichen. Trotzdem variieren
die Biicher stark, sowohl hinsichtlich der literari-
schen Form als auch ihres Schwerpunkts: Unter ih-
nen befinden sich ein ausfiihrliches Werk, das der
Schoépfungsgeschichte des Alten Testaments (Gene-
sis) gewidmet ist (»Mysterium magnums, 1623), eine
Schrift mit Antworten auf Fragen von Anhingern
und Interessierten (»Vierztig Fragen von der See-
leng, 1620), ein Buch, das die Frage der Gnadenwahl
thematisiert, die im Zentrum einer duflerst wichti-
gen Kontroverse innerhalb des Protestantismus
stand (»Von der Gnadenwahl, 1623) sowie kurze
polemische Schriften, beispielsweise jene gegen Gre-
gor Richter (»Apologia. Oder Schutzrede gegen Gre-
gor Richter, 1624).

In den Jahren vor der Wiederaufnahme seiner
Schreibtitigkeit muss Bohme einer Vielzahl von Ide-
en ausgesetzt gewesen sein, die in Gorlitz zirkulier-
ten, insbesondere neue Theorien zur Naturphiloso-
phie. Die beiden Werke »Beschreibung von den drey
Principien Géttliches Wesens« sowie das spatere »De
signatura rerumc (1622) verwenden eine Terminolo-
gie, die aus der alchemistischen Tradition stammt.
Tatsachlich war Gorlitz ein wichtiges Zentrum fiir
alchemistische, astrologische und astronomische
Forschung und beileibe kein provinzielles Hinter-
land: Die Stadt besaf3 seit 1565 ein angesehenes
Gymnasium, in dem auch der spitere Biirgermeister
Bartholoméus Scultetus unterrichtete. Scultetus
stand in Kontakt mit Personlichkeiten wie Tycho
Brahe und Johannes Kepler. Er gab sogar ein Buch
tiber Pestilenz heraus, das dem Alchemisten und
Arzt Theophrastus Bombastus von Hohenheim, ge-
nannt Paracelsus, zugeschrieben wurde. Naturwis-

senschaften unterschiedlicher Richtungen, darunter

Das Leben des Philosophen Jacob Béhme

jene, die — wie etwa die Alchemie - heutzutage mehr
der Magie als der Wissenschaft zugeordnet werden,
sind in Gorlitz ausgiebig diskutiert worden, und
Bohme profitierte offensichtlich von diesem geisti-
gen Umfeld. Besonders bemerkenswert ist die Tat-
sache, dass er das heliozentrische Weltbild in seine
Philosophie aufnimmt - ein deutliches Zeichen der
Auswirkungen, die der Ideenaustausch in seiner
Umgebung auf ihn hatte.

Nur ein Biichlein, das zwei kurze Texte umfasst
und mit »Der Weg zu Christo« (1624) betitelt ist, er-
scheint zu B6hmes Lebenszeit (Abb. 2). Alle anderen
Schriften zirkulierten in Form von Manuskripten in
einem Netzwerk von interessierten Lesern und An-
héingern. Nach 1618 verlegt sich Bchme ganz auf das
Schreiben, verkauft seine Schusterwerkstatt und
widmet sich zeitweilig dem Handel von Waren. Auf-
grund der Reisen, die er im Zuge seiner neuen Tétig-
keiten unternimmt, geht er 1619 nach Prag und wird
Zeuge, wie Kaiser Friedrich V. von der Pfalz seinen
Einzug in die Stadt hélt. Bohme berichtet in seiner
Korrespondenz dariiber - ein weiterer wichtiger Hin-
weis auf die Tatsache, dass er kein zuriickgezogener
»Mystiker« war, als der er manchmal hingestellt wor-
den ist. Im Gegenteil, Bohme ist sich der politischen
Ereignisse und ihrer Bedeutung sehr bewusst, und
seine Schriften sind nie lediglich theoretische Betrach-
tungen, sondern zielen immer darauf, aufzuzeigen,
dass das Wissen tiber die Welt und tiber das Gottliche
nicht voneinander getrennt werden konnen.

In seinem Todesjahr 1624 besucht Bohme den
kurfiirstlichen Hof in Dresden. Hier findet er Unter-
kunft bei dem Leiter des ortlichen Laboratoriums
Benedikt Hinckelmann. Der genaue Grund fiir Boh-
mes Besuch in Dresden ist unbekannt. In einem
Brief notiert er, dass die »Churfiirstlichen Rathen«

an seiner Schrift »Der Weg zu Christo« Gefallen fan-

17

den und als »eine Gottliche Gabe [betrachten], und
sich dessen taglich gebrauchen« (Send-Briefe, Brief
61,1). Ungeachtet dessen 16ste die Veroffentlichung
des Biichleins im gleichen Jahr in der Tat eine Kon-
troverse aus, nicht zuletzt in Bohmes Heimatstadt.
Gregor Richter unternimmt einen erneuten Angriff
gegen den »fanatischen Schuster«, der daraufhin ins
Rathaus vorgeladen wird, um sich zu verteidigen. Am
Ende wird Bohme freigesprochen, doch nur, weil er
beweisen konnte, dass er zwar der Autor des Buches
war, aber nicht dessen Publikation veranlasst hatte,
denn hierfiir zeichnete der Adlige Hans Sigmund von
Schweinichen allein verantwortlich.

Nach der Riickkehr aus Dresden erkrankt Boh-
me und stirbt in Gorlitz in der Nacht vom 16. auf den
17. November. Sein scharfster Gegner Gregor Richter
war nur wenige Monate zuvor im August 1624 ver-
storben, nachdem er in Gorlitz ein heftiges Pamphlet
gegen Bohme veroffentlicht hatte (Abb. 3). Richters
Vorgehen hatte vermutlich eine Abneigung gegen
Bohme in seiner Heimatstadt zur Folge, denn das
von Bohmes Freunden errichtete Grabkreuz wurde
bald nach dessen Begribnis zerstort (Abb. 4). Heute
ist Bohmes Grab auf dem Nikolaifriedhof mit einem
grofien Stein gekennzeichnet, der eine der berithm-
testen Abbildungen seines philosophischen Systems
tragt — die »Philosophische Kugel« (siehe S. 62,
Abb. 20), welche in einer einzigen Zeichnung Boh-
mes zentrale Vorstellung vom Kampf zwischen Licht

und Finsternis darstellt.

Aus dem Englischen von

Iris Yvonne Wagner

Anmerkung

1Zit. inJecht 1924, S. 36. Zum Leben Jacob Bshmes siehe vor allem:
Fechner 1857, S. 313-446; Koyré 1929; Lemper 1976; Weeks 1991;
Penman 2014, S. 57-76; Muratori 2017 (online versffentlicht).



Lucinda Martin und Cecilia Muratori

ZENTRALE BEGRIFFE
IM DENKEN
JACOB BOHMES

O

Berithmt und gleichzeitig unbekannt: Jacob Bohme
war beides in den Jahrzehnten nach seinem Tod. Be-
rithmt wurde er dank seines Rufes als mystischer
Schuster und Schwérmer, unbekannt fiir das grofiere
Publikum war er als Denker, der eine komplexe Phi-
losophie entwickelte. Das folgende Kapitel ist sieben
Hauptbegriffen gewidmet, die als Einheit eine kurze,
jedoch philosophisch und historisch detaillierte Ein-
leitung in Béhmes Gedankenwelt geben mdochten.
Die sieben Begriffe — Natur, Finsternis, Schopfung,
Kosmos, Wiedergeburt, Licht und Freiheit — bilden
das Grundgeriist eines Rundgangs. In der Abfolge, in
welcher der Leser durch die Stationen in Béhmes
Denken wandert - von »Natur« bis hin zu »Freiheit«
—, wird er eingeladen, sich mit der philosophischen
Konstruktion von Bohmes Weltsicht vertraut zu ma-
chen. Die sieben Begriffe bauen aufeinander auf, um
zu zeigen, dass Bohmes Gedankenwelt ein integriertes
Ganzes ist, in dem das Verstandnis von den Naturpro-
zessen und die Idee von der Beschaffenheit des Uni-
versums tief mit der Konzeption der Gottheit und
der Erneuerung des menschlichen Lebens verbun-
den sind. Auch wenn jeder Begriff eine selbststandi-
ge Einheit bildet, die als Vertiefung in das jeweilige
Thema betrachtet werden kann, wird empfohlen, die

Begriffe in der angegebenen Reihenfolge zu lesen.

35

Die Begriffstexte der beiden Autorinnen, Lu-
cinda Martin und Cecilia Muratori, entstanden in
enger Zusammenarbeit, und jede Sektion ist das Re-
sultat eines intensiven Austauschs und gemeinsamer
Reflexion. Die von Cecilia Muratori verfassten Texte
wurden eher aus einer philosophiehistorischen Per-
spektive konzipiert, die die Analyse der philosophi-
schen Zusammenhinge in den Vordergrund stellt.
Bei Themen wie Natur, Finsternis, Licht und Kosmos
erlaubt diese Anndherungsweise, die innere Koha-
renz sowie die philosophische Relevanz und Neuig-
keit von Bohmes Denken hervorzuheben. Lucinda
Martin hat sich dagegen denjenigen Aspekten von
Bohmes Denken gewidmet, die am deutlichsten in
einem religiésen und kulturellen Kontext stehen.
Gerade Bohmes Ideen beziiglich der Schopfung, der
Wiedergeburt und der Freiheit erfuhren eine grofie
kulturgeschichtliche Rezeption. Bohme ist wohl einer
der einflussreichsten deutschen Denker iiberhaupt,
und seine Ideen prégen die internationale Literatur,
Philosophie, Religion und Kunst bis heute. Trotzdem
ist er einem breiteren Publikum unbekannt geblie-
ben. Dieser Beitrag soll dem Leser die Moglichkeit
bieten, sich Jacob Bohme mit Blick auf dessen zen-

trale Konzepte anzunihern.



Cecilia Muratori

DU WIRST KEIN BUCH NATUR
FINDEN, DA DU o

DIE GOTTLICHE WEISHEIT

KONTEST MEHR INNE N

»Aurora« kiindigt das Thema des Werkes folgender-

weise an: »Beschreibung der natur/wie alles gewesen

F N D E N Z U F O 2 S C H E N , vnd im anfang worden ist, wie die Natur und Ele-

menta Creaturlich worden« sind (S.12, Abb.1).!

Durch die Erforschung der Natur versucht Bohme

- den Ursprung der gesamten Welt zu verstehen, aber
= auch vorherzusehen, »wie es am Ende diser zeit wer-

den wirdt«. Die Natur ist somit die erste Wissensquel-

le fiir Bohme. Dabei bezieht er sich auf die wahrend

GRUNE UND BLUHENDE o it e Rns vt

Metapher der Natur als Buch, aus dem der Mensch

zu lesen lernen muss. Was man aus der Natur lernt,

ist in keinem traditionellen Buch zu finden. So warnt
. Bohme den Leser in seinem zweiten Werk »Beschrei-
bung der Drey Principien Géttliches Wesens« (1619):

»Du wirst kein Buch finden, da du die Gottliche

. . .. . Erste Seite der Vorrede aus:
Weisheit kontest mehr inne finden zu forschen, als

Jacob Béhme, Morgenréte
wenn du auf eine griine und blithende Wiesen ge- im Aufgang - Aurora,
1612, Handschrift,

DREY PRINCIPIEN 8,12 hest, da wirst du die wunderliche Kraft Gottes sehen, Hersog August Biblicthek

riechen und schmecken, wiewol es nur ein Gleichnif$ Wolfenbiittel,

ist« (Drey Principien 8,12). Cod. Guelf. 62 Noviss. 4°




2
»Silbernes Kreuz«, Hohe 16,5 cm,

Senckenberg Naturhistorische
Sammlungen Dresden,
Abteilung Museum fiir

Mineralogie und Geologie,
Inv.-Nr. Min 7657 Sa

Béhmes Denken

38

Bohme verwendet hiufig Beispiele aus der
Natur, um dem Leser die Beziehung zwischen der
sichtbaren Welt und der goéttlichen Kraft, die diese
geschaffen hat, zu erkldren. Das gesamte Vorwort
von » Aurora« ist einem solchen Vergleich gewidmet,
wenn er schreibt: »Ich vergleiche die gantze Philoso-
phiam, Astrologiam und Theologiam [...] einem kost-
lichen Baum, der in einem schoénen Lustgarten
wichst« (Aurora, Vorrede 1) (Abb. 1). In diesem Ver-
gleich bedeutet »der Garten dieses Baums die Welt;
der Acker die Natur; der Stamm des Baumes die Ster-
nen; die Aeste die Elementa; die Friichte, so auf dem
Baume wachsen, bedeuten die Menschen; der Saft in
dem Baume bedeutet die klare Gottheit« (Aurora,
Vorrede 8). Die Prisenz Gottes in der Natur ist somit
allgegenwirtig und durchstromt diese wie der Saft
den Baum, den er lebendig hilt. Bohmes Gott hat
seine Schopfung nach dem Erschaffen der Welt nie
verlassen, sondern er wohnt ihr inne (Abb. 2). Gott
ist in der Natur, und Béhme bezeichnet die Natur
sogar als den »Leib Gottes«.

Bei der Weiterentwicklung der Baum-Meta-
pher wird offensichtlich, dass ein Kampf zwischen
verschiedenen Kriften in der Natur stattfindet, denn
alle Vorginge der natiirlichen Verianderung wie
Wachstum und Vergehen sind Ergebnis einer Viel-
zahl von Kriften, die stetig gegeneinander wirken.
Dieser Gegensatz verursacht Spannungen, die Bewe-
gung erzeugen und aus denen so Leben entsteht. Am
Anfang von » Aurora« erwidhnt Béhme nur zwei sol-
cher Krifte und bezeichnet sie als »Qualititen«: eine
gute und eine bdse. Zusammen sind diese beiden
Qualitaten die Quelle von allem, was existiert (Au-
rora 2,2): Sie bewirken alle Bewegungen in der Natur,
und aus diesem Grund miissen immer beide Krifte
in der Natur vorhanden sein, denn das Leben wire
nicht méglich, wenn jeweils nur eine Kraft existierte.

Alle Geschopfe, von Pflanzen iiber Tiere bis zum

3
Crispijn de Passe d. A.,
Die vier Elemente und die
vier Prinzipien der Musik.
Apoll, Orpheus,
Arion, Amphion,
1602, Kupferstiche,
Kupferstich-Kabinett,
Staatliche Kunst-
sammlungen Dresden,

Inv.-Nr. A 39719 bis A 39722




Cecilia Muratori

DIE FINSTERNISS FINSTERNIS
IST DIE GROSTE FEIND- O
SCHAFT DES LICHTS, e st i Und o

der Tieffe« (Aurora 18,95). Finsternis ist fir Bohme

die Grundlage und der Beginn von allem, wie er in
\ N D | S T D O C H »Aurora« mit dem Zitat aus der Genesis (Gen 1,2)
andeutet. Noch bevor Gott das Licht erschafft und es
von der Dunkelheit scheidet, liegt alles in Finsternis:

D | E J R S A C H D A S S Dies bedeutet, dass die Finsternis zuerst existierte
] und damit der Ursprung und die notwendige Bedin-

gung fiir das Sichtbarwerden des Lichts ist (Abb. 6).
In diesem Sinn hat Finsternis einen ontologischen

D A S I_ C H T O F F E N B A R T Vorrang vor dem Licht: Wie in der Genesis entsteht

fiir Bohme deren Gegensatz, als das Licht aus der an-

fanglichen Finsternis aufscheint. Aus diesem Grund

W E R D E hat »Finsternis« zwei wichtige Bedeutungen: Es zeigt
[ ]

sowohl das anfangliche Fehlen jeglicher Unterschei-

dung als auch das Gegenteil von Licht, welches erst

. . . . 6
mit der Scheidung von beiden erkennbar wird. Und
»Et sic in infinitum«,

dennoch besteht Bochme darauf, dass Finsternis und Kupferstich, Radierung, aus:

Licht wie Nacht und Tag nur als zwei Teile einer Ein- Robert Fludd, Utriusque cosmi
MYSTERIUM MAGNUM 5,7 heit existieren konnen — unterschiedlich, aber doch maioris [...] et minoris,

Oppenheim 1617, Sichsische
verbunden durch ihre gegenseitige Abhéngigkeit, Landesbibliothek - Staats- und

denn das eine kann ohne das andere nicht sein. Universititsbibliothek, 1.B.3237-1
Kein anderes Konzept von Béhmes Denken ist

mehr kritisiert und missverstanden worden als »Fins-

ternis«. Der Hauptgrund liegt darin, dass Finsternis

ein facettenreiches Konzept ist, mit einer logischen,




7
Sieg der Erzengel iiber
das Bose (Engelssturz),
Neapel, 1. Hilfte 17. Jh.,
Elfenbein, Holz,

Hohe 21,5 cm (mit Sockel),

Griines Gewolbe,
Staatliche Kunst-
sammlungen Dresden,

Inv.-Nr. II 132

Béhmes Denken

einer theologischen und auch einer moralischen

Dimension. Die Interaktion auf diesen Ebenen ver-
langt nach einer Erklarung. - Logisch: Wenn Fins-
ternis zuerst existiert, bedeutet dies, dass Licht ledig-
lich eine Ableitung von Finsternis ist? — Theologisch:
Wenn Finsternis und Licht immer verbunden sind,
sind sie auch beide im gottlichen Wesen gegenwirtig?
- Moralisch: Wenn Finsternis im Allgemeinen fiir
ein breites Spektrum negativer Michte steht, bedeutet
das, dass diese iiber die positiven Méchte herrschen
und Licht nie vollstindig den Sieg tiber die Dunkel-
heit erringt? Um Antworten auf diese Fragen zu fin-
den, miissen die verschiedenen Arten und Bedeutun-

gen von Finsternis bei B6hme betrachtet werden.

46

Zuallererst ist Finsternis der Name fiir die ne-
gative Seite des Gegensatzes, welche fiir die Lebens-
kraft in der Natur verantwortlich ist, und tatsdchlich
stellt Bohme fest: »Die Finsternifd ist der Grund der
Natur« (Tabulae principiorum 27). Eine tiefe Verbin-
dung von Natur und dem Géttlichen voraussetzend,
ist Finsternis nicht nur in erstem, sondern auch in
letzterem > Natur. Anstatt auf Licht und Finsternis
verweist Bohme auch auf »Ja« und »Nein« als zwei
Krafte, die sowohl in der Welt als auch im Géttlichen
selbst wirken. Bhme erldutert: »Der Leser soll wis-
sen, dafl in Jah und Nein alle Dinge bestehen, es sey
Gottlich, Teuflisch, Irdisch, oder was genant mag
werden« (Quaestiones theosophicae 3,1). So enthalt
das Gottliche eine negative (nein) und eine positive
(ja) Kraft - Finsternis und Licht, weil alles Leben aus
diesem ewigen Gegensatz entsteht. Warum Finster-
nis nicht nur entscheidend fiir das Leben ist, sondern
auch der logische erste Schritt hierfiir sein muss,
liegt darin begriindet, dass Licht nur durch den
Kontrast zur anfinglichen Finsternis offenbart wird:
»Die Finsternifd ist die groste Feindschaft des Lichts,
und ist doch die Ursach, dafl das Licht offenbar wer-
de. Denn so kein Schwartzes wire, so mochte ihme
das Weisse nicht offenbar seyn« (Mysterium mag-
num 5,7). In der urspriinglichen Finsternis kann
nichts offenbar werden, nichts existiert; doch dann
wird diese undifferenzierte »Finsternif$ eine Offen-
barung des Lichts, aufdafl das Licht offenbar sey,
welches in dem Einen nicht seyn konte« (Mysterium
magnum 6,12) > Licht.

Aus theologischer Sicht begriinden »Nein«
und »Ja«, was Bohme das erste und zweite Prinzip
nennt. Wie die Finsternis in Bezug zu Licht, ist »das
erste Principium [...] eine Ursach Géttlicher Offen-
barung« (Tabulae Principiorum 27). Deshalb nennt
Bohme das erste Prinzip das Feuer, aus dem der Fun-

ke des Lichts (zweites Prinzip) geboren wird. Es ist

8
Raphael Sadeler
nach Marten de Vos,
Der Sturz der rebellischen
Engel, Blatt 1aus der
Serie »Stinder aus dem
Alten Testamentx, 1583,
Kupferstich, 240 x 200 mm,
Kupferstich-Kabinett,
Staatliche Kunst-
sammlungen Dresden,

Inv.-Nr. A 43225




Daniel Hopfer, Tod und
Teufel iiberraschen zwei
Frauen, 2. Hilfte 17. Jh.,
Radierung, 156 x 229 mm,
Kupferstich-Kabinett,
Staatliche Kunst-

sammlungen Dresden,

Inv.-Nr. A 5229

Béhmes Denken

ein dunkles Feuer, »denn das Feuer ist in der Fins-
ternif$ kalt und hitzig« (Mysterium magnum 5,6).
Das Paradox eines kalten Feuers akzentuiert den
Aspekt der Negativitit. Wenn man das erste Prinzip
mit der Nacht vergleicht, ist ihre Kalte dennoch die
Waurzel der Warme, die am Tag erbliiht: »Die Kalte
ist die Wurzel der Hitze« (Quaestiones theosophicae
3,3). Mit Verweis auf eine andere biblische Stelle im
Deuteronomium (5. Buch Mose) beschreibt Bohme
den Prozess der gottlichen Offenbarung als Gegen-
satz zwischen dem grimmigen, verschlingenden
Feuer Gottes und der Flamme der Liebe, die den
barmherzigen Gott charakterisiert. Gemif3 dieser
Textstelle zeigt Gott beide Gesichter und ist doch nur
ein Gott (Deut 4,24 und 4,31). So wie Finsternis und
Licht sind auch Zorn und Liebe bei B6hme zwei Sei-
ten einer Einheit: »Was ist Gottes Liebe und Zorn?
wie ist Er ein zorniger, eiferiger Gott, weil er selber
die unverdnderliche Liebe ist? Wie mag Liebe und
Zorn Ein Ding seyn?« (Quaestiones theosophicae,
Frage 3). Die Finsternis ist hier die wiitende, rach-

stichtige Seite Gottes im Alten Testament, die einer

48

Aussohnung mit der Sicht auf Gott als dem lieben-
den Vater des Neuen Testaments entgegensteht. Aber
Bohme geht weiter, indem er die finstere Wurzel in
Gott selbst durch sein Konzept einer Interaktion
Gottes mit seinem Erzfeind, dem Teufel, aufzeichnet.

Luzifer, der Engel, der ins Reich der Finsternis
fiel, ist der Teufel schlechthin. Aber alle Teufel ent-
steigen dem ersten Prinzip und sind demzufolge ein
Ausdruck derselben urspriinglichen Finsternis als
Gottes Zorn (Abb. 7). Dennoch betont B6hme, dass
in ihrem Fall der Weg in das Licht verschlossen
bleibt: Sie sind eine Finsternis, die stur verweigert,
vom Licht erhellt zu werden, ein radikaler Gegensatz
ohne Erlosung (Drey Principien 2,3). Sie bleiben in
der finsteren Welt und »kénnen das Licht nicht er-
greifen« (Aurora 2,7) > Schépfung. Bshme schreibt
ihnen »Grimm« und »Zorn« zu - dieselben Charak-
tereigenschaften, die Gott als Feuer im Deuterono-
mium zugeschrieben werden.

Im Fall des Teufels Luzifer hat dieser bewusst
das Reich des Lichts verlassen, zu dem er urspriing-
lich gehorte, worauf sein Name »Lichttrdger« hin-
deutet (Abb. 8). Wie all die anderen Engel war er mit
beiden Prinzipien, also Licht und Finsternis, geschaf-
fen: »So er dann das Licht verachtete [...] Also verlor
er Feuer und Licht, und muf$ im Abgrunde in der
Finsternif$ wohnen« (Menschwerdung Christi, 5,21).
Er »blieb ein Feuer=Geist«, und sein Platz war des-
halb die Finsternis (Menschwerdung Christi I, 3,11).
Die Distanz zwischen jener Art von Finsternis und
dem Licht wird uniiberwindbar. Was Bohme das
»BOse« nennt, ist somit »eine Vergessenheit des
Guten« (Quaestiones theosophicae 3,13). Den von
Luzifer ausgelosten Schaden fiir Gottes Schopfung
beschreibt Béhme in sehr lebendigen Worten:
»Wenn alle Bdume Schreiber wiren, und alle Aeste
Schreibfedern, und alle Berge Biicher, und alle Was-

ser Dinte; noch konten sie den Jammer und Elend

Ly Y

e e

Finsternis

1 LIy i
8 y

X e . X
|__+. ____] b .q-- *,_,,*1 p,: - . .__“_ f K S

BELLVM SYMBDLICVM.
e tfeieoc e ASrctunen e Lot/

iin @lecknnf; firracfdie.

!lﬂ-l-rﬂi b fuiomeas h“h‘-'- r

e T T - R

: :;. -: EEEEE

Flugblatt
Bellum Symbolicum.

Das ist: Die erschréckliche
Wirckungen des Kriegs,
Augsburg, ca. 1630,
Einblattdruck,
Niirnberg, Germanisches
Nationalmuseum,
Graphische Sammlung,
Inv.-Nr. HB 2055

nicht genugsam beschreiben, den Lucifer mit seinen
Engeln in seinen Locum bracht hat« (Aurora 16,26).

Der Teufel bildete sich ein, er sei unabhingig
und stirker als Gott. Deshalb nennt B6hme ihn ei-
nen »Herr[en] der Phantasey« (Mysterium magnum
68,35). Als er vom Licht in die Finsternis fiel, fiel er
auch in das »Reich der Phantasey« (Von der Gna-
denwahl 4,29). Da alles in Dualitét existiert — Ja und
Nein, Licht und Finsternis - kann nur eine Kreatur
mit blithender Phantasie absolute Macht und Kon-

trolle erlangen wollen, wie es der Teufel versuchte.

49

Der Teufel wird deshalb zum Scheitern und Fall ver-
urteilt, und sein Name »Teu-fel« verweist gemafS der
Natursprache darauf: »Teu« ist das Gerdusch eines
Objekts, wenn es auf den Boden fillt, und »fell« steht
fiir »fallen«. Folglich verkdrpert der gefallene Engel
die Stinden von Hoffart und Hochmut (Abb. 9).

Die finstere Welt des Teufels ist der Ursprung
aller Gewalt, insbesondere des Krieges (Abb. 10), wel-
che die Schopfung plagt, denn »[d]ie Weisheit Gottes
begehret keinen Krieg« (Mysterium magnum 33,23).
Die Kraft des Teufels kann somit immer noch Macht
tiber die Menschheit ausiiben, und aus diesem Grund
beschreibt Bchme den Menschen oft als hin- und her-
gerissen zwischen dem Reich der Finsternis (Teufel)
und dem des Lichts (Gott). Auf der einen Seite muss
die Finsternis bekdmpft werden; auf der anderen Seite
spielt die Finsternis zugleich eine wichtige, ja notwen-
dige Rolle, nicht nur als gegensitzliche Kraft in der
Natur, sondern auch fiir die gottliche Offenbarung.

Dies fithrt unwillkiirlich zu der Frage, ob Gott
nicht den Plan des Teufels hitte verhindern und so
auch den Menschen ihren Kampf gegen die Finster-
nis in der Welt ersparen kénnen. Bshme besteht da-
rauf, dass »[d]er Fall Lucifers nicht aus Gottes Fir-
satz oder Verordnung geschehen« ist (Mysterium
magnum 9,3). Der Teufel dhnelt vielmehr einer Dis-
tel, denn - so Bohme - wie die Sonne Disteln nur
dorniger macht, so hitte Gottes Liebe den Teufel nicht
aufgehalten (Von der Gnadenwahl 4,37) > Freiheit.
Mit dieser Erklarung hilt Bohme an der Doppeldeu-
tigkeit von Finsternis fest: Sie ist eine unverzichtbare
Kraft des Lebens und zugleich das Element des Teu-
fels und damit ein ewiger Gegensatz zu Gott. Das
Leben der Menschen steht inmitten dieser doppel-

deutigen Finsternis in der Welt.

Aus dem Englischen von

Iris Yvonne Wagner



AL SRR AR R RR AN

SRELR L RS

By

=

1
Stefano della Bella,
Titelkupfer mit Aristoteles,
Ptolemdus und Kopernikus
zu: Galileo Galilei, Dialogo,
Florenz 1632, Sichsische
Landesbibliothek - Staats-
und Universitatsbibliothek
Dresden, Astron.244.s

Peter Plafimeyer

DIE SONNE
IM ZENTRUM?®

DIE SONNE IST DAS HERTZE ALLER KREFFTE
IN DIESER WELD / VND IST AUSS ALLEN
KREFFTEN DER STERNEN ZU SAMMEN
FIGURIERED / VND ERLEUCHTET HINWIDER-
UMB ALLE STERNEN VND ALLE KREFFTE IN
DIESER WELD / [...] GLEICH WIE DER VATER
SEINEN SOHN / DAS IST SEIN HERTZE
ODER LICHT AUS ALLEN SEINEN KREFFTEN
GEBURED / VND DAS SELBE LICHT /
WELCHS DER SOHN IST / GEBURED DAS
LEBEN IN ALLEN KREFFTEN DES VATERS /
DAS IN DEM SELBEN LICHT IN DES VATERS
KREFFTEN / AUFF GEHED / ALLERLEY
GEWECHS ZIRHEIT VND FREUDEN.

JACOB BOHME, AURORA

101

Als Jacob Bohme 1612 in Gorlitz seine Erstlings-
schrift » Aurora« verfasste, war die Welt, wie man sie
sich seit Menschengedenken vorstellte, ins Wanken
geraten. Neue Entdeckungen iiber die Erde und de-
ren Platz im Universum stellten das von traditionel-
len Bibelinterpretationen bestimmte Weltverstand-
nis in Frage. Jacob Béhme bemiihte sich in seinen
Schriften um eine Neubestimmung kosmischer Vor-
ginge und versuchte, den biblischen Schopfungs-
gedanken mit dem neuen heliozentrischen Weltbild
in Einklang zu bringen. Die zentrale Position der
Sonne stellte eine wichtige Voraussetzung fiir seine
Vorstellung von der géttlichen Schépfung dar.?
Bohme verglich Gott mit der Sonne und bezeichne-
te nicht nur aufgrund der Wortéhnlichkeit auch den
»Sohn« Gottes als »Sonne«: Als das zweite Prinzip in
der Gottheit verkdrpert Christus, der »Sohn«, das
»Licht«, die Grundlage jeden Lebens.



Bohmes

Bohme war nicht der Einzige, der versuchte,
neue und alte Wissensordnungen in Ubereinstim-
mung miteinander zu bringen. Seit dem ausgehen-
den 16. Jahrhundert fanden die von Nikolaus Koper-
nikus (1473-1543) eingeleiteten Veranderungen in
der Vorstellung vom Aussehen und Funktionieren
unseres Planetensystems eine immer breitere Wahr-
nehmung (Abb. 2). Im Zentrum seiner Uberlegun-
gen stand die Position der Sonne. Seit der Antike
haben die Theorien des Claudius Ptolemdus, das
sogenannte ptoleméaische System, den wissenschaft-
lichen Diskurs tiber die Bewegungen der Planeten
bestimmt. Nach seiner Theorie kreist die Sonne ge-
meinsam mit dem Mond und den Planeten Merkur,
Venus, Mars, Jupiter und Saturn um die Erde, die das
ruhende Zentrum der »Welt« bildete. Dabei war je-
dem dieser klassischen Planeten eine eigene Sphére
zugeordnet, in der er seine Bahnen um die Erde
drehte. Den dufleren Abschluss der Welt bildete die
Sphire der Fixsterne, die man sich als glaserne Kugel
vorstellte, auf der die Sterne fixiert waren. Um sich
besser orientieren zu kénnen, fasste man einzelne
Sterne zu Sternbildern zusammen. Bei der Beobach-
tung der Bewegung der Himmelskorper von der Erde
aus wurden aber immer wieder Ungereimtheiten
festgestellt. Zum Beispiel bewegten sich Venus und
Merkur in regelméfiigen Abstinden zwischen Erde
und Sonne, die anderen Planeten hingegen nicht.

Kopernikus hatte bereits 1509 eine kurze Skizze
seiner Theorie eines heliozentrischen Weltbildes un-
ter dem Titel »Commentariolus« verfasst, mit der er
die Widerspriiche des ptolemaischen Systems berei-
nigen wollte. Er zogerte jedoch lange, das 1520 im
Wesentlichen abgeschlossene Manuskript drucken
zu lassen. 1538 beauftragten die Niirnberger Verleger
Johannes Schoner und Johannes Petreius den Wit-
tenberger Professor Georg Joachim Rheticus, Koper-

nikus an seiner Wirkungsstitte in Frauenburg aufzu-

Kontext

suchen und ihn zur Veréftentlichung seiner Theorie
zu Uberreden. Fast zwei Jahre verbrachte er mit
Kopernikus an der Ostsee, bevor 1543 in Niirnberg
unter dem Titel »De revolutionibus orbium coelesti-
um« (Uber die Umliufe der himmlischen Kreise)
jenes Werk erschien, das die Kultur- und Wissen-
schaftsgeschichte erschiitterte wie kein anderes.* Ko-
pernikus beschreibt darin, dass sich die Erde um ihre
eigene Achse dreht und ebenso wie die anderen Pla-
neten die Sonne umbkreist. Nach Kopernikus bildet
die Erde nicht mehr den Mittelpunkt der Welt. Um
die Sonne bewegen sich vielmehr - von innen nach
auflen gesehen — Merkur, Venus, Erde mit Mond,
Mars, Jupiter und Saturn. Die abschlieflende Sphére
der Fixsterne umhiillt weiterhin die Welt. Mit einem
Mal gerieten géttliche Schopfung und Ordnung ins
Wanken, wurden Thema von Diskussionen und pro-
vozierten Fragen, die die Menschen zutiefst verunsi-
cherten. Denn nach dem Buch Genesis wurden am
vierten Tag die Himmelskorper (Sonne, Mond und
Sterne) am Gewolbe des Himmels angebracht. An-
dere Bibelpassagen bestitigen, dass Sonne und Mond
im Himmel fest stehen und die Erde sich nicht be-
wegt.* Diese simple Vorstellung wurde von den
Astronomen zu einem immer komplexeren Gefiige
erweitert. Wie Jacob Bohme suchten die Astrono-
men dabei selbst nach Wegen, das alte und neue
Wissen iiber das Universum in ein kohérentes Sys-
tem zu bringen. Kopernikus stellte die Sonne in einen
geradezu religiosen Kontext, indem er sie als das
Zentrum alles Guten bezeichnete.> Selbst Johannes
Kepler, bekannt fiir seine Gesetze der Planetenbewe-
gung, stellte dhnliche theologische Vergleiche an wie
Jacob Bohme. Laut Kepler ist die Welt eine Kugel, die
das Bild des Schopfergottes darstellt. Die Heilige
Dreifaltigkeit werde von den verschiedenen Teilen
der Kugel représentiert: Das Zentrum ist der » Vater«;

die Oberfliche der »Sohn« und der Raum dazwi-

102

Die Sonne im Zentrum?

vakigrr lll',n.l'ml B P = TR |
§ b magrehude py o ommlbieds fr bt wl..‘.'?h
i gy v B med @ o by e, -
prea e o [ ..._..'T'._r;,.l...-.....'
.af.__ I fepars ji-bena fh‘n:{rr:...;u.*rw s fropa

% e ]

e ¥ g " tdengr sl
o R
. %ﬂ’\\ o S b
s T Amova " L Nt
A » Y 4:,/;’_‘: % N -:-:
__.r" it 5..,“ "".._ s
i = g LY L
T R T
] : i 1_'.'""":\_‘ A \ \ I'. 1
| / AM“’-"‘:’-;; A | \
R |
LY - |
- 4 |I |
s | 1T
I‘._ '-\‘ ? ,-"“
2 il : :m:i'
Seite n}lllt .der Dafstellung e - e
des heliozentrischen B — s __d_ﬂ_ﬂ_,-‘ i,
Weltbildes aus: = ey o Al ed
Nikolaus Kopernikus, Sl e o T pate e
De revolutionibus orbium :"J_'J:_""" ""':': brrrefhrs 4ffigmabaea - ""t:""'"
coelestium, Manuskript, i el rr{:" L-:r-ﬁ-r M-ﬁ?: I'.?:..m?&vi. '.n-::f.'
L 9= bereca roveg - {“"‘;r"' sl Fr St

1520, Krakau, Biblioteka I - :
e f#m g brod e oyle Lomany e
i ofe b o

Jagielloniska, rrrberrrs digping + @ Se [orm Vs mome

Ms. Rkp. BJ 10000

schen der Heilige Geist.® Kepler glaubte, dass Gott
die Welt nach einem Plan geschaffen habe, der den
Menschen durch ihre Vernunft zugénglich wire. As-
tronomie behandelte er wie eine universelle mathe-
matische Physik und sah seine astronomischen Stu-
dien als religiése Berufung.

Als Folge der neuen astronomischen Erkennt-
nisse von Kopernikus und Kepler wurden zahlreiche
Versuche unternommen, die Position des Menschen
und der Erde im veranderten kosmischen Gefiige zu
konstruieren. Einen Kompromiss zwischen dem
antiken geozentrischen und dem heliozentrischen
Weltbild von Kopernikus brachte der dénische Astro-
nom Tycho Brahe (1546-1601) in die Diskussion.”
Das tychonische Weltmodell ist ein geozentrisches

System, bei dem sich die anderen Planeten um die

103

'jm,.,“ i M
3 OTeTR LMY e Bk o =3
fpane Dby« ed wery o vef :j’"‘
Eﬂl: u-rr = P ,-—&n-..:.r Fﬁ-lrnll' Y L |
;‘J:.. Fors porrnat-: gim iy el e T
i3 = fh-:_m o sl et e
armerh-: Trrmipgubus Wbl deve *;:?J....:l. Flefra mtsipests”
#rrm fia praenty e S % LY AN
b rrrak afledieen F-«-Ef:" Tell, e
By f s yeegy
sy ifipese ol ok ottt ol ik
rransin Lo oo bra cppratenit bkt o Comngs iebenp
& Sele trvea . o meipiprimdery Srme v . ey . P

bar avdmt bt a Lo g i Lol R U
e B T red A :fﬂiﬁ-‘- P —
o His o Lot aidbiembrre 5% fogatre contiiy fonty

Ciewr s o fog _,-r“-.-r_?'.. - 'W"u'?:" rpanied § e Lndrrg
E::J-;w{ M_.l_ﬂq-u-‘r - warvfed emasiy mn Vement'f Moy
frepias mppaneal'se Satmpes iwbs coiprehe g
o [t n-!-w -&'_,.ur #u Kby, gt o Verrer 1":?.-'-1. 1.-:1-!.:
fragrree 1»2' Saresons fupiber 4 l‘_l.-.i Ay v prepe i
Frvnet § rvers raves o ey "‘-‘,r'“:\- % . iy v oy
Alict prrry dCorles g getadies Lo S il
ditgit vuitele dofireins oo b s e ol e gebind el
Tty s 2 hren ot frebu by i i
Lpor smrra pn pmdd rries o grrvadel gt wm brfliarg .-.-'.-":,p.. 7
;b bl e appanet - ﬂ)n iremteniarn ¢ Higpen A
B e nﬁ“r;'o-fn-i e
Y P M = e suf bl Bemgiiade Jobatin
habm -:,.q'lf,,ii-h-nl-#_.:.'....,t..r.g?t.u.- b B
Fradey = opr-m_.ﬁu.ﬂpﬁ.h . 2y P - R
e Tl e ] e S L Y T
solipsrerm fneeeia desmeaibral < for modong wmsgrimg defoprrmertoy
i
-‘F{‘,T‘ x {HJ" T petle 1 ST gl e ieis :mh-I-i
Lol T~ Sp— e | LE
“Tor ke mpia brlen ;:-1--:. ‘:-c-- t’*“ﬁ ‘::H e
? ol
[ B s Fon by prverie” fabrmem
i

wiljea

e it e e o =N

Ralement apparfil p jpm inem bypaibafom Jommermicrfons
"'Fwwp;-np gpectil- dden HErr . Preni gu¥ demeat Wy
T & grrnt wavner rdi mpelluriy s I
Tinsdsadioms oot s frilirss ok a ool -
Promk i iy mlag f..h,....- prs
ale

frrdendy - ot =mpn sl s

dhnmd Vi b b fog

Sonne drehen. Mond und Sonne kreisen dabei um
die Erde, wihrend Merkur, Venus, Mars, Jupiter und
Saturn wie bei Kopernikus ihre Bahnen um die
Sonne ziehen. Der Sternenhimmel bewegt sich in
24 Stunden um die Erde. Brahe vermeidet damit den
fir die damalige Zeit kithnen Schritt, der Erde eine
Bewegung zuzuweisen.

Zeugnisse des neuen Weltbildes, die das kos-
mische Gefiige in Modellen wie auch in Drucken
darstellen, verbreiteten die neuen Theorien und fan-
den Eingang etwa in Sammlungen in Dresden, Baut-
zen und Gorlitz. An erster Stelle ist hier die ab etwa
1560 entstehende Kunstkammer der sichsischen
Kurfiirsten im Dresdner Residenzschloss zu nennen.
Aber auch an den erst im 18. Jahrhundert gegriinde-

ten Sammlungen wie der Bautzner Sammlung des



3
Philosophischer Turm,
Deutschland, nach 1682,

Holz, marmoriertes Papier, Eisenblech

verzinnt und bemalt, Hohe 130 cm,
Museum Bautzen, Inv.-Nr. L 57

(Gersdorff-Weichaische Sammlung)

Béhmes Kontext

Gelehrten Hans von Gersdorff (1630-1692) und der
Sammlung der Oberlausitzischen Gesellschaft der
Wissenschaften in Gorlitz lassen sich die wissen-
schaftlichen Entwicklungen des 17. Jahrhunderts ex-
emplarisch ablesen. In der Dresdner Kunstkammer
waren mit der Planetenuhr von Eberhard Baldewein,?
einem arabischen Himmelsglobus vom Ende des
13. Jahrhunderts® und einem Erdglobus von Johannes
Pritorius!® bereits in der zweiten Hilfte des 16. Jahr-
hunderts eine Reihe von kostbaren Instrumenten
vorhanden. Sie bezeugen, dass astronomisches Wis-
sen als eine Herrschertugend verstanden wurde.
Die Versuche der Zeitgenossen, die Bedeutung
der neuen wissenschaftlichen Entdeckungen zu ver-
stehen, fithrten zuweilen zu kreativen neuen Objek-
ten, die auf originelle Weise Astronomie, Kunst und
Religion miteinander verbanden. Im Stadtmuseum
Bautzen befindet sich ein rétselhafter runder Turm,
auf einem quadratischen Sockel ruhend und von
einer Krone abgeschlossen (Abb. 3).!! Die Bema-
lung des Turmes besteht aus goldenen Ranken auf
dunklem Grund, die ein querliegendes Oval um-
schlieflen. Das Oval umfingt den gesamten Zylinder,
und an der Stelle, an der sich die beiden Enden des
Ovals beritihren, fithrt eine Tiir in das Innere des
Turmes. Auf dem breiten Rand des Ovals sind stili-
sierte Sterne zu sehen. Zwolf schwarze Dreiecke, die
Finsternis darstellen, und dreizehn goldene Drei-
ecke, die Licht darstellen, greifen von oben und von
unten ineinander. Auf jedem zweiten Dreieck befin-
den sich Planetensymbole: Auf den schwarzen sind
dies von links nach rechts Saturn, Jupiter, Mars,
Venus, Merkur und der Mond; auf den goldenen
Strahlen wiederholt sich die Reihenfolge. Die Sonne
befindet sich im Zentrum. Die zw6lf schwarzen und
die zwolf goldenen Dreiecke entsprechen den Stun-
den des Tages und der Nacht.'? Bezeichnenderweise
aber fehlt die Erde. Das seit Menschengedenken

104

4
Detail: Figuren auf dem
inneren Zylinder des
Philosophischen Turms

Die Sonne im Zentrum?

ruhende Zentrum inmitten aller Planetenbewegun-

gen hat plétzlich seinen Platz verloren.

Das heliozentrische Weltbild findet hier eine
visuelle Adaption, wihrend das geozentrische Welt-
bild um sein Uberleben kiampft. Doch dieses auf3er-
gewohnliche Objekt bezieht die Erde indirekt mit
ein, da menschliche Figuren Teil seiner Représenta-
tion sind. Oberhalb des Sockels befindet sich eine
Tiir. Sie fiihrt in das Innere des Turmes, in den ein
kleinerer und flacher Zylinder eingehangt ist. Dessen
Auflenseite schmiicken 28 Figuren, von denen jeweils
eine in der Tiir erscheint (Abb. 4). Nach welchen Kri-
terien die Figuren in der Tiir sichtbar werden, ist
unklar. Es sind jedoch offensichtlich die Erdenbe-
wohner, die hier den einzigen Hinweis auf unseren
Planeten liefern, wobei ihre Anzahl auf den 28-jah-
rigen Sonnenzyklus verweisen konnte. Von den 28
dargestellten Personen lassen sich nicht alle zweifels-
frei identifizieren. Benennbar sind Aristoteles, Pto-
leméus und Kopernikus, die sich in dhnlicher Dar-

stellung auch auf dem Titelblatt von Galileo Galileis

»Dialogus de systemate mundi« (Dialog der Welt-
systeme) wiederfinden, das 1632 erstmals erschien
(Abb.1). In diesem Buch werden das alte ptoleméi-
sche und das neue kopernikanische Weltbild gegen-
einander ausgespielt und die aristotelische Bewe-
gungslehre angezweifelt. Galilei beschreibt seine
Beobachtungen der Planeten mit einem Fernrohr
und stellt selbstverstdndlich die Frage nach dem
wahren Weltbild. Obwohl ihm stichhaltige Beweise
fehlen, nimmt er Partei fiir das heliozentrische Welt-
bild des Kopernikus. Die Fernrohrbeobachtungen
erschiitterten zwar die aristotelische Physik, konnten
das heliozentrische Weltbild jedoch nicht beweisen.
Hierzu lieferte erst Johannes Kepler 1609 die ent-
scheidenden Erkenntnisse, indem er vor allem die
elliptischen Umlaufbahnen der Planeten nachwies,
die Galilei noch nicht beriicksichtigen konnte.

Die katholische Kirche sah sich durch diese
astronomischen Entdeckungen bedroht und stellte
Galilei wiederholt vor Gericht. Am Ende seines In-
quisitionsprozesses musste dieser dem heliozentri-
schen System abschworen, und noch 1835 stand seine
Schrift auf dem Index der verbotenen Biicher."* Die
Auseinandersetzung mit den neuen Beobachtungen
konnte dadurch allerdings nicht aufgehalten werden.
Insbesondere in den protestantischen Gegenden
wandte man sich verstarkt der Erforschung des
Kosmos zu. Obwohl Martin Luther die Theorie von
Kopernikus ablehnte und Philipp Melanchthon sie
relativierte — er dachte, es handle sich nur um die
Uberarbeitung einer Theorie des antiken griechi-
schen Astronomen Aristachos von Samos -, darf
hier die Rolle der Professoren in Wittenberg, der
Hochburg der Lutheraner, nicht unterschitzt wer-
den. Wie schon erwéhnt, hatte Georg Joachim Rheti-
cus, Professor der Mathematik und Astronomie in
Wittenberg, einen entscheidenden Anteil an der

Verbreitung der Ideen des Kopernikus.

105



ol

1
Johannes Itten,
Farbenkugel in sieben
Lichtstufen und zwolf
Tonen (Ausschnitt), 1921,
Hochdruck, 460 x 322 mm,
Kupferstich-Kabinett,
Staatliche Kunst-
sammlungen Dresden,

Inv.-Nr. A 2009-93

Iris Yvonne Wagner

DIE HARMONIE
DER GEGENSATZE

Das Ende des 19. und der Beginn des 20. Jahrhun-
derts sind von grofien politischen und wirtschaftli-
chen Verdnderungen gekennzeichnet. Von 1914 bis
1918 erschiittert der Erste Weltkrieg Europa, den
Nahen Osten, Afrika und Ostasien. Er endet mit dem
Sturz der Monarchie im Deutschen Reich und der
Griindung einer parlamentarischen Demokratie —
der Weimarer Republik. Mit dem Ziel einer Erneue-
rung der Gesellschaft formierten sich nach Kriegs-
ende unterschiedliche Gruppen, beispielsweise in
Wien 1918 ein »Bund der geistig Tatigen, bestehend
aus Literaten und Kiinstlern. Als eine Gegenbewegung
zu Krieg, Gewalt und der Ubermacht des Materiellen,
die aus den Materialschlachten des Ersten Weltkriegs

resultierte, forderten sie eine asthetisch-ethische

Neuorientierung. Der Kiinstler ist als »Weiser, Seher,
Gestalter« aufgerufen, in dieser Zeit seine Vision fiir
eine neue Ordnung zu entwerfen.! Der Begriff des
»Geistes« wird zu einer rettenden Instanz dieser
Neuorientierung, um »die aus den Fugen geratene
Welt wieder ein[zu]richten«.? Dies war einer von
vielen Versuchen in dieser Epoche, die politische
und soziale Realitit durch Kunst zu verbessern.

Die Grundlagen dieser neuen Kunst hat Was-
sily Kandinsky bereits 1912 in seinem Werk »Uber
das Geistige in der Kunst« formuliert.? Der Titel ver-
rit, dass der »Geist« ein zentraler Begriff fiir das
Kunstverstandnis wird. Diese Annahme teilt auch
der in Dresden geborene Autor und Dramaturg

Lothar Schreyer in seinem Aufsatz {iber die »Sturm-

167



Kunst«: »Wenn die Kiinstler des Sturms von »>ab-
strakter Kunst« sprechen [...], so meinen sie stets
und ausschliefflich die Bindung der Kunst an den
geistigen Inhalt und die Verkiindigung der geistigen
Wirklichkeit als den Sinn des kiinstlerischen Schaf-
fens.«* Die Kiinstler sehen sich in der Rolle von Ver-
mittlern der Schau geistiger Welten, die sie in ein
Farbformsinnbild umwandeln. Schreyer spricht von
einer religiosen Bewegung, die von Mystik und Magie
bestimmt sei. Er beschreibt den Sturm und spater
das Bauhaus als kiinstlerische Gesinnungsgemein-
schaft, in der die Kiinstler auch durch personliche
Freundschaft eng miteinander verbunden gewesen
seien.

Schreyer befasste sich schon vor seiner Titig-
keit als Meister und Leiter der Biihnenklasse am
Bauhaus (1921-1923) intensiv mit den Werken des
mystischen Philosophen Jacob Béhme, und es scheint,
diese Beschiftigung war entscheidend fiir die Ent-
wicklung seiner Ideen iiber die Rolle von Kunst in
der Erneuerung der Gesellschaft. In einer Notiz ver-
merkt er, dass er Béhmes Schriften durch seinen
Freund, den Maler Karl Thylmann, kennengelernt
habe.”> Auch die Rosenkreuzerschriften und Texte
ostlicher Mystik sowie die Werke von Paracelsus und
Meister Eckhart sind Bestandteile seiner Lektiire.
1924 gibt er eine kommentierte Ausgabe von Béhmes
»Vom dreifachen Leben des Menschen« heraus, die
in theologischen Zeitschriften rezensiert wird, im
Jahr darauf erscheint sein Buch »Die Lehre des Jakob
Bohme«.® In letztgenanntem Werk beschiftigt ihn
besonders das von Bohme behandelte Thema der
gegensitzlichen Krifte in der Natur. Er schreibt, das
Vollkommene sei in der Erscheinung verkiindet
durch den harmonischen Ausgleich der Krafte.” Und
er notiert: »Die Harmonie kann sich nicht offenbaren

ohne das Bewuf3tsein der Gegensitzlichkeit.«®

Die Zeit vor und nach dem Ersten Weltkrieg ist
gepragt von unterschiedlichen geistigen Stréomun-
gen, die auf den Expressionismus und das Bauhaus
nachhaltig gewirkt haben. Der Kunsthistoriker Sixten
Ringbom spricht von einer »Woge des Irrationalis-
mus« um 1900, der sich in der Wissenschaft und
Pseudowissenschaft beispielsweise mit Untersuchun-
gen von Phanomenen des Spiritismus abgezeichnet
habe.” Im Jahr 1875 griindet Helena Blavatsky mit
Henry Steel Olcott in New York die Theosophische
Gesellschaft (TG). Diese baut auf eine éltere europi-
ische Tradition der Theosophie, verbindet aber ver-
schiedene ostliche und westliche Weisheitslehren
miteinander, unter anderem die Schriften der Rosen-
kreuzer, der Alchemisten und Theosophen sowie die
altindisch-vedischen Religionen und den tibetischen
Buddhismus. Interne Streitigkeiten fithren schlie3-
lich zur Spaltung der Organisation, und Annie Be-
sant wird Leiterin der Theosophischen Gesellschaft
in Indien.

Bald darauf griindet in Deutschland Rudolf
Steiner, zuvor Mitglied der TG, die Allgemeine An-
throposophische Gesellschaft, die sich den Heraus-
forderungen der Gegenwart und Zukunft stellt in
dem Bewusstsein, dass diese Aufgaben nur durch
eine spirituelle Vertiefung des Lebens gelost werden
kénnen. In seinen zahlreichen Vortragen tiber An-
throposophie als Wissen von der geistigen Welt re-
feriert Steiner 1913 in Berlin auch tiber Jacob Bohme.
Der Vortrag beginnt mit den Worten: »In dem Zeit-
punkte der modernen Geistesentwickelung, in dem
wir die Morgenréte der neuen Weltanschauung her-
einbrechen sehen, in jenem Zeitpunkte, da wir die
groflen Taten des Kepler, des Galilei zu verzeichnen
haben, [...] begegnet uns der einsame Denker [...]
Jakob Bohme, der gerungen hat mit den hochsten
Problemen des Daseins in einer Weise, welche unser

Denken und Empfinden bis zum heutigen Tage in

tiefster Weise beschiftigen kann, und wohl auch
noch lange das Denken und Empfinden der Men-
schen beschaftigen wird.«!° Fiir Steiner ist Bohme
ein imaginativ Erkennender, dem die gottliche Wesen-
heit in der Natur und im Menschen bewusst war.

In Leipzig, Dresden, Chemnitz und anderen
deutschen Stadten entstehen seit 1907 zudem Gesell-
schaften, welche die Mazdaznanlehre von Otoman
Zar-Adusht Ha'nish verbreiten, in der Elemente aus
altpersischen und &dgyptischen Religionsmythen,
judischer und christlicher Mystik und Anklange aus
dem Zen-Buddhismus zu einer umfassenden Korper-,
Atem-, Ernahrungs- und Hygienelehre verschmelzen.
Die Mazdaznanlehre zielt auf eine vollkommene,
harmonische und umfassende Entwicklung eines
jeden Individuums und seiner Regeneration (oder
Wiedergeburt). Die Lehre will das Individuum zur
wirklichen Freiheit fithren - physisch, geistig und
spirituell. So vermischen sich »exotische« Systeme
fremder Religionen mit der européischen Theoso-
phie insbesondere in jenen Bereichen, in denen es
Entsprechungen gibt. In der Mazdaznanlehre ist es
beispielsweise die Idee, dass zwei gegensétzliche Ur-
krifte in allen Dingen vorhanden sind, die stindig
miteinander ringen. Auch die Ansicht, dass der Kos-
mos in jedem Menschen steckt und jeder einen Kos-
mos darstellt (Mikrokosmos — Makrokosmos), ist in
diesen Lehren anzutreffen sowie bei Steiner die Vor-
stellung, dass der Mensch aus Geist, Seele und Kor-
per besteht.!! All diese Aspekte finden sich auch in
Bohmes Denken.

Diesen Stromungen ist gemeinsam, dass sie die
Uberwindung des Materiellen durch das Geistige an-
streben und Parallelen zur Bewegung des Sturm und
Drang in der Romantik aufweisen.'> Sowohl »Natur«
als auch »Geist« waren wichtige Begriffe in der Ab-
grenzung zum Rationalismus und Materialismus der

Zeit. Bereits um 1800 wollte man mittels der Kunst

den Menschen »zuriick zur Natur« (Rousseau) fiih-
ren und so in einen - so meinte man - Urzustand der
Harmonie mit dem Kosmos zuriickversetzen. Die
Einheit von Leib, Geist und Seele sowie das Streben
nach dem Naturzustand werden zu einer wichtigen
Losung der lebensreformatorischen Bewegung um
1900. In der Forschung ist der Einfluss von Esoterik,
Mystik und Spiritualismus auf die abstrakte Malerei
vielfach analysiert worden." Dies dient im Folgenden
als Grundlage zur Untersuchung der Reflexion von
Jacob B6hmes Ideen im kiinstlerischen Schaffen von

Johannes Itten, Wassily Kandinsky und Hans Arp.

Als Walter Gropius im Jahr 1919 zum Direktor der
Groflherzoglich-Sachsischen Hochschule fiir Bilden-
de Kiinste berufen wird, beginnt er umgehend mit
der Umstrukturierung der Schule und benennt sie
um in »Staatliches Bauhaus in Weimar«. Er entwirft
einen neuen Lehrplan und sucht nach Lehrperson-
lichkeiten, die seiner Vision einer Gemeinschaft mit
gleichem Ziel - der Erschaffung eines »Baus der Zu-
kunft« — entsprechen. Sein Ziel ist eine neue Bau-
kunst, deren Vorbild in der Gotik wurzelt. Bei die-
sem Vorbild dienen zum einen die gotische Kathe-
drale als Manifestation des Gesamtkunstwerks und
die Bauhiitte als Organisationsmodell, zum anderen
bildet die Formensprache der Gotik einen Gegenent-
wurf zu der Klassik und dem Klassizismus und ist
ein Bezugspunkt fiir den Expressionismus.!* Die
Gotik galt bereits in theoretischen Auseinanderset-
zungen um 1800 als »aus der Natur entlehnt [...]«,
deren Stil man mit »einer kraftvollen und sinnrei-
chen Sprache« vergleichen kénne.'> Zudem stand die
gotische Architektur des Mittelalters mit ihrer As-
thetik der Leichtigkeit, dem Himmelanstrebenden



Bohmes Wirkung

und der Naturmimesis dem statischen, rationalen
System der griechischen und romischen Klassik ge-
geniiber. Sowohl die Idee des Gesamtkunstwerks als
auch die Hinwendung zur Formensprache der Gotik
weist Parallelen zu theosophischen Versuchen auf,
eine allumfassende Theorie der Schopfung zu finden.

So verwundert es nicht, dass diese Kunst- und
Geisteshaltung fast alle Bauhaus-Meister teilen, die
der Schriftsteller und Galerist Herwarth Walden in
seiner 1912 eroffneten Berliner Sturm-Galerie ver-
eint.'® Herwarth Walden (gebiirtig Georg Lewin)
griindet bereits 1903 einen »Verein fiir Kunst«, dem
seine erste Ehefrau Else Lasker-Schiiler, Heinrich
und Thomas Mann, Frank Wedekin sowie Rainer
Maria Rilke und weitere Schriftsteller angehoren.
1910 beginnt Walden die Herausgabe einer Wochen-
zeitschrift fiir Kunst und Kultur mit dem program-
matischen Titel »Der Sturm«. Seine Sturm-Ausstel-
lungen, Veranstaltungen und die Zeitschrift brechen
mit den tiberkommenen Konventionen des Kultur-
betriebs sowie patriarchalen und konservativen
Strukturen des wilhelminischen Deutschlands. Ab
1916 arbeitet Lothar Schreyer als Redakteur dieser
Zeitschrift, die Kunst verschiedener Stilrichtungen
der Avantgarde propagiert. Gemifl Walden ist
Kunstanschauung zugleich Weltanschauung, sodass
zwischen anthroposophischer oder mazdaistischer
Philosophie und expressionistischer Kunst kein Un-
terschied mehr zu machen sei.’” Der Begriff » Sturmc
wird zu einem Synonym fiir die expressionistische
Kunst.!® Sturm-Kiinstler, die an das Staatliche Bau-
haus Weimar berufen werden, sind Lyonel Feininger,
Paul Klee, Johannes Itten, Georg Muche, Oskar
Schlemmer, Lothar Schreyer, Wassily Kandinsky und
Laszlo Moholy-Nagy.

Schon bevor Johannes Itten am 2. Oktober 1919
in Weimar eintrifft, um seinem Ruf an das Staatliche

Bauhaus zu folgen, zeugen seine Tagebiicher aus

Stuttgart und Wien von einem Interesse an theoso-
phischen, philosophischen und esoterischen Lehren.
Das Stuttgarter Tagebuch II enthilt zahlreiche Uber-
legungen zur Farbenlehre, angeregt durch seinen
Lehrer Adolf Holzel."” Dessen Unterricht zur Farbe
beruht auf der Lehre von den sieben Farbkontrasten,
die Itten spiter in leicht modifizierter Form iiber-
nimmt.?° Eine weitere Grundlage fiir den Unterricht
ist Holzels System von Farbkreisen. Der zwolfteilige
Farbkreis dient dazu, harmonische Farbzusammen-
stellungen, insbesondere »Dreikldnge« oder nach
Bezolds Terminologie »Triaden« zu finden.?! Ange-
regt durch Holzel studiert Itten verschiedene Farb-
theorien auf der Suche nach einer tibergeordneten
Systematik des gesamten Farbkosmos, die Beziige
zur Musiktheorie aufweist. In seinem Tagebuch fin-
den sich auch Notizen zu Goethes Farbenlehre.?? Als
Hohepunkt dieser Suche nach gestalterischen Geset-
zen entwirft Itten 1921 den Farbstern, den er als »Far-
benkugel in 7 Lichtstufen und 12 Ténen« dem Heft
»Utopia« mit Analysen Alter Meister beilegt.??
(Abb. 1) Vermutlich kurz nach seiner Ankunft in
Wien 1916 lernt Itten die Ehefrau von Walter Gropi-
us, Alma Mahler, kennen. Beide hegen gemeinsame
esoterische, insbesondere theosophische Interessen.
Alma Mahler steht zu jener Zeit in brieflichem Kon-
takt mit Annie Besant, mit deren Buch »Uralte Weis-
heit« sich auch Itten beschiftigt.* Obgleich Itten die
Schriften Rudolf Steiners liest, steht er dessen An-
throposophie im Gegensatz zu anderen avantgardis-
tischen Kiinstlern wie Kandinsky ablehnend gegen-
iiber. Der Kunsthistoriker Christoph Wagner sieht
den Grund dafiir in Ittens Interesse an der Mazdaz-
nanlehre und deren esoterischen Denkfiguren.?®
Im Frithjahr 1919 folgt Itten einer Einladung
Alma Mahlers, ein Wochenende auf dem Semmering
zu verbringen. Hier treffen sich Gropius und Itten
ein erstes Mal, und Mahler empfiehlt Itten fiir das

170

Die Harmonie der Gegensitze

2
Johannes Itten,

Turm des Feuers /des Lichts,
1920 vor dem Tempel-
herrenhaus in Weimar.
Plastik aus Holz, Metall

und farbigem Glas,
Fotografie, Nachlass
Johannes Itten

171

neugegriindete Bauhaus.?® Mit Itten hilt auch die
Mazdaznanlehre mit ihren Ubungen zu Rhythmik,
Atmung und Erndhrung Einzug am Bauhaus. Wel-
chen enormen Einfluss die Mazdaznanlehre auf den
Unterricht Ittens hatte, ist ausfithrlich analysiert
worden.? Sie ist ein Schliissel zum Verstandnis sei-
ner Werke und seines Wirkens in Weimar. Als erstes
Kunstwerk entsteht dort der heute verlorene »Turm
des Lichts«, der als symbolische Architektur-Farb-
Licht-Klang-Plastik seine Auseinandersetzung mit
Farbe, Musik und Theosophie bezeugt (Abb. 2). Die
durch kegelformige farbige Glasficher erreichte
zwolfteilige Gliederung des sich nach oben spiralfor-
mig verjiingenden Turms in den drei Hauptfarben
Rot, Gelb und Blau entspricht den zwolf Stufen einer
aufsteigenden Evolution von den Mineralien tiber
die Pflanzen, Tiere und Menschen bis zum Logos.
Urspriinglich sollten kleine Glockchen den oberen
Abschluss der Architekturplastik bilden. In einem
Tagebucheintrag von 1916 notiert Itten »Das Bilden
des Begrifts ist das Wesentliche. Begriff = Wort =
plastische Form = Ton. Jeder Begriff ist eine Stufe des
Weges zu Null = Unendlich = Licht = Gott.«*® Mit den
verwendeten Materialien Glas und Plastik tritt bei
Itten die bildhauerische Arbeit zugunsten der Idee
einer immateriellen Gedankenarchitektur zuriick.
Ihm geht es um die Darstellung der Gedankenkon-
zentration und der Losung vom Materiellen. Die
Parallele zu Bohme liegt in der Entmaterialisierung
der Materie und der Natur, die wesentlich fiir Boh-
mes Denken sind, und in der qualitativen Vergeisti-
gung der Dinge.?” Der Siindenfall bedeutet fiir Boh-
me den Fall in die Materie. Er erwartet die »Wieder-
bringung« in einer urspriinglichen, himmlischen
Welt, wo alle Gegensitze harmonisiert werden. Der
Gedanke einer Befreiung von der Materie liegt nicht
nur dem »Turm des Lichts« zugrunde, sondern den

Werken zahlreicher Kiinstler jener Zeit.



STAATLICHE
KUNSTSAMMLUNGEN
DRESDEN

Jacob Bohme (1575-1624)
zahlt zu den wichtigsten deutschen Denkern und hat die Literatur, Philoso-
phie, Religion und Kunst iiber die Landesgrenzen hinweg bis heute gepragt.
100 Jahre nach dem Beginn der Reformation — am Vorabend des Dreiflig-
jahrigen Krieges — war es das Anliegen B6hmes, dem Bediirfnis nach einer
tiefgreifenden spirituellen und philosophischen Erneuerung Gehor zu
verschaffen. Als Autodidakt bewegte sich Bohme auf ganz unterschiedlichen
Wissensgebieten, stiftete Querverbindungen zwischen den Disziplinen

und warf Fragen auf, die heute eine bemerkenswerte Aktualitdt besitzen.

SANDSTEIN

9‘ 783954 983285




