
ALLES IN ALLEM  
Die Gedankenwelt des mystischen Philosophen

Denken         Kontext         Wirkung



Denken         Kontext         Wirkung

ALLES IN ALLEM  
Die Gedankenwelt des mystischen Philosophen

JACOB 
BÖHME

HERAUSGEGEBEN VON DEN STAATL ICHEN  

KUNSTSAMMLUNGEN DRESDEN

CLAUD IA  BR INK  UND LUC INDA MART IN



﻿

133 

Verkündiger der  

Morgenröte 

Böhmes Rezeption  

in der Romantik 

Holger Birkholz

151 

William Blakes  

»Nachtgedanken« 

Zwischen Buch,  

Körper und Kosmos 

Luisa Calè

167 

Die Harmonie der  

Gegensätze  

Die Kunst von Itten,  

Kandinsky und Arp  

im Spiegel der  

Schriften Böhmes 

Iris Yvonne Wagner

INHALT

87 

»ob nicht die Zeit  

des grossen Zugs  

wird da seyn« 

Böhmen und Sachsen  

um 1600 

Dirk Syndram

101 

Die Sonne im Zentrum? 

Der veränderte Blick  

auf die Welt um 1600 

Peter Plaßmeyer

115 

»die allerschönste  

Kunst-Kammer sehen wir  

täglich mit unsern Augen« 

Weltneugier um 1600 

Claudia Brink

BÖHMES WIRKUNG

188 

Bibliographie

195 

Bildnachweis

196 

Impressum

6 

Grußwort 

Marion Ackermann

8 

Vorwort 

Claudia Brink, Lucinda Martin

13 

Der Schuster, der nicht bei  

seinen Leisten blieb 

Das Leben des  

Philosophen Jacob Böhme 

Cecilia Muratori

19 

Mythos und Wirklichkeit 

Jacob Böhme in seinen Porträts 

Lucinda Martin

35 

Zentrale Begriffe im Denken  

Jacob Böhmes 

Lucinda Martin, Cecilia Muratori

37 

Natur 

Cecilia Muratori

45 

Finsternis 

Cecilia Muratori

51 

Schöpfung 

Lucinda Martin

59 

Kosmos 

Cecilia Muratori

65 

Wiedergeburt 

Lucinda Martin

71 

Licht 

Cecilia Muratori

77 

Freiheit 

Lucinda Martin

BÖHMES DENKEN BÖHMES KONTEXT Anhang



13

C e c i l i a  Mu r a t o r i

DER SCHUSTER,  
DER NICHT BE I  SE INEN 

LE ISTEN BL IEB
DAS LEBEN DES  PH I LOSOPHEN JACOB BÖHME

Am 16. Juli 1613 notiert der Bürgermeister der Stadt 
Görlitz, Bartolomäus Scultetus, in sein Tagebuch: 
»Jacob Boehme, ein Schuster, [wurde] zwischen den 
Toren hinter dem Spitalschmiede zum Ablohnen 
aufs Rathhaus gefordert, und um seinen enthusiasti-
schen Glauben gefragt.«1

Der Stadtrat von Görlitz hatte von einem mög-
licherweise gefährlichen Buch Kenntnis erhalten, das 
als Manuskript zirkuliert (Abb. 1). Die Originalkopie, 
verfasst von dem Schuster Jacob Böhme, wird kon-
fisziert, und bereits zwei Tage später hält der Haupt-
pastor von Görlitz, Gregor Richter, eine hitzige Pre-
digt in der Kirche St. Peter und Paul, in der er Böhme 
beschuldigt, fanatische Ideen zu verbreiten. Die be-
treffende Schrift mit dem Titel »Morgenröte im Auf-
gang« – später »Aurora« genannt – hatte Böhme im 
Jahr zuvor innerhalb von sechs Monaten verfasst. 

Das beschlagnahmte Buch war zu diesem Zeitpunkt 
noch unvollendet, und Böhme sollte nicht mehr 
dazu kommen, es abzuschließen. 

Zu jener Zeit ist Jacob Böhme 38 Jahre alt. 1592 
war er aus dem nahe gelegenen Dorf Alt-Seidenberg, 
seinem Geburtsort, nach Görlitz übergesiedelt. Eini-
ge Jahre später, um 1599, erwirbt er am Marktplatz 
der Stadt einen Schusterladen, erhält die Bürgerrech-
te und heiratet Katharina Kuntzschmann, die Toch-
ter eines Metzgers. Aus ihrer Ehe gehen vier Söhne 
hervor. Wegen seines Berufs erhält Jacob Böhme den 
Beinamen »der Schuster«, so wie er auch in der No-
tiz von Scultetus vermerkt ist. Da der Name »Jacob 
Böhme« in Görlitz damals sehr geläufig war, bedurf-
te es dieses Zusatzes. In seinem Fall jedoch erhält die 
Bezeichnung »fanatischer Schuster« eine weitere 
Bedeutung, die über seine berufliche Tätigkeit hin-

1

Titelblatt aus:
Jacob Böhme, Morgenröte

im Aufgang – Aurora,  
1612, Handschrift,

Herzog August Bibliothek
Wolfenbüttel,

Cod. Guelf. 62 Noviss. 4°, 
fol. 3r

Der Schuster, der nicht bei seinen Leisten blieb Das Leben des Philosophen Jacob Böhme 



14 15

D e r  S c h u s t e r,  d e r  n i c h t  b e i  s e i n e n  L e i s t e n  b l i e b D a s  L e b e n  d e s  P h i l o s o p h e n  Ja c o b  B ö h m e 

aus geht. Für seine Gegner, wie den Hauptpastor 
Richter, ist Böhmes Beruf des Schusters der gegebe-
ne Beweis dafür, dass er ungeeignet sei, sich mit tief-
greifenden theologischen Themen, wie er sie in seinem 
Buch behandelt, zu beschäftigen. Mit dem Schreiben 
über solche Inhalte habe Böhme die Grenzen seiner 
Kompetenz, die Schuhmacherei, klar überschritten – 
ganz im Sinne des Sprichworts: »Schuster bleib bei 
deinen Leisten« – ne sutor ultra crepidam.

Böhme selbst ist sich dieser Grenzen wie auch 
seines Wirkungsvermögens sehr wohl bewusst. Er 
betont immer wieder, dass er der gelehrten Welt, be-
sonders derjenigen der Universitätstheologen und 
Philosophen, nicht angehöre. Wahrscheinlich hat 
Böhme lediglich in der Schule seines Heimatdorfes 

eine Ausbildung erhalten. Alle seine Bücher schreibt 
er auf Deutsch, mit gelegentlichen Einschüben latei-
nischer Wörter, die aber den Schluss nahelegen, dass 
er mit der Sprache eigentlich nicht vertraut gewesen 
ist. Gleichzeitig betont er, oftmals bis an die Grenzen 
der Übertreibung, die Einfachheit seiner Herkunft. 
Dies geschieht mit der Absicht, eine Parallele zwi-
schen seinem Leben und dem Leben bestimmter 
biblischer Figuren herzustellen, etwa den Propheten 
des Alten Testaments.  

Die Entstehung seines ersten Buches »Morgen-
röte« beschreibt Böhme als Ergebnis einer göttlichen 
Inspiration oder Intuition, die er zwölf Jahre zuvor, 
um 1600, erfahren habe. In einem Brief erinnert er 
sich an die zurückliegenden Jahre, bevor er den Ent-
schluss zur Niederschrift seiner Eingebung fasste, als 
einen unaufhaltsamen Wachstumsprozess, so, als ob 
die Frucht seiner Erkenntnis reifen musste, bevor er 
sie pflücken und einem öffentlichen Leserkreis an-
bieten konnte. Des Weiteren vergleicht Böhme seine 
Eingebung mit dem Öffnen einer Pforte, durch die 
er »in einer Viertheil Stunden« in mehr Geheimnisse 
und Wissen hatte einsehen können, als wenn er »auff 
hohen Schulen« gewesen wäre (Send-Brief 12,7). 

Die Frage, für wen Böhme seine Werke ge-
schrieben hat, ist zentral, um das Ziel seines Schrei-
bens zu verstehen. Die Beschlagnahmung des Bu-
ches »Morgenröte« erfolgte, weil das Buch in hand-
schriftlichen Kopien zirkulierte und dies die Auf-
merksamkeit der Behörden auf sich zog. In seinen 
späteren Briefwechseln merkt Böhme zwar an, seine 
Schrift lediglich als ein »Memorial« seiner Erfahrung 
verfasst zu haben. Allerdings suggeriert die Tatsache, 
dass Böhme den Leser mit »Du« anspricht, dass die 
private und öffentliche Nutzung des Buches sich 
nicht ausschlossen. Dass das Manuskript unvoll
endet blieb, sei – so Böhme in seinen Briefen – letzt-
lich auf die Schuld des Teufels zurückzuführen. Das 

zentrale Anliegen des Buches »Morgenröte« ist in 
der Tat der Kampf der entgegengesetzten Kräfte Gut 
und Böse, Licht und Finsternis, Gott und Teufel, die 
sowohl in der Natur als auch auf kosmologischer 
Ebene wirksam sind. Seine Erfahrungen und der ei-
gene Kampf mit der städtischen Obrigkeit interpre-
tiert Böhme in diesem Sinn, wenn er behauptet, er 
habe seine göttliche Eingebung wider die dunklen 
Kräfte, die ihn zum Schweigen bringen wollten, zu 
verbreiten versucht.

Die Stadtobrigkeit geht dennoch nicht hart ge-
gen ihn vor. Das Konfiszieren des Buches und die 
Anordnung, er dürfe nicht mehr schreiben, bleiben 
die einzigen gegen ihn unternommenen Maßnah-
men. Sechs Jahre lang scheint Böhme diesen Anwei-

sungen zu folgen. Doch etwa zur Zeit des Ausbruchs 
des Dreißigjährigen Krieges 1618 beginnt er mit der 
Abfassung seines zweiten Buches »Beschreibung von 
den drey Principien Göttliches Wesens«. Böhme 
sieht den Krieg als weiteres Zeichen einer in der Welt 
agierenden dunklen Kraft – oder des Teufels – und 
so ist es plausibel, dass er seine Schreibtätigkeit wie-
der aufnimmt, um seine Botschaft in dieser Zeit der 
Finsternis zu kommunizieren. Es ist jedenfalls offen-
sichtlich, dass er ab 1618 außerordentlich bestrebt ist, 
seine philosophischen Gedanken durch intensives 
Schreiben zu verbreiten. Zwischen 1618 und seinem 
Todesjahr 1624 verfasst Böhme insgesamt rund 30 
Werke. Dennoch verweist er darauf, dass der Inhalt 
seiner Philosophie bereits im ersten Buch »Morgen-

3 
Titelblatt aus:  

Gregor Richter, Judicium 
Gregorii Richteri Gorlicii, 

Bautzen 1624, Ober
lausitzische Bibliothek der 
Wissenschaften, LV 75. 35,9

2

Titelblatt aus:  
Jacob Böhme,  

Der Weg zu Christo, 1624, 
Koninklijke Bibliotheek, 

National Library of  
the Netherlands, PH 2337



16 17

D e r  S c h u s t e r,  d e r  n i c h t  b e i  s e i n e n  L e i s t e n  b l i e b D a s  L e b e n  d e s  P h i l o s o p h e n  Ja c o b  B ö h m e 

röte« enthalten sei und alle folgenden Schriften le-
diglich Versuche darstellten, das Kernwissen zu er-
weitern und zu verdeutlichen. Trotzdem variieren 
die Bücher stark, sowohl hinsichtlich der literari-
schen Form als auch ihres Schwerpunkts: Unter ih-
nen befinden sich ein ausführliches Werk, das der 
Schöpfungsgeschichte des Alten Testaments (Gene-
sis) gewidmet ist (»Mysterium magnum«, 1623), eine 
Schrift mit Antworten auf Fragen von Anhängern 
und Interessierten (»Vierztig Fragen von der See-
len«, 1620), ein Buch, das die Frage der Gnadenwahl 
thematisiert, die im Zentrum einer äußerst wichti-
gen Kontroverse innerhalb des Protestantismus 
stand (»Von der Gnadenwahl«, 1623) sowie kurze 
polemische Schriften, beispielsweise  jene gegen Gre-
gor Richter (»Apologia. Oder Schutzrede gegen Gre-
gor Richter«, 1624).

In den Jahren vor der Wiederaufnahme seiner 
Schreibtätigkeit muss Böhme einer Vielzahl von Ide-
en ausgesetzt gewesen sein, die in Görlitz zirkulier-
ten, insbesondere neue Theorien zur Naturphiloso-
phie.  Die beiden Werke »Beschreibung von den drey 
Principien Göttliches Wesens« sowie das spätere »De 
signatura rerum« (1622) verwenden eine Terminolo-
gie, die aus der alchemistischen Tradition stammt. 
Tatsächlich war Görlitz ein wichtiges Zentrum für 
alchemistische, astrologische und astronomische 
Forschung und beileibe kein provinzielles Hinter-
land: Die Stadt besaß seit 1565 ein angesehenes 
Gymnasium, in dem auch der spätere Bürgermeister 
Bartholomäus Scultetus unterrichtete. Scultetus 
stand in Kontakt mit Persönlichkeiten wie Tycho 
Brahe und Johannes Kepler. Er gab sogar ein Buch 
über Pestilenz heraus, das dem Alchemisten und 
Arzt Theophrastus Bombastus von Hohenheim, ge-
nannt Paracelsus, zugeschrieben wurde. Naturwis-
senschaften unterschiedlicher Richtungen, darunter 

jene, die – wie etwa die Alchemie – heutzutage mehr 
der Magie als der Wissenschaft zugeordnet werden, 
sind in Görlitz ausgiebig diskutiert worden, und 
Böhme profitierte offensichtlich von diesem geisti-
gen Umfeld. Besonders bemerkenswert ist die Tat
sache, dass er das heliozentrische Weltbild in seine 
Philosophie aufnimmt – ein deutliches Zeichen der 
Auswirkungen, die der Ideenaustausch in seiner 
Umgebung auf ihn hatte. 

Nur ein Büchlein, das zwei kurze Texte umfasst 
und mit »Der Weg zu Christo« (1624) betitelt ist, er-
scheint zu Böhmes Lebenszeit (Abb. 2). Alle anderen 
Schriften zirkulierten in Form von Manuskripten in 
einem Netzwerk von interessierten Lesern und An-
hängern. Nach 1618 verlegt sich Böhme ganz auf das 
Schreiben, verkauft seine Schusterwerkstatt und 
widmet sich zeitweilig dem Handel von Waren. Auf-
grund der Reisen, die er im Zuge seiner neuen Tätig-
keiten unternimmt, geht er 1619 nach Prag und wird 
Zeuge, wie Kaiser Friedrich V. von der Pfalz seinen 
Einzug in die Stadt hält. Böhme berichtet in seiner 
Korrespondenz darüber – ein weiterer wichtiger Hin-
weis auf die Tatsache, dass er kein zurückgezogener 
»Mystiker« war, als der er manchmal hingestellt wor-
den ist. Im Gegenteil, Böhme ist sich der politischen 
Ereignisse und ihrer Bedeutung sehr bewusst, und 
seine Schriften sind nie lediglich theoretische Betrach-
tungen, sondern zielen immer darauf, aufzuzeigen, 
dass das Wissen über die Welt und über das Göttliche 
nicht voneinander getrennt werden können.

In seinem Todesjahr 1624 besucht Böhme den 
kurfürstlichen Hof in Dresden. Hier findet er Unter-
kunft bei dem Leiter des örtlichen Laboratoriums 
Benedikt Hinckelmann. Der genaue Grund für Böh-
mes Besuch in Dresden ist unbekannt. In einem 
Brief notiert er, dass die »Churfürstlichen Räthen« 
an seiner Schrift »Der Weg zu Christo« Gefallen fän-

4 
Böhmes Grabkreuz, in:  

Vergaderinge van Eenige  
ongemeene Schriften van [...] Böhme, 

Zeichnung in farbiger Tinte  
von Michael Le Blon, Herzog August 

Bibliothek Wolfenbüttel,  
Cod. Guelf. 67 Noviss. 4°, fol. 78v

den und als »eine Göttliche Gabe [betrachten], und 
sich dessen täglich gebrauchen« (Send-Briefe, Brief 
61,1). Ungeachtet dessen löste die Veröffentlichung 
des Büchleins im gleichen Jahr in der Tat eine Kon-
troverse aus, nicht zuletzt in Böhmes Heimatstadt. 
Gregor Richter unternimmt einen erneuten Angriff 
gegen den »fanatischen Schuster«, der daraufhin ins 
Rathaus vorgeladen wird, um sich zu verteidigen. Am 
Ende wird Böhme freigesprochen, doch nur, weil er 
beweisen konnte, dass er zwar der Autor des Buches 
war, aber nicht dessen Publikation veranlasst hatte, 
denn hierfür zeichnete der Adlige Hans Sigmund von 
Schweinichen allein verantwortlich. 

Nach der Rückkehr aus Dresden erkrankt Böh-
me und stirbt in Görlitz in der Nacht vom 16. auf den 
17. November. Sein schärfster Gegner Gregor Richter 
war nur wenige Monate zuvor im August 1624 ver-
storben, nachdem er in Görlitz ein heftiges Pamphlet 
gegen Böhme veröffentlicht hatte (Abb. 3). Richters 
Vorgehen hatte vermutlich eine Abneigung gegen 
Böhme in seiner Heimatstadt zur Folge, denn das 
von Böhmes Freunden errichtete Grabkreuz wurde 
bald nach dessen Begräbnis zerstört (Abb. 4). Heute 
ist Böhmes Grab auf dem Nikolaifriedhof mit einem 
großen Stein gekennzeichnet, der eine der berühm-
testen Abbildungen seines philosophischen Systems 
trägt – die »Philosophische Kugel« (siehe S. 62, 
Abb. 20), welche in einer einzigen Zeichnung Böh-
mes zentrale Vorstellung vom Kampf zwischen Licht 
und Finsternis darstellt.

�Aus dem Englischen von  
Iris Yvonne Wagner

Anmerkung

1 Zit. in Jecht 1924, S. 36. Zum Leben Jacob Böhmes siehe vor allem: 
Fechner 1857, S. 313–446; Koyré 1929; Lemper 1976; Weeks 1991; 
Penman 2014, S. 57–76; Muratori 2017 (online veröffentlicht).



35

Berühmt und gleichzeitig unbekannt: Jacob Böhme 
war beides in den Jahrzehnten nach seinem Tod. Be-
rühmt wurde er dank seines Rufes als mystischer 
Schuster und Schwärmer, unbekannt für das größere 
Publikum war er als Denker, der eine komplexe Phi-
losophie entwickelte. Das folgende Kapitel ist sieben 
Hauptbegriffen gewidmet, die als Einheit eine kurze, 
jedoch philosophisch und historisch detaillierte Ein-
leitung in Böhmes Gedankenwelt geben möchten. 
Die sieben Begriffe – Natur, Finsternis, Schöpfung, 
Kosmos, Wiedergeburt, Licht und Freiheit – bilden 
das Grundgerüst eines Rundgangs. In der Abfolge, in 
welcher der Leser durch die Stationen in Böhmes 
Denken wandert – von »Natur« bis hin zu »Freiheit« 
–, wird er eingeladen, sich mit der philosophischen 
Konstruktion von Böhmes Weltsicht vertraut zu ma-
chen. Die sieben Begriffe bauen aufeinander auf, um 
zu zeigen, dass Böhmes Gedankenwelt ein integriertes 
Ganzes ist, in dem das Verständnis von den Naturpro-
zessen und die Idee von der Beschaffenheit des Uni-
versums tief mit der Konzeption der Gottheit und 
der Erneuerung des menschlichen Lebens verbun-
den sind. Auch wenn jeder Begriff eine selbstständi-
ge Einheit bildet, die als Vertiefung in das jeweilige 
Thema betrachtet werden kann, wird empfohlen, die 
Begriffe in der angegebenen Reihenfolge zu lesen. 

Die Begriffstexte der beiden Autorinnen, Lu-
cinda Martin und Cecilia Muratori, entstanden in 
enger Zusammenarbeit, und jede Sektion ist das Re-
sultat eines intensiven Austauschs und gemeinsamer 
Reflexion. Die von Cecilia Muratori verfassten Texte 
wurden eher aus einer philosophiehistorischen Per-
spektive konzipiert, die die Analyse der philosophi-
schen Zusammenhänge in den Vordergrund stellt. 
Bei Themen wie Natur, Finsternis, Licht und Kosmos 
erlaubt diese Annäherungsweise, die innere Kohä-
renz sowie die philosophische Relevanz und Neuig-
keit von Böhmes Denken hervorzuheben. Lucinda 
Martin hat sich dagegen denjenigen Aspekten von 
Böhmes Denken gewidmet, die am deutlichsten in 
einem religiösen und kulturellen Kontext stehen. 
Gerade Böhmes Ideen bezüglich der Schöpfung, der 
Wiedergeburt und der Freiheit erfuhren eine große 
kulturgeschichtliche Rezeption. Böhme ist wohl einer 
der einflussreichsten deutschen Denker überhaupt, 
und seine Ideen prägen die internationale Literatur, 
Philosophie, Religion und Kunst bis heute. Trotzdem 
ist er einem breiteren Publikum unbekannt geblie-
ben. Dieser Beitrag soll dem Leser die Möglichkeit 
bieten, sich Jacob Böhme mit Blick auf dessen zen
trale Konzepte anzunähern.

L u c i n d a  Ma r t i n  u n d  C e c i l i a  Mu r a t o r i

ZENTRALE  BEGR IFFE  
IM  DENKEN  

JACOB BÖHMES

NATUR ·  F INSTERNIS  ·  SCHÖPFUNG 

KOSMOS ·  WIEDERGEBURT  ·  L ICHT 

FRE IHE I T

Böhmes Denken



37

DU WIRST  KE IN  BUCH 
F INDEN,  DA DU  

D I E  GÖTT L ICHE  WE ISHE I T 
KÖNTEST  MEHR  INNE  

F INDEN ZU FORSCHEN, 
ALS  WENN DU AUF  E INE 
GRÜNE UND B LÜHENDE 

WIESEN GEHEST .

DREY PR INC IP I EN 8,12

C e c i l i a  Mu r a t o r i

NATUR

Ausgangspunkt der Philosophie Böhmes ist die Na-
turbeobachtung. Das Titelblatt seines ersten Buches 
»Aurora« kündigt das Thema des Werkes folgender-
weise an: »Beschreibung der natur/wie alles gewesen 
vnd im anfang worden ist, wie die Natur und Ele-
menta Creaturlich worden« sind (S. 12, Abb. 1).1 
Durch die Erforschung der Natur versucht Böhme 
den Ursprung der gesamten Welt zu verstehen, aber 
auch vorherzusehen, »wie es am Ende diser zeit wer-
den wirdt«. Die Natur ist somit die erste Wissensquel-
le für Böhme. Dabei bezieht er sich auf die während 
des Mittelalters und der Renaissance verwendete 
Metapher der Natur als Buch, aus dem der Mensch 
zu lesen lernen muss. Was man aus der Natur lernt, 
ist in keinem traditionellen Buch zu finden. So warnt 
Böhme den Leser in seinem zweiten Werk »Beschrei-
bung der Drey Principien Göttliches Wesens« (1619): 
»Du wirst kein Buch finden, da du die Göttliche 
Weisheit köntest mehr inne finden zu forschen, als 
wenn du auf eine grüne und blühende Wiesen ge-
hest, da wirst du die wunderliche Kraft Gottes sehen, 
riechen und schmecken, wiewol es nur ein Gleichniß 
ist« (Drey Principien 8,12).

1

Erste Seite der Vorrede aus: 
Jacob Böhme, Morgenröte 

im Aufgang – Aurora,  
1612, Handschrift, 

Herzog August Bibliothek 
Wolfenbüttel,   

Cod. Guelf. 62 Noviss. 4°

Natur



38

B ö h m e s  D e n k e n

Böhme verwendet häufig Beispiele aus der 
Natur, um dem Leser die Beziehung zwischen der 
sichtbaren Welt und der göttlichen Kraft, die diese 
geschaffen hat, zu erklären. Das gesamte Vorwort 
von »Aurora« ist einem solchen Vergleich gewidmet, 
wenn er schreibt: »Ich vergleiche die gantze Philoso-
phiam, Astrologiam und Theologiam […] einem köst-
lichen Baum, der in einem schönen Lustgarten 
wächst« (Aurora, Vorrede 1) (Abb. 1). In diesem Ver-
gleich bedeutet »der Garten dieses Baums die Welt; 
der Acker die Natur; der Stamm des Baumes die Ster-
nen; die Aeste die Elementa; die Früchte, so auf dem 
Baume wachsen, bedeuten die Menschen; der Saft in 
dem Baume bedeutet die klare Gottheit« (Aurora, 
Vorrede 8). Die Präsenz Gottes in der Natur ist somit 
allgegenwärtig und durchströmt diese wie der Saft 
den Baum, den er lebendig hält. Böhmes Gott hat 
seine Schöpfung nach dem Erschaffen der Welt nie 
verlassen, sondern er wohnt ihr inne (Abb. 2). Gott 
ist in der Natur, und Böhme bezeichnet die Natur 
sogar als den »Leib Gottes«.

Bei der Weiterentwicklung der Baum-Meta-
pher wird offensichtlich, dass ein Kampf zwischen 
verschiedenen Kräften in der Natur stattfindet, denn 
alle Vorgänge der natürlichen Veränderung wie 
Wachstum und Vergehen sind Ergebnis einer Viel-
zahl von Kräften, die stetig gegeneinander wirken. 
Dieser Gegensatz verursacht Spannungen, die Bewe-
gung erzeugen und aus denen so Leben entsteht. Am 
Anfang von »Aurora« erwähnt Böhme nur zwei sol-
cher Kräfte und bezeichnet sie als »Qualitäten«: eine 
gute und eine böse. Zusammen sind diese beiden 
Qualitäten die Quelle von allem, was existiert (Au-
rora 2,2): Sie bewirken alle Bewegungen in der Natur, 
und aus diesem Grund müssen immer beide Kräfte 
in der Natur vorhanden sein, denn das Leben wäre 
nicht möglich, wenn jeweils nur eine Kraft existierte. 
Alle Geschöpfe, von Pflanzen über Tiere bis zum 

2

»Silbernes Kreuz«, Höhe 16,5 cm,  
Senckenberg Naturhistorische  

Sammlungen Dresden,
Abteilung Museum für  

Mineralogie und Geologie,  
Inv.-Nr. Min 7657 Sa

3

Crispijn de Passe d. Ä.,  
Die vier Elemente und die 
vier Prinzipien der Musik. 

Apoll, Orpheus,  
Arion, Amphion,  

1602, Kupferstiche,  
Kupferstich-Kabinett,  

Staatliche Kunst
sammlungen Dresden,  

Inv.-Nr. A 39719 bis A 39722



45

D IE  F INSTERN ISS  
I S T  D I E  GRÖSTE  FE IND-

SCHAFT  DES  L ICHTS ,  
UND IST  DOCH  

D IE  URSACH,  DASS  
DAS  L ICHT  OFFENBART 

WERDE .

MYSTER IUM MAGNUM 5 ,7

C e c i l i a  Mu r a t o r i

F INSTERNIS

»Denn es stehet geschrieben: Und es war finster auf 
der Tieffe« (Aurora 18,95). Finsternis ist für Böhme 
die Grundlage und der Beginn von allem, wie er in 
»Aurora« mit dem Zitat aus der Genesis (Gen 1,2) 
andeutet. Noch bevor Gott das Licht erschafft und es 
von der Dunkelheit scheidet, liegt alles in Finsternis: 
Dies bedeutet, dass die Finsternis zuerst existierte 
und damit der Ursprung und die notwendige Bedin-
gung für das Sichtbarwerden des Lichts ist (Abb. 6). 
In diesem Sinn hat Finsternis einen ontologischen 
Vorrang vor dem Licht: Wie in der Genesis entsteht 
für Böhme deren Gegensatz, als das Licht aus der an
fänglichen Finsternis aufscheint. Aus diesem Grund 
hat »Finsternis« zwei wichtige Bedeutungen: Es zeigt 
sowohl das anfängliche Fehlen jeglicher Unterschei-
dung als auch das Gegenteil von Licht, welches erst 
mit der Scheidung von beiden erkennbar wird. Und 
dennoch besteht Böhme darauf, dass Finsternis und 
Licht wie Nacht und Tag nur als zwei Teile einer Ein-
heit existieren können – unterschiedlich, aber doch 
verbunden durch ihre gegenseitige Abhängigkeit, 
denn das eine kann ohne das andere nicht sein.

Kein anderes Konzept von Böhmes Denken ist 
mehr kritisiert und missverstanden worden als »Fins-
ternis«. Der Hauptgrund liegt darin, dass Finsternis 
ein facettenreiches Konzept ist, mit einer logischen, 

6

»Et sic in infinitum«,  
Kupferstich, Radierung, aus: 

Robert Fludd, Utriusque cosmi 
maioris […] et minoris, 

Oppenheim 1617, Sächsische 
Landesbibliothek – Staats- und 

Universitätsbibliothek, 1.B.3237-1

Finsternis



46

B ö h m e s  D e n k e n

einer theologischen und auch einer moralischen 
Dimension. Die Interaktion auf diesen Ebenen ver-
langt nach einer Erklärung. – Logisch: Wenn Fins-
ternis zuerst existiert, bedeutet dies, dass Licht ledig-
lich eine Ableitung von Finsternis ist? – Theologisch: 
Wenn Finsternis und Licht immer verbunden sind, 
sind sie auch beide im göttlichen Wesen gegenwärtig? 
– Moralisch: Wenn Finsternis im Allgemeinen für 
ein breites Spektrum negativer Mächte steht, bedeutet 
das, dass diese über die positiven Mächte herrschen 
und Licht nie vollständig den Sieg über die Dunkel-
heit erringt? Um Antworten auf diese Fragen zu fin-
den, müssen die verschiedenen Arten und Bedeutun-
gen von Finsternis bei Böhme betrachtet werden.

Zuallererst ist Finsternis der Name für die ne-
gative Seite des Gegensatzes, welche für die Lebens-
kraft in der Natur verantwortlich ist, und tatsächlich 
stellt Böhme fest: »Die Finsterniß ist der Grund der 
Natur« (Tabulae principiorum 27). Eine tiefe Verbin-
dung von Natur und dem Göttlichen voraussetzend, 
ist Finsternis nicht nur in erstem, sondern auch in 
letzterem → Natur. Anstatt auf Licht und Finsternis 
verweist Böhme auch auf »Ja« und »Nein« als zwei 
Kräfte, die sowohl in der Welt als auch im Göttlichen 
selbst wirken. Böhme erläutert: »Der Leser soll wis-
sen, daß in Jah und Nein alle Dinge bestehen, es sey 
Göttlich, Teuflisch, Irdisch, oder was genant mag 
werden« (Quaestiones theosophicae 3,1). So enthält 
das Göttliche eine negative (nein) und eine positive 
(ja) Kraft – Finsternis und Licht, weil alles Leben aus 
diesem ewigen Gegensatz entsteht. Warum Finster-
nis nicht nur entscheidend für das Leben ist, sondern 
auch der logische erste Schritt hierfür sein muss, 
liegt darin begründet, dass Licht nur durch den 
Kontrast zur anfänglichen Finsternis offenbart wird: 
»Die Finsterniß ist die gröste Feindschaft des Lichts, 
und ist doch die Ursach, daß das Licht offenbar wer-
de. Denn so kein Schwartzes wäre, so möchte ihme 
das Weisse nicht offenbar seyn« (Mysterium mag-
num 5,7). In der ursprünglichen Finsternis kann 
nichts offenbar werden, nichts existiert; doch dann 
wird diese undifferenzierte »Finsterniß eine Offen-
barung des Lichts, aufdaß das Licht offenbar sey, 
welches in dem Einen nicht seyn könte« (Mysterium 
magnum 6,12) → Licht.

Aus theologischer Sicht begründen »Nein« 
und »Ja«, was Böhme das erste und zweite Prinzip 
nennt. Wie die Finsternis in Bezug zu Licht, ist »das 
erste Principium […] eine Ursach Göttlicher Offen-
barung« (Tabulae Principiorum 27). Deshalb nennt 
Böhme das erste Prinzip das Feuer, aus dem der Fun-
ke des Lichts (zweites Prinzip) geboren wird. Es ist 

8

Raphael Sadeler 
nach Marten de Vos,  

Der Sturz der rebellischen 
Engel, Blatt 1 aus der  

Serie »Sünder aus dem 
Alten Testament«, 1583, 

Kupferstich, 240 × 200 mm,
Kupferstich-Kabinett, 

Staatliche Kunst
sammlungen Dresden,  

Inv.-Nr. A 43225

7

Sieg der Erzengel über  
das Böse (Engelssturz),  
Neapel, 1. Hälfte 17. Jh.,  

Elfenbein, Holz,  
Höhe 21,5 cm (mit Sockel),  

Grünes Gewölbe,  
Staatliche Kunst

sammlungen Dresden,  
Inv.-Nr. II 132



48 49

B ö h m e s  D e n k e n F i n s t e r n i s

Aussöhnung mit der Sicht auf Gott als dem lieben-
den Vater des Neuen Testaments entgegensteht. Aber 
Böhme geht weiter, indem er die finstere Wurzel in 
Gott selbst durch sein Konzept einer Interaktion 
Gottes mit seinem Erzfeind, dem Teufel, aufzeichnet.

Luzifer, der Engel, der ins Reich der Finsternis 
fiel, ist der Teufel schlechthin. Aber alle Teufel ent
steigen dem ersten Prinzip und sind demzufolge ein 
Ausdruck derselben ursprünglichen Finsternis als 
Gottes Zorn (Abb. 7). Dennoch betont Böhme, dass 
in ihrem Fall der Weg in das Licht verschlossen 
bleibt: Sie sind eine Finsternis, die stur verweigert, 
vom Licht erhellt zu werden, ein radikaler Gegensatz 
ohne Erlösung (Drey Principien 2,3). Sie bleiben in 
der finsteren Welt und »können das Licht nicht er-
greifen« (Aurora 2,7) → Schöpfung. Böhme schreibt 
ihnen »Grimm« und »Zorn« zu – dieselben Charak-
tereigenschaften, die Gott als Feuer im Deuterono-
mium zugeschrieben werden. 

Im Fall des Teufels Luzifer hat dieser bewusst 
das Reich des Lichts verlassen, zu dem er ursprüng-
lich gehörte, worauf sein Name »Lichtträger« hin-
deutet (Abb. 8). Wie all die anderen Engel war er mit 
beiden Prinzipien, also Licht und Finsternis, geschaf-
fen: »So er dann das Licht verachtete […] Also verlor 
er Feuer und Licht, und muß im Abgrunde in der 
Finsterniß wohnen« (Menschwerdung Christi I, 5,21). 
Er »blieb ein Feuer=Geist«, und sein Platz war des-
halb die Finsternis (Menschwerdung Christi I, 3,11). 
Die Distanz zwischen jener Art von Finsternis und 
dem Licht wird unüberwindbar. Was Böhme das 
»Böse« nennt, ist somit »eine Vergessenheit des 
Guten« (Quaestiones theosophicae 3,13). Den von 
Luzifer ausgelösten Schaden für Gottes Schöpfung 
beschreibt Böhme in sehr lebendigen Worten: 
»Wenn alle Bäume Schreiber wären, und alle Aeste 
Schreibfedern, und alle Berge Bücher, und alle Was-
ser Dinte; noch könten sie den Jammer und Elend 

nicht genugsam beschreiben, den Lucifer mit seinen 
Engeln in seinen Locum bracht hat« (Aurora 16,26).

Der Teufel bildete sich ein, er sei unabhängig 
und stärker als Gott. Deshalb nennt Böhme ihn ei-
nen »Herr[en] der Phantasey« (Mysterium magnum 
68,35). Als er vom Licht in die Finsternis fiel, fiel er 
auch in das »Reich der Phantasey« (Von der Gna-
denwahl 4,29). Da alles in Dualität existiert – Ja und 
Nein, Licht und Finsternis – kann nur eine Kreatur 
mit blühender Phantasie absolute Macht und Kon
trolle erlangen wollen, wie es der Teufel versuchte. 

ein dunkles Feuer, »denn das Feuer ist in der Fins-
terniß kalt und hitzig« (Mysterium magnum 5,6). 
Das Paradox eines kalten Feuers akzentuiert den 
Aspekt der Negativität. Wenn man das erste Prinzip 
mit der Nacht vergleicht, ist ihre Kälte dennoch die 
Wurzel der Wärme, die am Tag erblüht: »Die Kälte 
ist die Wurzel der Hitze« (Quaestiones theosophicae 
3,3). Mit Verweis auf eine andere biblische Stelle im 
Deuteronomium (5. Buch Mose) beschreibt Böhme 
den Prozess der göttlichen Offenbarung als Gegen-
satz zwischen dem grimmigen, verschlingenden 
Feuer Gottes und der Flamme der Liebe, die den 
barmherzigen Gott charakterisiert. Gemäß dieser 
Textstelle zeigt Gott beide Gesichter und ist doch nur 
ein Gott (Deut 4,24 und 4,31). So wie Finsternis und 
Licht sind auch Zorn und Liebe bei Böhme zwei Sei-
ten einer Einheit: »Was ist Gottes Liebe und Zorn? 
wie ist Er ein zorniger, eiferiger Gott, weil er selber 
die unveränderliche Liebe ist? Wie mag Liebe und 
Zorn Ein Ding seyn?« (Quaestiones theosophicae, 
Frage 3). Die Finsternis ist hier die wütende, rach-
süchtige Seite Gottes im Alten Testament, die einer 

Der Teufel wird deshalb zum Scheitern und Fall ver-
urteilt, und sein Name »Teu-fel« verweist gemäß der 
Natursprache darauf: »Teu« ist das Geräusch eines 
Objekts, wenn es auf den Boden fällt, und »fell« steht 
für »fallen«. Folglich verkörpert der gefallene Engel 
die Sünden von Hoffart und Hochmut (Abb. 9).

Die finstere Welt des Teufels ist der Ursprung 
aller Gewalt, insbesondere des Krieges (Abb. 10), wel-
che die Schöpfung plagt, denn »[d]ie Weisheit Gottes 
begehret keinen Krieg« (Mysterium magnum 33,23). 
Die Kraft des Teufels kann somit immer noch Macht 
über die Menschheit ausüben, und aus diesem Grund 
beschreibt Böhme den Menschen oft als hin- und her-
gerissen zwischen dem Reich der Finsternis (Teufel) 
und dem des Lichts (Gott). Auf der einen Seite muss 
die Finsternis bekämpft werden; auf der anderen Seite 
spielt die Finsternis zugleich eine wichtige, ja notwen-
dige Rolle, nicht nur als gegensätzliche Kraft in der 
Natur, sondern auch für die göttliche Offenbarung.

Dies führt unwillkürlich zu der Frage, ob Gott 
nicht den Plan des Teufels hätte verhindern und so 
auch den Menschen ihren Kampf gegen die Finster-
nis in der Welt ersparen können. Böhme besteht da-
rauf, dass »[d]er Fall Lucifers nicht aus Gottes Für-
satz oder Verordnung geschehen« ist (Mysterium 
magnum 9,3). Der Teufel ähnelt vielmehr einer Dis-
tel, denn – so Böhme – wie die Sonne Disteln nur 
dorniger macht, so hätte Gottes Liebe den Teufel nicht 
aufgehalten (Von der Gnadenwahl 4,37) → Freiheit. 
Mit dieser Erklärung hält Böhme an der Doppeldeu-
tigkeit von Finsternis fest: Sie ist eine unverzichtbare 
Kraft des Lebens und zugleich das Element des Teu-
fels und damit ein ewiger Gegensatz zu Gott. Das 
Leben der Menschen steht inmitten dieser doppel-
deutigen Finsternis in der Welt.

� 
Aus dem Englischen von  
Iris Yvonne Wagner

10

Flugblatt
Bellum Symbolicum.  

Das ist: Die erschröckliche 
Wirckungen des Kriegs, 

Augsburg, ca. 1630, 
Einblattdruck,  

Nürnberg, Germanisches 
Nationalmuseum,  

Graphische Sammlung,  
Inv.-Nr. HB 2055

9

Daniel Hopfer, Tod und 
Teufel überraschen zwei 
Frauen, 2. Hälfte 17. Jh., 

Radierung, 156 × 229 mm, 
Kupferstich-Kabinett, 

Staatliche Kunst
sammlungen Dresden,  

Inv.-Nr. A 5229



101

P e t e r  P l a ß m e y e r

DIE  SONNE  
IM ZENTRUM?
DER VERÄNDERTE  B L ICK  AUF  

D IE  WELT  UM 1600

Als Jacob Böhme 1612 in Görlitz seine Erstlings-
schrift »Aurora« verfasste, war die Welt, wie man sie 
sich seit Menschengedenken vorstellte, ins Wanken 
geraten. Neue Entdeckungen über die Erde und de-
ren Platz im Universum stellten das von traditionel-
len Bibelinterpretationen bestimmte Weltverständ-
nis in Frage. Jacob Böhme bemühte sich in seinen 
Schriften um eine Neubestimmung kosmischer Vor-
gänge und versuchte, den biblischen Schöpfungs
gedanken mit dem neuen heliozentrischen Weltbild 
in Einklang zu bringen. Die zentrale Position der 
Sonne stellte eine wichtige Voraussetzung für seine 
Vorstellung von der göttlichen Schöpfung dar.2 
Böhme verglich Gott mit der Sonne und bezeichne-
te nicht nur aufgrund der Wortähnlichkeit auch den 
»Sohn« Gottes als »Sonne«: Als das zweite Prinzip in 
der Gottheit verkörpert Christus, der »Sohn«, das 
»Licht«, die Grundlage jeden Lebens. 

DIE SONNE IST DAS HERTZE ALLER KREFFTE 

IN DIESER WELD / VND IST AUSS ALLEN 

KREFFTEN DER STERNEN ZU SAMMEN  

FIGURIERED / VND ERLEUCHTET HINWIDER-

UMB ALLE STERNEN VND ALLE KREFFTE IN 

DIESER WELD / […] GLEICH WIE DER VATER 

SEINEN SOHN / DAS IST SEIN HERTZE 

ODER LICHT AUS ALLEN SEINEN KREFFTEN 

GEBÜRED / VND DAS SELBE LICHT / 

WELCHS DER SOHN IST / GEBÜRED DAS 

LEBEN IN ALLEN KREFFTEN DES VATERS / 

DAS IN DEM SELBEN LICHT IN DES VATERS 

KREFFTEN / AUFF GEHED / ALLERLEY  

GEWECHS ZIRHEIT VND FREUDEN.

JACOB BÖHME, AURORA1

1 
Stefano della Bella, 

Titelkupfer mit Aristoteles, 
Ptolemäus und Kopernikus 
zu: Galileo Galilei, Dialogo, 

Florenz 1632, Sächsische 
Landesbibliothek – Staats- 
und Universitätsbibliothek 

Dresden, Astron.244.s

Die Sonne im Zentrum?



102 103

B ö h m e s  Ko n t e x t D i e  S o n n e  i m  Z e n t r u m ?

Böhme war nicht der Einzige, der versuchte, 
neue und alte Wissensordnungen in Übereinstim-
mung miteinander zu bringen. Seit dem ausgehen-
den 16. Jahrhundert fanden die von Nikolaus Koper-
nikus (1473–1543) eingeleiteten Veränderungen in 
der Vorstellung vom Aussehen und Funktionieren 
unseres Planetensystems eine immer breitere Wahr-
nehmung (Abb. 2). Im Zentrum seiner Überlegun-
gen stand die Position der Sonne. Seit der Antike 
haben die Theorien des Claudius Ptolemäus, das 
sogenannte ptolemäische System, den wissenschaft-
lichen Diskurs über die Bewegungen der Planeten 
bestimmt. Nach seiner Theorie kreist die Sonne ge-
meinsam mit dem Mond und den Planeten Merkur, 
Venus, Mars, Jupiter und Saturn um die Erde, die das 
ruhende Zentrum der »Welt« bildete. Dabei war je-
dem dieser klassischen Planeten eine eigene Sphäre 
zugeordnet, in der er seine Bahnen um die Erde 
drehte. Den äußeren Abschluss der Welt bildete die 
Sphäre der Fixsterne, die man sich als gläserne Kugel 
vorstellte, auf der die Sterne fixiert waren. Um sich 
besser orientieren zu können, fasste man einzelne 
Sterne zu Sternbildern zusammen. Bei der Beobach-
tung der Bewegung der Himmelskörper von der Erde 
aus wurden aber immer wieder Ungereimtheiten 
festgestellt. Zum Beispiel bewegten sich Venus und 
Merkur in regelmäßigen Abständen zwischen Erde 
und Sonne, die anderen Planeten hingegen nicht.

Kopernikus hatte bereits 1509 eine kurze Skizze 
seiner Theorie eines heliozentrischen Weltbildes un-
ter dem Titel »Commentariolus« verfasst, mit der er 
die Widersprüche des ptolemäischen Systems berei-
nigen wollte. Er zögerte jedoch lange, das 1520 im 
Wesentlichen abgeschlossene Manuskript drucken 
zu lassen. 1538 beauftragten die Nürnberger Verleger 
Johannes Schöner und Johannes Petreius den Wit-
tenberger Professor Georg Joachim Rheticus, Koper-
nikus an seiner Wirkungsstätte in Frauenburg aufzu-

suchen und ihn zur Veröffentlichung seiner Theorie 
zu überreden. Fast zwei Jahre verbrachte er mit 
Kopernikus an der Ostsee, bevor 1543 in Nürnberg 
unter dem Titel »De revolutionibus orbium coelesti-
um« (Über die Umläufe der himmlischen Kreise) 
jenes Werk erschien, das die Kultur- und Wissen-
schaftsgeschichte erschütterte wie kein anderes.3 Ko-
pernikus beschreibt darin, dass sich die Erde um ihre 
eigene Achse dreht und ebenso wie die anderen Pla-
neten die Sonne umkreist. Nach Kopernikus bildet 
die Erde nicht mehr den Mittelpunkt der Welt. Um 
die Sonne bewegen sich vielmehr – von innen nach 
außen gesehen – Merkur, Venus, Erde mit Mond, 
Mars, Jupiter und Saturn. Die abschließende Sphäre 
der Fixsterne umhüllt weiterhin die Welt. Mit einem 
Mal gerieten göttliche Schöpfung und Ordnung ins 
Wanken, wurden Thema von Diskussionen und pro-
vozierten Fragen, die die Menschen zutiefst verunsi-
cherten. Denn nach dem Buch Genesis wurden am 
vierten Tag die Himmelskörper (Sonne, Mond und 
Sterne) am Gewölbe des Himmels angebracht. An-
dere Bibelpassagen bestätigen, dass Sonne und Mond 
im Himmel fest stehen und die Erde sich nicht be-
wegt.4 Diese simple Vorstellung wurde von den 
Astronomen zu einem immer komplexeren Gefüge 
erweitert. Wie Jacob Böhme suchten die Astrono-
men dabei selbst nach Wegen, das alte und neue 
Wissen über das Universum in ein kohärentes Sys-
tem zu bringen. Kopernikus stellte die Sonne in einen 
geradezu religiösen Kontext, indem er sie als das 
Zentrum alles Guten bezeichnete.5 Selbst Johannes 
Kepler, bekannt für seine Gesetze der Planetenbewe-
gung, stellte ähnliche theologische Vergleiche an wie 
Jacob Böhme. Laut Kepler ist die Welt eine Kugel, die 
das Bild des Schöpfergottes darstellt. Die Heilige 
Dreifaltigkeit werde von den verschiedenen Teilen 
der Kugel repräsentiert: Das Zentrum ist der »Vater«; 
die Oberfläche der »Sohn« und der Raum dazwi-

schen der Heilige Geist.6 Kepler glaubte, dass Gott 
die Welt nach einem Plan geschaffen habe, der den 
Menschen durch ihre Vernunft zugänglich wäre. As-
tronomie behandelte er wie eine universelle mathe-
matische Physik und sah seine astronomischen Stu-
dien als religiöse Berufung.

Als Folge der neuen astronomischen Erkennt-
nisse von Kopernikus und Kepler wurden zahlreiche 
Versuche unternommen, die Position des Menschen 
und der Erde im veränderten kosmischen Gefüge zu 
konstruieren. Einen Kompromiss zwischen dem 
antiken geozentrischen und dem heliozentrischen 
Weltbild von Kopernikus brachte der dänische Astro
nom Tycho Brahe (1546–1601) in die Diskussion.7 
Das tychonische Weltmodell ist ein geozentrisches 
System, bei dem sich die anderen Planeten um die 

Sonne drehen. Mond und Sonne kreisen dabei um 
die Erde, während Merkur, Venus, Mars, Jupiter und 
Saturn wie bei Kopernikus ihre Bahnen um die 
Sonne ziehen. Der Sternenhimmel bewegt sich in 
24 Stunden um die Erde. Brahe vermeidet damit den 
für die damalige Zeit kühnen Schritt, der Erde eine 
Bewegung zuzuweisen. 

Zeugnisse des neuen Weltbildes, die das kos-
mische Gefüge in Modellen wie auch in Drucken 
darstellen, verbreiteten die neuen Theorien und fan-
den Eingang etwa in Sammlungen in Dresden, Baut-
zen und Görlitz. An erster Stelle ist hier die ab etwa 
1560 entstehende Kunstkammer der sächsischen 
Kurfürsten im Dresdner Residenzschloss zu nennen. 
Aber auch an den erst im 18. Jahrhundert gegründe-
ten Sammlungen wie der Bautzner Sammlung des 

2 
Seite mit der Darstellung 

des heliozentrischen 
Weltbildes aus:  

Nikolaus Kopernikus,  
De revolutionibus orbium 
coelestium, Manuskript, 
1520, Krakau, Biblioteka 

Jagiellońska,  
Ms. Rkp. BJ 10000



104 105

B ö h m e s  Ko n t e x t D i e  S o n n e  i m  Z e n t r u m ?

Gelehrten Hans von Gersdorff (1630–1692) und der 
Sammlung der Oberlausitzischen Gesellschaft der 
Wissenschaften in Görlitz lassen sich die wissen-
schaftlichen Entwicklungen des 17. Jahrhunderts ex-
emplarisch ablesen. In der Dresdner Kunstkammer 
waren mit der Planetenuhr von Eberhard Baldewein,8 

einem arabischen Himmelsglobus vom Ende des 
13. Jahrhunderts9 und einem Erdglobus von Johannes 
Prätorius10 bereits in der zweiten Hälfte des 16. Jahr-
hunderts eine Reihe von kostbaren Instrumenten 
vorhanden. Sie bezeugen, dass astronomisches Wis-
sen als eine Herrschertugend verstanden wurde.

Die Versuche der Zeitgenossen, die Bedeutung 
der neuen wissenschaftlichen Entdeckungen zu ver-
stehen, führten zuweilen zu kreativen neuen Objek-
ten, die auf originelle Weise Astronomie, Kunst und 
Religion miteinander verbanden. Im Stadtmuseum 
Bautzen befindet sich ein rätselhafter runder Turm, 
auf einem quadratischen Sockel ruhend und von 
einer Krone abgeschlossen (Abb. 3).11 Die Bema-
lung des Turmes besteht aus goldenen Ranken auf 
dunklem Grund, die ein querliegendes Oval um-
schließen. Das Oval umfängt den gesamten Zylinder, 
und an der Stelle, an der sich die beiden Enden des 
Ovals berühren, führt eine Tür in das Innere des 
Turmes. Auf dem breiten Rand des Ovals sind stili-
sierte Sterne zu sehen. Zwölf schwarze Dreiecke, die 
Finsternis darstellen, und dreizehn goldene Drei-
ecke, die Licht darstellen, greifen von oben und von 
unten ineinander. Auf jedem zweiten Dreieck befin-
den sich Planetensymbole: Auf den schwarzen sind 
dies von links nach rechts Saturn, Jupiter, Mars, 
Venus, Merkur und der Mond; auf den goldenen 
Strahlen wiederholt sich die Reihenfolge. Die Sonne 
befindet sich im Zentrum. Die zwölf schwarzen und 
die zwölf goldenen Dreiecke entsprechen den Stun-
den des Tages und der Nacht.12 Bezeichnenderweise 
aber fehlt die Erde. Das seit Menschengedenken 

ruhende Zentrum inmitten aller Planetenbewegun-
gen hat plötzlich seinen Platz verloren.

Das heliozentrische Weltbild findet hier eine 
visuelle Adaption, während das geozentrische Welt-
bild um sein Überleben kämpft. Doch dieses außer-
gewöhnliche Objekt bezieht die Erde indirekt mit 
ein, da menschliche Figuren Teil seiner Repräsenta-
tion sind. Oberhalb des Sockels befindet sich eine 
Tür. Sie führt in das Innere des Turmes, in den ein 
kleinerer und flacher Zylinder eingehängt ist. Dessen 
Außenseite schmücken 28 Figuren, von denen jeweils 
eine in der Tür erscheint (Abb. 4). Nach welchen Kri-
terien die Figuren in der Tür sichtbar werden, ist 
unklar. Es sind jedoch offensichtlich die Erdenbe-
wohner, die hier den einzigen Hinweis auf unseren 
Planeten liefern, wobei ihre Anzahl auf den 28-jäh-
rigen Sonnenzyklus verweisen könnte. Von den 28 
dargestellten Personen lassen sich nicht alle zweifels-
frei identifizieren. Benennbar sind Aristoteles, Pto-
lemäus und Kopernikus, die sich in ähnlicher Dar-
stellung auch auf dem Titelblatt von Galileo Galileis 

»Dialogus de systemate mundi« (Dialog der Welt
systeme) wiederfinden, das 1632 erstmals erschien 
(Abb. 1). In diesem Buch werden das alte ptolemäi-
sche und das neue kopernikanische Weltbild gegen-
einander ausgespielt und die aristotelische Bewe-
gungslehre angezweifelt. Galilei beschreibt seine 
Beobachtungen der Planeten mit einem Fernrohr 
und stellt selbstverständlich die Frage nach dem 
wahren Weltbild. Obwohl ihm stichhaltige Beweise 
fehlen, nimmt er Partei für das heliozentrische Welt-
bild des Kopernikus. Die Fernrohrbeobachtungen 
erschütterten zwar die aristotelische Physik, konnten 
das heliozentrische Weltbild jedoch nicht beweisen. 
Hierzu lieferte erst Johannes Kepler 1609 die ent-
scheidenden Erkenntnisse, indem er vor allem die 
elliptischen Umlaufbahnen der Planeten nachwies, 
die Galilei noch nicht berücksichtigen konnte. 

Die katholische Kirche sah sich durch diese 
astronomischen Entdeckungen bedroht und stellte 
Galilei wiederholt vor Gericht. Am Ende seines In-
quisitionsprozesses musste dieser dem heliozentri-
schen System abschwören, und noch 1835 stand seine 
Schrift auf dem Index der verbotenen Bücher.13 Die 
Auseinandersetzung mit den neuen Beobachtungen 
konnte dadurch allerdings nicht aufgehalten werden. 
Insbesondere in den protestantischen Gegenden 
wandte man sich verstärkt der Erforschung des 
Kosmos zu. Obwohl Martin Luther die Theorie von 
Kopernikus ablehnte und Philipp Melanchthon sie 
relativierte – er dachte, es handle sich nur um die 
Überarbeitung einer Theorie des antiken griechi-
schen Astronomen Aristachos von Samos –, darf 
hier die Rolle der Professoren in Wittenberg, der 
Hochburg der Lutheraner, nicht unterschätzt wer-
den. Wie schon erwähnt, hatte Georg Joachim Rheti-
cus, Professor der Mathematik und Astronomie in 
Wittenberg, einen entscheidenden Anteil an der 
Verbreitung der Ideen des Kopernikus.  

3 
Philosophischer Turm,  

Deutschland, nach 1682,  
Holz, marmoriertes Papier, Eisenblech  

verzinnt und bemalt, Höhe 130 cm,  
Museum Bautzen, Inv.-Nr. L 57  

(Gersdorff-Weichaische Sammlung)

4 
Detail: Figuren auf dem 

inneren Zylinder des 
Philosophischen Turms



167

Ir i s  Yv o n n e  Wa g n e r

DIE  HARMONIE  
DER  GEGENSÄTZE 

DIE  KUNST  VON I TTEN,  

KANDINSKY  UND ARP  IM SP IEGEL  

DER  SCHR IFTEN BÖHMES

Das Ende des 19. und der Beginn des 20. Jahrhun-
derts sind von großen politischen und wirtschaftli-
chen Veränderungen gekennzeichnet. Von 1914 bis 
1918 erschüttert der Erste Weltkrieg Europa, den 
Nahen Osten, Afrika und Ostasien. Er endet mit dem 
Sturz der Monarchie im Deutschen Reich und der 
Gründung einer parlamentarischen Demokratie – 
der Weimarer Republik. Mit dem Ziel einer Erneue-
rung der Gesellschaft formierten sich nach Kriegs-
ende unterschiedliche Gruppen, beispielsweise in 
Wien 1918 ein »Bund der geistig Tätigen«, bestehend 
aus Literaten und Künstlern. Als eine Gegenbewegung 
zu Krieg, Gewalt und der Übermacht des Materiellen, 
die aus den Materialschlachten des Ersten Weltkriegs 
resultierte, forderten sie eine ästhetisch-ethische 

Neuorientierung. Der Künstler ist als »Weiser, Seher, 
Gestalter« aufgerufen, in dieser Zeit seine Vision für 
eine neue Ordnung zu entwerfen.1 Der Begriff des 
»Geistes« wird zu einer rettenden Instanz dieser 
Neuorientierung, um »die aus den Fugen geratene 
Welt wieder ein[zu]richten«.2 Dies war einer von 
vielen Versuchen in dieser Epoche, die politische 
und soziale Realität durch Kunst zu verbessern.

Die Grundlagen dieser neuen Kunst hat Was-
sily Kandinsky bereits 1912 in seinem Werk »Über 
das Geistige in der Kunst« formuliert.3 Der Titel ver-
rät, dass der »Geist« ein zentraler Begriff für das 
Kunstverständnis wird. Diese Annahme teilt auch 
der in Dresden geborene Autor und Dramaturg 
Lothar Schreyer in seinem Aufsatz über die »Sturm-

1

Johannes Itten,  
Farbenkugel in sieben 
Lichtstufen und zwölf 

Tönen (Ausschnitt), 1921, 
Hochdruck, 460 × 322 mm, 

Kupferstich-Kabinett,  
Staatliche Kunst

sammlungen Dresden,  
Inv.-Nr. A 2009-93

Die Harmonie der Gegensätze



168 169

B ö h m e s  Wi r k u n g D i e  Ha r m o n i e  d e r  G e g e n s ä t z e

Kunst«: »Wenn die Künstler des Sturms von ›ab
strakter Kunst‹ sprechen […], so meinen sie stets 
und ausschließlich die Bindung der Kunst an den 
geistigen Inhalt und die Verkündigung der geistigen 
Wirklichkeit als den Sinn des künstlerischen Schaf-
fens.«4 Die Künstler sehen sich in der Rolle von Ver-
mittlern der Schau geistiger Welten, die sie in ein 
Farbformsinnbild umwandeln. Schreyer spricht von 
einer religiösen Bewegung, die von Mystik und Magie 
bestimmt sei. Er beschreibt den Sturm und später 
das Bauhaus als künstlerische Gesinnungsgemein-
schaft, in der die Künstler auch durch persönliche 
Freundschaft eng miteinander verbunden gewesen 
seien. 

Schreyer befasste sich schon vor seiner Tätig-
keit als Meister und Leiter der Bühnenklasse am 
Bauhaus (1921–1923) intensiv mit den Werken des 
mystischen Philosophen Jacob Böhme, und es scheint, 
diese Beschäftigung war entscheidend für die Ent-
wicklung seiner Ideen über die Rolle von Kunst in 
der Erneuerung der Gesellschaft. In einer Notiz ver-
merkt er, dass er Böhmes Schriften durch seinen 
Freund, den Maler Karl Thylmann, kennengelernt 
habe.5 Auch die Rosenkreuzerschriften und Texte 
östlicher Mystik sowie die Werke von Paracelsus und 
Meister Eckhart sind Bestandteile seiner Lektüre. 
1924 gibt er eine kommentierte Ausgabe von Böhmes 
»Vom dreifachen Leben des Menschen« heraus, die  
in theologischen Zeitschriften rezensiert wird, im 
Jahr darauf erscheint sein Buch »Die Lehre des Jakob 
Böhme«.6 In letztgenanntem Werk beschäftigt ihn 
besonders das von Böhme behandelte Thema der 
gegensätzlichen Kräfte in der Natur. Er schreibt, das 
Vollkommene sei in der Erscheinung verkündet 
durch den harmonischen Ausgleich der Kräfte.7 Und 
er notiert: »Die Harmonie kann sich nicht offenbaren 
ohne das Bewußtsein der Gegensätzlichkeit.«8

Die Zeit vor und nach dem Ersten Weltkrieg ist 
geprägt von unterschiedlichen geistigen Strömun-
gen, die auf den Expressionismus und das Bauhaus 
nachhaltig gewirkt haben. Der Kunsthistoriker Sixten 
Ringbom spricht von einer »Woge des Irrationalis-
mus« um 1900, der sich in der Wissenschaft und 
Pseudowissenschaft beispielsweise mit Untersuchun-
gen von Phänomenen des Spiritismus abgezeichnet 
habe.9 Im Jahr 1875 gründet Helena Blavatsky mit 
Henry Steel Olcott in New York die Theosophische 
Gesellschaft (TG). Diese baut auf eine ältere europä-
ische Tradition der Theosophie, verbindet aber ver-
schiedene östliche und westliche Weisheitslehren 
miteinander, unter anderem die Schriften der Rosen-
kreuzer, der Alchemisten und Theosophen sowie die 
altindisch-vedischen Religionen und den tibetischen 
Buddhismus. Interne Streitigkeiten führen schließ-
lich zur Spaltung der Organisation, und Annie Be-
sant wird Leiterin der Theosophischen Gesellschaft 
in Indien. 

Bald darauf gründet in Deutschland Rudolf 
Steiner, zuvor Mitglied der TG, die Allgemeine An-
throposophische Gesellschaft, die sich den Heraus-
forderungen der Gegenwart und Zukunft stellt in 
dem Bewusstsein, dass diese Aufgaben nur durch 
eine spirituelle Vertiefung des Lebens gelöst werden 
können. In seinen zahlreichen Vorträgen über An-
throposophie als Wissen von der geistigen Welt re-
feriert Steiner 1913 in Berlin auch über Jacob Böhme.
Der Vortrag beginnt mit den Worten: »In dem Zeit-
punkte der modernen Geistesentwickelung, in dem 
wir die Morgenröte der neuen Weltanschauung her-
einbrechen sehen, in jenem Zeitpunkte, da wir die 
großen Taten des Kepler, des Galilei zu verzeichnen 
haben, […] begegnet uns der einsame Denker […] 
Jakob Böhme, der gerungen hat mit den höchsten 
Problemen des Daseins in einer Weise, welche unser 
Denken und Empfinden bis zum heutigen Tage in 

tiefster Weise beschäftigen kann, und wohl auch 
noch lange das Denken und Empfinden der Men-
schen beschäftigen wird.«10 Für Steiner ist Böhme 
ein imaginativ Erkennender, dem die göttliche Wesen
heit in der Natur und im Menschen bewusst war. 

In Leipzig, Dresden, Chemnitz und anderen 
deutschen Städten entstehen seit 1907 zudem Gesell-
schaften, welche die Mazdaznanlehre von Otoman 
Zar-Adusht Ha’nish verbreiten, in der Elemente aus 
altpersischen und ägyptischen Religionsmythen, 
jüdischer und christlicher Mystik und Anklänge aus 
dem Zen-Buddhismus zu einer umfassenden Körper-, 
Atem-, Ernährungs- und Hygienelehre verschmelzen. 
Die Mazdaznanlehre zielt auf eine vollkommene, 
harmonische und umfassende Entwicklung eines 
jeden Individuums und seiner Regeneration (oder 
Wiedergeburt). Die Lehre will das Individuum zur 
wirklichen Freiheit führen – physisch, geistig und 
spirituell. So vermischen sich »exotische« Systeme 
fremder Religionen mit der europäischen Theoso-
phie insbesondere in jenen Bereichen, in denen es 
Entsprechungen gibt. In der Mazdaznanlehre ist es 
beispielsweise die Idee, dass zwei gegensätzliche Ur-
kräfte in allen Dingen vorhanden sind, die ständig 
miteinander ringen. Auch die Ansicht, dass der Kos-
mos in jedem Menschen steckt und jeder einen Kos-
mos darstellt (Mikrokosmos – Makrokosmos), ist in 
diesen Lehren anzutreffen sowie bei Steiner die Vor-
stellung, dass der Mensch aus Geist, Seele und Kör-
per besteht.11 All diese Aspekte finden sich auch in 
Böhmes Denken. 

Diesen Strömungen ist gemeinsam, dass sie die 
Überwindung des Materiellen durch das Geistige an-
streben und Parallelen zur Bewegung des Sturm und 
Drang in der Romantik aufweisen.12 Sowohl »Natur« 
als auch »Geist« waren wichtige Begriffe in der Ab-
grenzung zum Rationalismus und Materialismus der 
Zeit. Bereits um 1800 wollte man mittels der Kunst 

den Menschen »zurück zur Natur« (Rousseau) füh-
ren und so in einen – so meinte man – Urzustand der 
Harmonie mit dem Kosmos zurückversetzen. Die 
Einheit von Leib, Geist und Seele sowie das Streben 
nach dem Naturzustand werden zu einer wichtigen 
Losung der lebensreformatorischen Bewegung um 
1900. In der Forschung ist der Einfluss von Esoterik, 
Mystik und Spiritualismus auf die abstrakte Malerei 
vielfach analysiert worden.13 Dies dient im Folgenden 
als Grundlage zur Untersuchung der Reflexion von 
Jacob Böhmes Ideen im künstlerischen Schaffen von 
Johannes Itten, Wassily Kandinsky und Hans Arp.

I T TEN UND DAS  WE IMARER  BAUHAUS 

Als Walter Gropius im Jahr 1919 zum Direktor der 
Großherzoglich-Sächsischen Hochschule für Bilden-
de Künste berufen wird, beginnt er umgehend mit 
der Umstrukturierung der Schule und benennt sie 
um in »Staatliches Bauhaus in Weimar«. Er entwirft 
einen neuen Lehrplan und sucht nach Lehrpersön-
lichkeiten, die seiner Vision einer Gemeinschaft mit 
gleichem Ziel – der Erschaffung eines »Baus der Zu-
kunft« – entsprechen. Sein Ziel ist eine neue Bau-
kunst, deren Vorbild in der Gotik wurzelt. Bei die-
sem Vorbild dienen zum einen die gotische Kathe
drale als Manifestation des Gesamtkunstwerks und 
die Bauhütte als Organisationsmodell, zum anderen 
bildet die Formensprache der Gotik einen Gegenent-
wurf zu der Klassik und dem Klassizismus und ist 
ein Bezugspunkt für den Expressionismus.14 Die 
Gotik galt bereits in theoretischen Auseinanderset-
zungen um 1800 als »aus der Natur entlehnt […]«, 
deren Stil man mit »einer kraftvollen und sinnrei-
chen Sprache« vergleichen könne.15 Zudem stand die 
gotische Architektur des Mittelalters mit ihrer Äs-
thetik der Leichtigkeit, dem Himmelanstrebenden 



170 171

B ö h m e s  Wi r k u n g D i e  Ha r m o n i e  d e r  G e g e n s ä t z e

und der Naturmimesis dem statischen, rationalen 
System der griechischen und römischen Klassik ge-
genüber. Sowohl die Idee des Gesamtkunstwerks als 
auch die Hinwendung zur Formensprache der Gotik 
weist Parallelen zu theosophischen Versuchen auf, 
eine allumfassende Theorie der Schöpfung zu finden.

So verwundert es nicht, dass diese Kunst- und 
Geisteshaltung fast alle Bauhaus-Meister teilen, die 
der Schriftsteller und Galerist Herwarth Walden in 
seiner 1912 eröffneten Berliner Sturm-Galerie ver-
eint.16 Herwarth Walden (gebürtig Georg Lewin) 
gründet bereits 1903 einen »Verein für Kunst«, dem 
seine erste Ehefrau Else Lasker-Schüler, Heinrich 
und Thomas Mann, Frank Wedekin sowie Rainer 
Maria Rilke und weitere Schriftsteller angehören. 
1910 beginnt Walden die Herausgabe einer Wochen-
zeitschrift für Kunst und Kultur mit dem program-
matischen Titel »Der Sturm«. Seine Sturm-Ausstel-
lungen, Veranstaltungen und die Zeitschrift brechen 
mit den überkommenen Konventionen des Kultur-
betriebs sowie patriarchalen und konservativen 
Strukturen des wilhelminischen Deutschlands. Ab 
1916 arbeitet Lothar Schreyer als Redakteur dieser 
Zeitschrift, die Kunst verschiedener Stilrichtungen 
der Avantgarde propagiert. Gemäß Walden ist 
Kunstanschauung zugleich Weltanschauung, sodass 
zwischen anthroposophischer oder mazdaistischer 
Philosophie und expressionistischer Kunst kein Un-
terschied mehr zu machen sei.17 Der Begriff »Sturm« 
wird zu einem Synonym für die expressionistische 
Kunst.18 Sturm-Künstler, die an das Staatliche Bau-
haus Weimar berufen werden, sind Lyonel Feininger, 
Paul Klee, Johannes Itten, Georg Muche, Oskar 
Schlemmer, Lothar Schreyer, Wassily Kandinsky und 
Laszlo Moholy-Nagy. 

Schon bevor Johannes Itten am 2. Oktober 1919 
in Weimar eintrifft, um seinem Ruf an das Staatliche 
Bauhaus zu folgen, zeugen seine Tagebücher aus 

Stuttgart und Wien von einem Interesse an theoso-
phischen, philosophischen und esoterischen Lehren. 
Das Stuttgarter Tagebuch II enthält zahlreiche Über-
legungen zur Farbenlehre, angeregt durch seinen 
Lehrer Adolf Hölzel.19 Dessen Unterricht zur Farbe 
beruht auf der Lehre von den sieben Farbkontrasten, 
die Itten später in leicht modifizierter Form über-
nimmt.20 Eine weitere Grundlage für den Unterricht 
ist Hölzels System von Farbkreisen. Der zwölfteilige 
Farbkreis dient dazu, harmonische Farbzusammen-
stellungen, insbesondere »Dreiklänge« oder nach 
Bezolds Terminologie »Triaden« zu finden.21Ange-
regt durch Hölzel studiert Itten verschiedene Farb
theorien auf der Suche nach einer übergeordneten 
Systematik des gesamten Farbkosmos, die Bezüge 
zur Musiktheorie aufweist. In seinem Tagebuch fin-
den sich auch Notizen zu Goethes Farbenlehre.22 Als 
Höhepunkt dieser Suche nach gestalterischen Geset-
zen entwirft Itten 1921 den Farbstern, den er als »Far-
benkugel in 7 Lichtstufen und 12 Tönen« dem Heft 
»Utopia« mit Analysen Alter Meister beilegt.23 
(Abb. 1) Vermutlich kurz nach seiner Ankunft in 
Wien 1916 lernt Itten die Ehefrau von Walter Gropi-
us, Alma Mahler, kennen. Beide hegen gemeinsame 
esoterische, insbesondere theosophische Interessen. 
Alma Mahler steht zu jener Zeit in brieflichem Kon-
takt mit Annie Besant, mit deren Buch »Uralte Weis-
heit« sich auch Itten beschäftigt.24 Obgleich Itten die 
Schriften Rudolf Steiners liest, steht er dessen An
throposophie im Gegensatz zu anderen avantgardis-
tischen Künstlern wie Kandinsky ablehnend gegen-
über. Der Kunsthistoriker Christoph Wagner sieht 
den Grund dafür in Ittens Interesse an der Mazdaz-
nanlehre und deren esoterischen Denkfiguren.25

Im Frühjahr 1919 folgt Itten einer Einladung 
Alma Mahlers, ein Wochenende auf dem Semmering 
zu verbringen. Hier treffen sich Gropius und Itten 
ein erstes Mal, und Mahler empfiehlt Itten für das 

2

Johannes Itten,  
Turm des Feuers /des Lichts, 

1920 vor dem Tempel
herrenhaus in Weimar.  
Plastik aus Holz, Metall  

und farbigem Glas,  
Fotografie, Nachlass 

Johannes Itten

neugegründete Bauhaus.26 Mit Itten hält auch die 
Mazdaznanlehre mit ihren Übungen zu Rhythmik, 
Atmung und Ernährung Einzug am Bauhaus. Wel-
chen enormen Einfluss die Mazdaznanlehre auf den 
Unterricht Ittens hatte, ist ausführlich analysiert 
worden.27 Sie ist ein Schlüssel zum Verständnis sei-
ner Werke und seines Wirkens in Weimar. Als erstes 
Kunstwerk entsteht dort der heute verlorene »Turm 
des Lichts«, der als symbolische Architektur-Farb-
Licht-Klang-Plastik seine Auseinandersetzung mit 
Farbe, Musik und Theosophie bezeugt (Abb. 2). Die 
durch kegelförmige farbige Glasfächer erreichte 
zwölfteilige Gliederung des sich nach oben spiralför-
mig verjüngenden Turms in den drei Hauptfarben 
Rot, Gelb und Blau entspricht den zwölf Stufen einer 
aufsteigenden Evolution von den Mineralien über 
die Pflanzen, Tiere und Menschen bis zum Logos. 
Ursprünglich sollten kleine Glöckchen den oberen 
Abschluss der Architekturplastik bilden. In einem 
Tagebucheintrag von 1916 notiert Itten »Das Bilden 
des Begriffs ist das Wesentliche. Begriff = Wort = 
plastische Form = Ton. Jeder Begriff ist eine Stufe des 
Weges zu Null = Unendlich = Licht = Gott.«28 Mit den 
verwendeten Materialien Glas und Plastik tritt bei 
Itten die bildhauerische Arbeit zugunsten der Idee 
einer immateriellen Gedankenarchitektur zurück. 
Ihm geht es um die Darstellung der Gedankenkon-
zentration und der Lösung vom Materiellen. Die 
Parallele zu Böhme liegt in der Entmaterialisierung 
der Materie und der Natur, die wesentlich für Böh-
mes Denken sind, und in der qualitativen Vergeisti-
gung der Dinge.29 Der Sündenfall bedeutet für Böh-
me den Fall in die Materie. Er erwartet die »Wieder-
bringung« in einer ursprünglichen, himmlischen 
Welt, wo alle Gegensätze harmonisiert werden. Der 
Gedanke einer Befreiung von der Materie liegt nicht 
nur dem »Turm des Lichts« zugrunde, sondern den 
Werken zahlreicher Künstler jener Zeit. 



Jacob Böhme (1575–1624) 
zählt zu den wichtigsten deutschen Denkern und hat die Literatur, Philoso-
phie, Religion und Kunst über die Landesgrenzen hinweg bis heute geprägt. 
100 Jahre nach dem Beginn der Reformation – am Vorabend des Dreißig-
jährigen Krieges – war es das Anliegen Böhmes, dem Bedürfnis nach einer 
tiefgreifenden spirituellen und philosophischen Erneuerung Gehör zu 
verschaffen. Als Autodidakt bewegte sich Böhme auf ganz unterschiedlichen 
Wissensgebieten, stiftete Querverbindungen zwischen den Disziplinen 
und warf Fragen auf, die heute eine bemerkenswerte Aktualität besitzen.  

9 783954 983285


