
reclam bibliothek



Lucius Annaeus Seneca
Briefe an Lucilius
Aus dem Lateinischen übersetzt
von Heinz Gunermann, Franz Loretto
und Rainer Rauthe

Herausgegeben, kommentiert und mit einem
Nachwort versehen von Marion Giebel

Reclam



  ﻿



1. Brief  5

1. Buch

1. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1)  Handle so, mein Lucilius: Befreie Dich für Dich selbst1 und 
sammle und bewahre die Zeit, die Dir bisher entweder geraubt 
oder heimlich entwendet wurde oder entschlüpfte. Überzeuge 
Dich, dass es so ist, wie ich schreibe: manche Augenblicke werden 
uns entrissen, manche entzogen, manche verrinnen. Der beschä­
mendste Verlust jedoch ist der, der durch Nachlässigkeit verursacht 
wird. Und wenn Du aufmerken willst: ein großer Teil des Lebens 
entgleitet den Menschen, wenn sie Schlechtes tun, der größte, 
wenn sie nichts tun, das ganze Leben, wenn sie Nebensächliches 
tun. (2) Wen kannst Du mir nennen, der irgendeinen Wert der Zeit 
beimisst, der den Tag würdigt, der sich bewusst wird, dass er täg­
lich stirbt. Darin nämlich täuschen wir uns, dass wir den Tod vor 
uns sehen: ein großer Teil davon ist bereits vorüber; jeden Lebens­
abschnitt, der hinter uns liegt, hat der Tod in seiner Gewalt.2 Hand­
le daher, mein Lucilius, so, wie Du schreibst, halte alle Stunden 
fest; so wird es geschehen, dass Du weniger vom morgigen Tag ab­
hängig bist, wenn Du den heutigen in die Hand nimmst. Während 
das Leben aufgeschoben wird, eilt es vorbei. (3) Alles, Lucilius, ge­
hört den anderen, nur die Zeit ist unser; in den Besitz dieses einen 
flüchtigen und unsicheren Gutes hat die Natur uns gestellt; daraus 
verdrängt uns, wer immer es will. Und so groß ist die Torheit der 
Sterblichen, dass sie sich das Geringste und Wertloseste, gewiss 
aber Ersetzbare, wenn sie es erlangt haben, als Schuld anrechnen 
lassen, dass aber niemand etwas zu schulden glaubt, der die Zeit in 
Empfang genommen hat, während doch dies das einzige ist, was 
nicht einmal ein Dankbarer zurückerstatten kann.



6  1. Buch

(4) Du wirst vielleicht fragen, was ich tue, der ich Dir diese Rat­
schläge erteile. Ich will es frank und frei bekennen: was bei einem 
den Aufwand liebenden, jedoch gewissenhaften Menschen der Fall 
ist: Die Rechnung über meine Ausgaben stimmt. Nicht kann ich 
sagen, dass ich nichts verliere, doch was ich verliere und warum 
und auf welche Weise, kann ich wohl sagen; ich kann die Gründe 
meiner Armut [durch den Zeitverlust] angeben. Aber es widerfährt 
mir das, was den meisten widerfährt, die ohne eigenes Verschulden 
in Not geraten sind: Alle haben Nachsicht, niemand kommt zu Hil­
fe. (5) Wie ist es nun? Nicht halte ich den für arm, dem das wenige, 
das ihm übrigbleibt, genügt: gleichwohl magst Du – das ziehe ich 
vor  – das Deine bewahren, und Du wirst zur rechten Zeit damit 
beginnen. Denn, so schien es unseren Vorfahren: »zu spät ist die 
Sparsamkeit am Boden des Fasses«;3 ganz unten bleibt nämlich 
nicht nur sehr wenig, sondern auch das Schlechteste zurück. Leb 
wohl!

2. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1) Das, was Du schreibst und was ich von Dir höre, lässt mich für 
Dich Gutes hoffen: weder verzettelst Du Dich, noch lässt Du Dich 
durch Ortsveränderungen behelligen. Auf ein krankes Gemüt deu­
tet ein solches Hin und Her: Das erste Zeichen seelischer Gelassen­
heit ist, so meine ich, innehalten zu können und bei sich zu verhar­
ren.4 (2) Doch achte darauf, dass diese Lektüre vieler Autoren und 
Bücher aller Art nicht etwas Unstetes und Haltloses an sich habe. 
Bei ganz bestimmten Geistesgrößen musst Du verbleiben und 
Dich von ihnen nähren lassen, willst Du etwas gewinnen, was sich 
unverlierbar ins Herz einprägen soll. Nirgends ist, wer überall ist. 



2. Brief  7

Leuten, die ihr Leben auf Reisen verbringen, widerfährt dies, dass 
sie viele Bekanntschaften haben, aber keine Freundschaften; das­
selbe geschieht notwendigerweise jenen, die zu niemandes Geist 
in vertraute Beziehung treten, sondern alles flüchtig und in Eile 
an sich vorüberziehen lassen. (3)  Nicht nützt die Nahrung, noch 
kommt sie dem Körper zugute, die man nach dem Genuss sogleich 
wieder von sich gibt. Nichts hemmt die Genesung so sehr wie ein 
häufiger Wechsel der Heilmittel; nicht kommt die Wunde zur Ver­
narbung, an der Medikamente erprobt werden; nicht wächst der 
Schössling kräftig heran, der oft verpflanzt wird; nichts ist so nütz­
lich, dass es im Vorbeigehen hilft. Eine Menge von Büchern zer­
streut nur; infolgedessen, da Du nicht lesen kannst, soviel Du ha­
ben könntest, genügt es zu besitzen, soviel Du lesen kannst. 
(4) »Doch bald dieses«, so wendest Du ein,5 »bald jenes Buch will ich 
aufschlagen.« Die Art eines verwöhnten Magens ist es, von vielem 
zu kosten; sooft das allerlei unvereinbare Dinge sind, bringen sie 
Schaden und nähren nicht. Anerkannte Autoren lies daher immer, 
und wenn Du einmal Lust hast, einen Abstecher zu anderen zu ma­
chen, kehre zu den ersteren zurück! Beschaffe Dir täglich etwas 
Hilfe gegen die Armut, etwas gegen den Tod und ebenso gegen 
sonstiges Ungemach; und wenn Du vielerlei flüchtig durchgesehen 
hast, so greife eines heraus, um es an jenem Tag zu ›verdauen‹. 
(5) Das mache ich selbst auch; aus mehrerem, was ich gelesen habe, 
eigne ich mir etwas an. Heute ist es das, worauf ich bei Epikur ge­
stoßen bin – ich pflege nämlich auch in fremde Lager überzugehen, 
nicht als Überläufer, sondern als Kundschafter –: »Eine schöne Sa­
che«, sagt er, »ist eine fröhliche Armut.«6 (6)  Das ist freilich keine 
Armut, wenn sie fröhlich ist; nicht wer wenig hat, sondern wer 
mehr haben will, ist arm. Was kommt es schon darauf an, wie viel 
er in der Kasse, wie viel er in den Speichern liegen hat, wie viel 
[Vieh] er weidet oder Geld auf Zinsen ausleiht, wenn er auf frem­



8  1. Buch

des Eigentum aus ist, wenn er nicht Erworbenes, sondern noch zu 
Erwerbendes berechnet. Was ist des Reichtums Maß, fragst Du? 
Das erste, besitzen, was notwendig ist, das nächste, was genug ist. 
Leb wohl!

3. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1)  Briefe zur Aushändigung an mich hast Du, wie Du schreibst, 
Deinem Freund anvertraut; danach warnst Du mich, mit ihm alles, 
was Dich betrifft, zu besprechen, da nicht einmal Du selbst ge­
wohnt seist, das zu tun: So hast Du in demselben Brief jenen einen 
Freund genannt und es widerrufen. Wenn Du nun dieses charakte­
ristische Wort gleichsam in der landläufigen Bedeutung gebraucht 
und jenen in der Weise ›Freund‹ genannt hast,7 wie wir alle Amts­
bewerber als ›Ehrenmänner‹ bezeichnen, wie wir Leute, die uns 
begegnen, wenn uns ihr Name nicht einfällt, mit der Anrede ›Herr‹ 
begrüßen, so mag es hingehen. (2)  Doch wenn Du jemanden für 
Deinen Freund hältst, dem Du nicht ebenso viel vertraust wie Dir 
selbst, irrst Du gewaltig und kennst nicht genügend das Wesen 
echter Freundschaft. Du hingegen berate Dich mit dem Freund in 
allem, doch vorher über ihn selbst. Nach der geschlossenen Freund­
schaft muss man vertrauen; bevor sie geschlossen ist, urteilen. Die­
jenigen aber stellen die richtige Reihenfolge der Pflichten auf den 
Kopf, die im Widerspruch zu den Weisungen des Theophrast, 
wenn sie geliebt haben, urteilen, und nicht lieben, wenn sie geur­
teilt haben.8 Überlege lange, ob Du jemanden zum Freund nehmen 
darfst. Wenn Du zu dem Schluss kommst, dass es geschehen soll, 
heiße ihn mit dem ganzen Herzen willkommen! Sprich so freimü­
tig mit ihm wie mit Dir selbst. (3) Du allerdings lebe so, dass Du Dir 



3. Brief  9

nichts anvertraust, was Du nicht auch Deinem Feind anvertrauen 
könntest; doch weil manches vorkommt, was die Sitte zu Geheim­
nissen gemacht hat, teile Deinem Freund alle Deine Sorgen, alle 
Deine Gedanken mit! Wenn Du ihn für zuverlässig hältst, wirst Du 
ihn auch dazu machen;9 denn manche haben zu täuschen gelehrt, 
während sie befürchteten, getäuscht zu werden, und haben dem 
anderen durch ihren Argwohn das Recht auf eine Verfehlung gege­
ben. Weshalb sollte ich in Gegenwart meines Freundes irgendein 
Wort zurückhalten, weshalb sollte ich in seiner Gegenwart nicht 
glauben, allein zu sein? (4) Manche erzählen, was man nur Freun­
den anvertrauen darf, Leuten, die ihnen auf der Straße begegnen, 
und in beliebige Ohren entladen sie alles, was sie quält; manche 
hingegen scheuen die Mitwisserschaft selbst ihrer Liebsten und be­
graben tief in ihrem Innern jedes Geheimnis, das sie, wenn es ih­
nen möglich wäre, nicht einmal sich selbst anvertrauen würden. 
Keines von beiden sollte man tun, beides nämlich ist ein Fehler, 
sowohl allen zu vertrauen als auch keinem; indessen möchte ich 
den einen Fehler als anständiger bezeichnen, den anderen als ge­
fahrloser. (5) So kannst Du beide Gruppen von Menschen tadeln, 
die, die immer ruhelos sind, und die, die immer ruhen. Denn jene 
Betriebsamkeit, die am Trubel ihr Vergnügen findet, ist keine echte 
Tätigkeit, sondern ein ständiges Hin und Her eines aufgeregten 
Gemütes; und auch das ist keine Ruhe, die jede Bewegung für eine 
Belästigung hält, sondern Willensschwäche und Trägheit. (6) Da­
her wird man sich das, was ich bei Pomponius gelesen habe, zu 
Herzen nehmen: »Manche haben sich so tief in ihre Schlupfwinkel 
geflüchtet, dass sie meinen, im Trüben sei alles, was im Lichte 
steht.« Dies ist miteinander zu verbinden: sowohl der Ruhende 
muss handeln, als auch der Handelnde ruhen. Berate Dich mit der 
Natur:10 sie wird Dir sagen, den Tag habe sie geschaffen und die 
Nacht. Leb wohl!



10  1. Buch

4. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1) Fahre fort, wie Du begonnen hast, und beeile Dich, so schnell Du 
es vermagst, um Dich desto länger einer fehlerfreien und ausgegli­
chenen Sinnesart erfreuen zu können. Du hast zwar einen Nutzen 
davon, auch während Du Dich von Fehlern befreist, auch während 
Du Dich um Ausgeglichenheit bemühst; anders jedoch ist jenes 
Vergnügen, das man empfindet bei der Betrachtung eines von je­
dem Makel gereinigten und strahlenden Charakters. (2)  Du erin­
nerst Dich jedenfalls noch, welch große Freude Du verspürtest, als 
Du nach Ablegung der purpurverbrämten Knabentoga die Män­
nertoga anlegtest und auf das Forum geführt wurdest: Eine größere 
Freude erwarte, wenn Du den kindlichen Sinn abgelegt hast und 
Dich die Philosophie unter die Männer aufnimmt. Denn noch im­
mer dauert  – nicht die Kindheit, sondern, was bedenklicher ist  – 
kindisches Verhalten an, und es ist deshalb noch schlimmer, weil 
wir die Autorität der Greise haben, die Fehler der Knaben, und 
nicht nur der Knaben, sondern der Kleinkinder. Jene schrecken vor 
Lappalien, diese vor Hirngespinsten zurück, wir vor beiden. 
(3)  Mach Du nur Fortschritte!11 Du wirst erkennen, dass manches 
gerade deshalb weniger zu fürchten ist, weil es viel Angst verur­
sacht. Kein Übel ist groß, welches das letzte ist. Der Tod kommt zu 
Dir: Du müsstest ihn fürchten, wenn er mit Dir zusammenbleiben 
könnte: Er muss zwangsläufig entweder nicht bei Dir ankommen 
oder an Dir vorübergehen. (4)  »Schwierig ist es«, sagst Du, »den 
Geist zur Geringschätzung des Lebens zu bringen.«12 Siehst Du 
nicht, aus welch albernen Gründen es geringgeschätzt wird? Der 
eine erhängte sich vor der Tür seiner Geliebten mit einem Strick, 
ein anderer stürzte sich vom Dach, um den scheltenden Herrn 
nicht länger anhören zu müssen, ein anderer stieß sich, um nicht 



4. Brief  11

von der Flucht zurückgebracht zu werden, das Schwert in die Ein­
geweide; meinst Du nicht, die Tugend werde das zustande bringen, 
was eine allzu große Angst zustande bringt? Niemandem kann ein 
sorgloses Leben zuteilwerden, der über dessen Verlängerung zu­
viel nachdenkt, der viele Konsuln unter bedeutende Güter zählt.13 
(5) Übe Dich täglich darin, mit Gleichmut das Leben verlassen zu 
können, an dem viele so hängen und sich daran klammern wie jene, 
die vom reißenden Wasser abgetrieben werden, an Dorngestrüpp 
und raue Felsen. Die meisten taumeln zwischen Todesangst und 
Lebensqualen elend hin und her und wollen nicht leben, wissen 
nicht zu sterben. (6) Mach Dir also das Leben dadurch angenehm, 
dass Du alle Besorgnis darum ablegst. Kein Gut nützt dem Besitzer, 
wenn der Geist nicht auf seinen Verlust vorbereitet ist; nichts aber 
lässt sich leichter verlieren als das, was nach dem Verlust nicht ver­
misst werden kann. Ermutige Dich also und härte Dich ab gegen 
das, was auch dem Mächtigsten widerfahren kann! (7)  Über den 
Kopf des Pompeius haben ein Unmündiger und ein Eunuch ihren 
Spruch gefällt; über Crassus der grausame und hochmütige Par­
ther; Gaius Caesar [Caligula] befahl Lepidus, seinen Nacken dem 
Tribunen Dexter hinzuhalten; er selbst überließ seinen eigenen 
dem Chaerea. Niemanden hat das Schicksal so hoch erhoben, dass 
es ihm nicht so viel androhte, wie es ihm zugebilligt hatte.14 Ver­
traue nicht dieser Windstille: augenblicklich wird das Meer aufge­
wühlt; noch am gleichen Tag, da die Schiffe schaukelnd dahinglit­
ten, werden sie verschlungen. (8)  Bedenke, dass ein Räuber, ein 
Feind das Schwert an Deine Kehle setzen kann; auch wenn eine 
höhere Gewalt fern ist: jeder Sklave hat die freie Entscheidung über 
Dein Leben und Deinen Tod. So sage ich: Wer auch immer sein Le­
ben geringgeschätzt hat, ist Herr über das Deine. Prüfe die Beispie­
le derer, die im eigenen Haus einem Anschlag zum Opfer gefallen 
sind, sei es durch offene Gewalt, sei es durch List: Du wirst erken­



12  1. Buch

nen, dass nicht weniger durch den Zorn der Sklaven als durch den 
der Könige umgekommen sind. Was macht es Dir schon aus, wie 
mächtig einer ist, den Du fürchtest, da dies, weswegen Du fürch­
test, jeder vermag? (9) Aber wenn Du etwa den Feinden in die Hän­
de fällst, wird Dich der Sieger abführen lassen – doch wohl dorthin, 
wohin Du ohnedies geführt wirst. Was täuschst Du Dich selbst 
und erkennst das erst jetzt, was Du seit jeher erduldet hast? So sage 
ich: Seit Deiner Geburt wirst Du hingeführt. Dies und Ähnliches 
müssen wir im Geist erwägen, wenn wir die letzte Stunde ruhig 
erwarten wollen, deren Schrecken alle anderen [Stunden] zu unru­
higen macht.

(10) Doch um dem Brief ein Ende zu setzen, vernimm, was am 
heutigen Tag meinen Beifall gefunden hat – und auch dieses stammt 
aus fremden Gärtchen:15 »Ein großer Reichtum ist eine nach dem 
Naturgesetz geregelte Armut.« Weißt Du aber, welche Grenzen 
uns jenes Naturgesetz zieht? Nicht hungern, nicht dürsten, nicht 
frieren. Um Hunger und Durst zu stillen, ist es nicht nötig, an 
hochmütigen Schwellen zu sitzen, nicht den überheblichen Blick 
oder gar eine verächtliche Herablassung zu ertragen. Nicht ist es 
nötig, Meere zu befahren, noch in den Krieg zu ziehen. Leicht zu 
beschaffen ist, was die Natur verlangt, und naheliegend. (11)  Für 
Überflüssiges schwitzt man; das ist es, was die Toga abnützt, was 
uns im Soldatenzelt zu altern zwingt, was uns zu fremden Ufern 
treibt; zur Hand ist, was genügt. Wer sich mit der Armut gut ver­
trägt, ist reich. Leb wohl!



5. Brief  13

5. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1) Dass Du Dir beharrlich Mühe gibst und, ohne Dich um alles an­
dere zu bekümmern, nur das eine im Sinn hast, Dich täglich zu bes­
sern, billige ich und freue mich darüber; und ich ermahne Dich 
nicht nur, so weiterzumachen, sondern ich bitte Dich sogar darum. 
Davor aber warne ich Dich, nach Art derer, die nicht fortschreiten, 
sondern sich zur Schau stellen möchten, etwas zu tun, was an Dei­
nem Äußeren oder Deiner Lebensweise Aufsehen erregen könnte. 
(2) Vermeide grobe Kleidung, ungeschorenes Haupthaar, allzu un­
gepflegten Bart, erklärten Hass gegen das Geld, ein Lager auf dem 
Erdboden und was sonst noch dem Ehrgeiz auf falschem Wege 
folgt. Genug missliebig ist schon der Name ›Philosophie‹ selbst, 
auch wenn er maßvoll gehandhabt wird: Was dann, wenn wir uns 
auch noch dem geselligen Umgang mit Menschen zu entziehen be­
ginnen?16 Im Innern sei alles anders – unsere Stirn gleiche sich dem 
Volke an! (3)  Nicht glänze die Toga, sie sei auch nicht schmutzig; 
kein Silbergeschirr wollen wir besitzen, das mit getriebener Arbeit 
aus reinem Gold verziert ist, doch halten wir es nicht für ein Zei­
chen der Anspruchslosigkeit, sich Gold und Silber versagt zu ha­
ben! Dies sei unsere Sorge, nach einer besseren Lebensart zu stre­
ben als die Menge, nicht nach einer entgegengesetzten: Sonst ver­
jagen wir die, die wir gebessert wissen wollen, und stoßen sie von 
uns ab; auch das erreichen wir damit, dass sie nichts von unserem 
Wesen nachahmen wollen, in ihrer Angst, alles nachahmen zu 
müssen. (4)  Dies verspricht die Philosophie als erstes: Gemein­
schaftssinn, Menschenfreundlichkeit und geselliges Zusammenle­
ben; mit dieser Erklärung wird sich unsere Andersartigkeit nicht 
vertragen. Sehen wir zu, dass dies, womit wir Bewunderung her­
vorrufen wollen, nicht lächerlich und widerwärtig sei. Freilich, un­



14  1. Buch

ser Vorsatz lautet, naturgemäß zu leben: Das jedoch ist gegen die 
Natur, seinen Körper zu peinigen, einfache Eleganz zu verschmä­
hen, Ungepflegtheit anzustreben und nicht bloß minderwertige 
Speisen zu sich zu nehmen, sondern ekelerregende und abscheuli­
che. (5) Wie das Verlangen nach delikaten Dingen ein Zeichen der 
Verwöhntheit ist, so die Abneigung gegen gebräuchliche und billig 
zu erwerbende ein Zeichen der Torheit. Anspruchslosigkeit fordert 
die Philosophie, nicht Pein. Doch kann Anspruchslosigkeit auch 
gepflegt sein. Diese maßvolle Art findet meinen Beifall: In Ein­
klang möge das Leben gebracht werden mit den untadeligen Ge­
wohnheiten und den volkstümlichen; aufschauen sollen alle zu 
unserem Lebenswandel, ihn aber auch anerkennen. (6) »Was nun? 
Werden wir dasselbe tun wie die übrigen? Wird zwischen uns und 
jenen kein Unterschied sein?« Ein sehr großer sogar: Dass wir ver­
schieden sind von der Menge, wisse jeder, der uns näher in Augen­
schein genommen hat; wer unser Haus betreten hat, bewundere 
lieber uns als unseren Hausrat. Groß ist jener, der Tongefäße eben­
so handhabt wie Silber, doch nicht geringer ist jener, der Silber 
ebenso handhabt wie Tongefäße. Ein Merkmal zaghafter Sinnesart 
ist es, Reichtum nicht ertragen zu können.17

(7) Doch um mit Dir auch den kleinen Gewinn dieses Tages zu 
teilen – bei unserem Hekaton fand ich den Satz, das Ende heftigen 
Verlangens wirke auch als Heilmittel gegen die Angst. »Aufhören 
wirst Du«, sagt er, »zu fürchten, wenn Du aufhörst zu hoffen.« Du 
wirst einwenden: »Wie können diese so entgegengesetzten Re­
gungen gleichzeitig vorhanden sein?« So ist es, mein Lucilius, ob­
wohl sie einander zu widersprechen scheinen, gehören sie eng zu­
sammen. Wie dieselbe Kette den Gefangenen und den Wachsolda­
ten verbindet, so schreiten diese so grundverschiedenen Gefühle 
gemeinsam einher: der Hoffnung folgt die Angst. (8) Und ich wun­
dere mich nicht, dass es so geht: Beides ist das Merkmal eines ab­



6. Brief  15

hängigen, beides eines in Erwartung der Zukunft beunruhigten 
Gemütes. Der Hauptgrund für beides liegt darin, dass wir uns nicht 
auf die Gegenwart einstellen, sondern die Gedanken in weite Ferne 
vorauseilen lassen; so hat sich die Voraussicht, der größte Vorteil 
menschlicher Bestimmung, zum Nachteil gewandelt. (9)  Wilde 
Tiere fliehen die Gefahren, die sie sehen; wenn sie ihnen entkom­
men sind, sind sie sorglos. Wir zermartern uns mit dem Künftigen 
und dem Vergangenen. Viele von unseren Vorteilen schaden uns. 
Die Erinnerung bringt die Qual der Angst zurück, die Voraussicht 
nimmt sie vorweg; niemand ist nur wegen der Gegenwart unglück­
lich. Leb wohl!

6. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1) Ich fühle, Lucilius, dass ich nicht nur von Fehlern befreit, son­
dern verwandelt werde;18 noch nicht aber garantiere oder erhoffe 
ich, dass in mir nichts Änderungsbedürftiges mehr übrig sei. Wie 
sollte ich denn nicht noch vieles an mir haben, was gesammelt, was 
abgeschwächt, was hervorgehoben werden müsste? Und gerade 
dies ist das Merkmal einer zum Besseren gewandelten Sinnesart, 
dass sie ihre Fehler, die sie bisher nicht kannte, sieht; manche Kran­
ke werden beglückwünscht, wenn sie ihre Krankheit selbst be­
merkt haben. (2) Gerne möchte ich Dich daher an dieser so plötzli­
chen Verwandlung meines Ich teilnehmen lassen; dann würde ich 
beginnen, ein festeres Vertrauen in unsere Freundschaft zu setzen, 
und zwar in jene echte, die weder Hoffnung noch Furcht noch Sor­
ge um den eigenen Vorteil zerreißen kann, jene, mit der Menschen 
sterben, für die sie sterben. (3) Viele werde ich Dir nennen, die nicht 
ohne Freund, sondern ohne Freundschaft waren. Dies kann nicht 



16  1. Buch

vorkommen, wenn gleicher Wille, nach dem sittlich Guten zu stre­
ben, die Herzen zu einer Verbindung hinzieht. Wie sollte es denn 
nicht vorkommen? Sie wissen ja, dass sie alles gemeinsam haben, 
und zwar vor allem das Unglück.

Du kannst Dir nicht vorstellen, welch großen Wert jeder ein­
zelne Tag sichtlich für mich hat. (4)  »Sende auch mir«, sagst Du, 
»was Du als so wirkungsvoll erprobt hast!« Ich wünsche in der Tat, 
alles auf Dich zu übertragen, und ich freue mich, zu diesem Zweck 
etwas zu lernen, damit ich belehren kann; denn nicht wird mich 
irgendeine Sache erfreuen, und mag sie noch so hervorragend und 
nutzbringend sein, die ich für mich allein wissen soll. Falls mit die­
ser Einschränkung die Weisheit verliehen würde, dass ich sie ein­
geschlossen halte und nicht weiterverkünde, würde ich sie wohl 
zurückweisen; kein Besitz eines Gutes ohne Teilnehmer macht 
Freude. (5) Ich will Dir daher die Bücher selbst schicken, und damit 
Du nicht viel Mühe aufzuwenden brauchst, während Du an ver­
schiedenen Stellen dem Förderlichen nachgehst, werde ich Zeichen 
einlegen, damit Du unverzüglich gerade an das herankommst, was 
ich billige und bewundere. Mehr jedoch wird Dir die lebendige 
Stimme und der Umgang als ein aufgesetzter Vortrag nützen; an 
Ort und Stelle musst Du Dich begeben, erstens, weil die Menschen 
mehr den Augen als den Ohren trauen, und zweitens, weil lang der 
Weg ist durch Belehrungen, kurz und wirksam durch Beispiele. 
(6) Den Zenon hätte Kleanthes nicht wiedergegeben, wenn er ihn 
lediglich gehört hätte; er nahm an seinem Leben teil, erriet seine 
geheimsten Gedanken, er beobachtete ihn, ob er auch nach seinem 
Grundsatz lebe. Platon und Aristoteles und die ganze Schar der 
Philosophen, die entgegengesetzte Richtungen einschlagen sollte, 
zogen einen größeren Gewinn aus dem Charakter als aus den Wor­
ten des Sokrates; den Metrodoros, Hermarchos und Polyainos 
machte zu großen Männern nicht die Schule des Epikur, sondern 



7. Brief  17

das Leben mit ihm unter demselben Dach. Nicht aber rufe ich Dich 
nur dazu herbei, damit Du Fortschritte erzielst, sondern auch, da­
mit Du mich förderst. Sehr viel Nutzen werden wir uns nämlich 
gegenseitig bringen.

(7) Indessen, da ich Dir doch einen kleinen Tageslohn schulde, 
will ich Dir mitteilen, woran ich heute bei Hekaton Gefallen fand. 
»Du fragst«, sagt er, »wie weit ich heute gekommen bin. Ich habe 
begonnen, mir ein Freund zu sein.« Einen großen Fortschritt hat er 
gemacht: Nie wird er allein sein. Wisse, dass er allen ein Freund ist. 
Leb wohl!

7. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1) Was Du nach meinem Dafürhalten hauptsächlich meiden sollst, 
fragst Du: die Menge. Noch nicht wirst Du Dich ihr gefahrlos an­
vertrauen. Ich wenigstens werde meine Schwäche bekennen: Nie­
mals bringe ich meinen Charakter, den ich [in die Öffentlichkeit] 
hinausgetragen habe, [unverändert] wieder zurück;19 etwas von 
dem, was ich geordnet habe, gerät durcheinander, etwas von dem, 
was ich verscheucht habe, stellt sich wieder ein. Was den Kranken 
widerfährt, die ein langwieriges Siechtum so sehr angegriffen hat, 
dass sie ohne einen Rückfall nirgendwohin ins Freie gebracht wer­
den können, das widerfährt uns, deren Geist sich von einer langen 
Krankheit wieder erholt. (2) Verhängnisvoll ist der Umgang mit vie­
len. Es gibt niemanden, der uns nicht irgendein Laster empfiehlt 
oder aufdrückt oder ohne unser Wissen anhängt. Jedenfalls, je grö­
ßer die Volksmenge ist, unter die wir uns mischen, umso größer ist 
die Gefahr. Nichts aber ist so schädlich für einen guten Charakter, 
wie bei irgendeinem Schauspiel müßig dabeizusitzen. Da nämlich 



18  1. Buch

schleichen sich durch das Amüsement spielend leicht Fehler ein. 
(3) Was, meinst Du, will ich wohl damit sagen? Geldgieriger keh­
re ich heim, ehrgeiziger, genusssüchtiger, mehr noch, grausamer 
und unmenschlicher, weil ich unter Menschen war. Zufällig ge­
riet ich [im Circus] in eine Mittagsvorstellung in Erwartung von 
Scherz und Witz und etwas Entspannung, wodurch sich die Augen 
der Menschen von menschlichem Blutvergießen erholen können. 
Ganz im Gegenteil: Alle früheren Kämpfe waren Barmherzigkeit; 
jetzt verzichtet man auf Possen, und es ist der reine Menschen­
mord. Sie haben nichts, um sich zu schützen; dem Schlag mit dem 
ganzen Körper ausgesetzt, stoßen auch sie mit der Hand niemals 
vergeblich zu. (4) Das ziehen die meisten den üblichen und vielbe­
gehrten Kämpferpaaren vor. Warum sollten sie es nicht vorziehen? 
Kein Helm, kein Schild wehrt die Waffe ab. Wozu Harnisch? Wozu 
Fechtkünste? All das verzögert nur den Tod. Frühmorgens werden 
Menschen den Löwen und Bären, mittags ihrem eigenen Publikum 
vorgeworfen. Schlächter lässt man angehenden Schlächtern vor­
werfen und spart den Sieger für ein weiteres Blutvergießen auf. 
Das Ende für die Kämpfenden ist der Tod. Mit Feuer und Schwert 
geht man vor. Das geschieht während der Pause in der Arena. 
(5) »Doch einen Raubüberfall hat so mancher verübt, einen Men­
schen umgebracht.« Was dann? Weil er ein Mörder ist, hat er es ver­
dient, das zu erleiden: Was aber hast Du, Elender, verdient, dass Du 
Dir das anschaust? »Töte, schlag zu, brenne! Warum läuft er so 
furchtsam ins Schwert? Warum tötet er so zaghaft? Warum stirbt 
er so ungern? Mit Peitschenhieben treibe man ihn seinen Wunden 
entgegen, ihre gegenseitigen Schwertstreiche sollen sie mit bloßer 
und willig dargebotener Brust auffangen!« Man hat die Vorstellung 
unterbrochen: »Unterdessen schneide man den Menschen die Keh­
le durch, damit wenigstens etwas geschieht!« Nun gut, auch das 
wollt ihr nicht begreifen, dass schlechte Beispiele auf jene zurück­



7. Brief  19

wirken, die sie geben? Sagt Dank den unsterblichen Göttern, dass 
ihr denjenigen grausam zu sein lehrt, der es nicht lernen kann.20

(6) Entziehen muss man der Volksmenge das empfindsame und 
im Guten noch zu wenig gefestigte Gemüt: Leicht geht man zur 
Mehrheit über. Einem Sokrates, Cato und Laelius hätte eine anders­
artige Menge ihren Charakter auszutreiben vermocht; noch viel 
weniger kann einer von uns, die wir noch sehr an der Formung un­
serer Wesensart zu arbeiten haben, dem Ansturm der Laster, wenn 
sie mit einem so großen Gefolge anrücken, standhalten. (7) Ein Bei­
spiel von Schwelgerei oder Habsucht richtet viel Unheil an. Ein ver­
wöhnter Tischgenosse entkräftet und verweichlicht uns allmäh­
lich; ein reicher Nachbar erregt unsere Habsucht; ein bösartiger 
Gefährte steckt auch einen noch so makellosen und ehrlichen Men­
schen mit seiner Verkommenheit an. Was glaubst Du wohl, wider­
fährt diesen Charakteren, die in der Öffentlichkeit Angriffen aus­
gesetzt sind? (8) Du musst entweder nachahmen oder hassen. Bei­
des aber sollte man vermeiden: Werde nicht ähnlich den Bösen, 
weil sie viele sind, und nicht feindlich den vielen, weil sie anders 
sind! Ziehe Dich in Dich selbst zurück, soweit Du kannst! Verkehre 
mit solchen, die Dich bessern wollen, lass jene zu Dir, die Du zu 
bessern vermagst! Das erfolgt gegenseitig, und während die Men­
schen lehren, lernen sie. (9) Es besteht kein Grund, dass Dich der 
Ehrgeiz, Dein Talent dem Publikum zur Schau zu stellen, in die Öf­
fentlichkeit führt, mit der Absicht, den Leuten etwas vorzutragen 
oder mit ihnen zu diskutieren; ich wollte, dass Du es tust, wenn 
Du eine für dieses Volk passende Ware hättest: Aber es gibt nie­
manden, der Dich verstehen könnte. Vielleicht wird sich der eine 
oder andere einfinden, und auch ihn musst Du dann erst heranbil­
den und anleiten zum Verständnis Deines Wesens. »Für wen also 
habe ich dies gelernt?« Du brauchst nicht zu fürchten, dass Deine 
Mühe vergeblich war, wenn Du für Dich gelernt hast.



20  1. Buch

(10) Doch um nicht für mich allein heute gelernt zu haben, will 
ich Dir drei vortreff liche Sprüche von ungefähr gleicher Bedeu­
tung, die mir heute bei der Lektüre begegnet sind, mitteilen; einen 
davon wird dieser Brief als Schuld einlösen, zwei nimm schon im 
voraus entgegen. Demokrit sagt: »Einer gilt mir für das Volk und 
das Volk für einen.« (11) Treffend erwiderte auch jener, wer immer 
es auch war – man ist sich nämlich über den Autor nicht im klaren – 
auf die Frage, welchen Zweck diese so gründliche Beschäftigung 
mit einer Kunst verfolge, die nur bei ganz wenigen ankommen 
würde, »genug sind mir wenige, genug ist einer, genug ist keiner«. 
Ganz hervorragend fasste diesen dritten Gedanken Epikur in Wor­
te, als er einem Mitarbeiter an seinen Studien schrieb: »Das widme 
ich nicht vielen, sondern Dir; denn wir beide sind einer dem ande­
ren ein hinreichend großer Zuhörerkreis.« (12) Dies, mein Lucilius, 
musst Du in Deinem Herzen verwahren, damit du ein Hochgefühl 
verachtest, das aus der Zustimmung der Menge kommt. Viele loben 
Dich: Hast Du etwa einen Grund, Dir zu gefallen, wenn Du so ei­
ner bist, den viele begreifen? Nach innen seien Deine Vorzüge ge­
richtet! Leb wohl!

8. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1) »Du forderst mich auf«, sagst Du, »die Menge zu meiden, mich 
zurückzuziehen und mit meinem guten Gewissen zufrieden zu 
sein? Wo bleiben eure berühmten Lehren, die verlangen, mitten im 
Handeln zu sterben?« Wie? Ich scheine Dir Untätigkeit zu empfeh­
len? Dazu habe ich mich verborgen und meine Tür verschlossen, 
um möglichst vielen nützen zu können. Kein Tag vergeht mir im 
Nichtstun;21 einen Teil der Nächte nehme ich für die Studien in An­



8. Brief  21

spruch; nicht habe ich Zeit für den Schlaf, sondern unterliege ihm, 
und wenn mir die Augen vom Wachsein ermüdet sind und von 
selbst zufallen wollen, halte ich sie bei der Arbeit fest. (2) Zurückge­
zogen habe ich mich nicht nur von den Menschen, sondern auch 
von den Geschäften, und zwar in erster Linie von meinen eigenen 
Geschäften: Ich arbeite im Interesse der Nachwelt. Für sie zeichne 
ich manches auf, was ihr zugutekommen kann; wohltuende Mah­
nungen, gleichsam Rezepte für nützliche Heilmittel, halte ich 
schriftlich fest, nachdem ich ihre Wirksamkeit an meinen Ge­
schwüren erprobt habe, die, auch wenn sie nicht völlig ausgeheilt 
sind, doch aufgehört haben, weiter um sich zu greifen. (3) Den rech­
ten Weg, den ich spät und müde von Verirrungen erkannt habe, 
weise ich anderen. Ich rufe: »Meidet alles, was der Masse gefällt, was 
der Zufall bringt, macht bei jedem unerwarteten Glück misstrau­
isch und ängstlich halt: Das Wild und der Fisch lassen sich durch 
eine lockende Hoffnung täuschen. Als Schicksalsgaben seht ihr dies 
an? Fallen sind es. Jeder von euch, der ein sicheres Leben führen 
will, gehe, so gut er kann, diesen Leimködern aus dem Weg, bei 
welchen wir Unglückseligen auch darin getäuscht werden: wir glau­
ben sie zu halten und hängen daran fest. (4) In die Abgründe führt 
dieser Weg; dieses hervorragende Leben endet im Sturz. Sodann ist 
es auch nicht möglich zu widerstehen, wenn der Erfolg begonnen 
hat, uns vom rechten Weg abzubringen, oder wenigstens aufrecht 
oder ein für allemal unterzugehen. Das Schicksal wirft uns nicht 
einfach um, sondern schleudert uns kopfüber in die Tiefe und zer­
schmettert uns. (5) Haltet daher an dieser vernünftigen und gesun­
den Lebensweise fest, dass ihr dem Körper nur so viel gewährt, was 
für das Wohlbefinden genügt. Er muss härter angefasst werden, 
damit er dem Geist nicht ungehorsam sei: Die Nahrung stille den 
Hunger, der Trank lösche den Durst, das Kleid bewahre vor Kälte, 
das Haus sei ein Schutz gegen die Unbilden der Witterung. Ob die­



22  1. Buch

ses nun aus Rasenstücken oder buntgemasertem Gestein einer 
fremden Gegend erbaut ist, macht gar keinen Unterschied: Ihr sollt 
wissen, dass der Mensch unter einem Strohdach ebenso sicher ist 
wie unter einem aus Gold. Verachtet alles, was überflüssige Mühe 
als Schmuck und Zierde anbringt; bedenkt, dass nichts außer dem 
Geist bewundernswert ist; und einem Geist, der selber groß ist, ist 
nichts groß.« (6) Wenn ich so zu mir, wenn ich so zur Nachwelt spre­
che, scheint es Dir nicht, dass ich mehr Nutzen bringe, als wenn ich 
mich zum Verhandlungstermin als Anwalt einfände oder auf die 
Testamentsurkunde meinen Siegelring aufdrückte oder im Senat 
einem Amtsbewerber meine Stimme und Hand zur Verfügung 
stellte? Glaube mir, die nichts zu leisten scheinen, leisten Größeres: 
Sie beschäftigen sich mit Menschlichem und Göttlichem zugleich.22

(7) Doch schon muss ein Ende gemacht und etwas, wie ich es 
mir vorgenommen habe, für diesen Brief bezahlt werden. Es wird 
nicht aus meinen Mitteln geschehen: immer noch beuten wir Epi­
kur aus, von dem ich am heutigen Tag folgendes Wort gelesen ha­
be: »Der Philosophie musst Du dienen, damit Dir die wahre Frei­
heit zuteilwerde.« Nicht wird auf den nächsten Tag vertröstet, wer 
sich ihr unterworfen und anvertraut hat: Auf der Stelle wird er im 
Kreise herumgeführt;23 denn gerade dieser Dienst an der Philoso­
phie ist Freiheit. (8) Mag sein, dass Du mich fragst, warum ich von 
Epikur so viele treffende Sprüche lieber anführe als von den Unse­
ren: Doch welchen Grund hast Du anzunehmen, diese Worte ge­
hörten Epikur und nicht der Allgemeinheit? Wie viele Dichter 
sprechen aus, was Philosophen gesagt haben oder sagen müssten? 
Nicht will ich die Tragiker noch unsere Lustspiele erwähnen  – es 
besitzen nämlich auch diese einen gewissen Ernst und nehmen 
zwischen den Komödien und Tragödien den mittleren Platz ein –: 
Wie viele feinsinnige Verse stehen unbeachtet in den Mimen!24 
Wie viele Sprüche des Publilius müssten nicht von mimischen, 



9. Brief  23

sondern von tragischen Schauspielern gesprochen werden! (9) Ei­
nen seiner Verse, der sich auf die Philosophie bezieht, und zwar auf 
dieses Problem, das wir eben behandelt haben, möchte ich zitieren, 
in dem er bestreitet, dass Geschenke des Zufalls zu unserem Besitz 
zu rechnen seien:

»Ein fremdes Gut ist alles, was nach Wunsch eintrifft.«
[Publilius Syrus, Sententiae 319]

(10)  Dass Deine Formulierung dieses Gedankens weit besser und 
straffer ist, erinnere ich mich:

»Nicht Dein ist, was das Schicksal Dir geschenkt.«

Ferner will ich den folgenden, noch besseren Spruch aus Deinem 
Munde25 nicht unerwähnt lassen:

»Ein Gut, das uns gegeben, kann verlorengehen.«

Das bringe ich nicht als Zahlung in Rechnung: Von dem Deinen ge­
be ich Dir. Leb wohl!

9. Brief

Seneca grüßt seinen Lucilius
(1) Ob mit Recht in einem Brief Epikur diejenigen tadelt, die sagen, 
der Weise genüge sich selbst und bedürfe daher des Freundes nicht, 
das verlangst Du zu wissen. Dies wirft Epikur dem Stilpon und je­
nen vor, denen ein leidenschaftsloser Charakter als das höchste Gut 
erschien.26 (2)  Notwendig geraten wir in eine Doppeldeutigkeit, 



24  1. Buch

wenn wir ἀπάϑεια [Leidenschaftslosigkeit] mit einem Wort rasch 
wiedergeben und dafür impatientia sagen wollen [Abneigung, et­
was zu ertragen bzw. Empfindungslosigkeit]: Man wird nämlich 
das Gegenteil von dem, was wir bezeichnen möchten, verstehen 
können. Wir möchten damit die Eigenschaft dessen bezeichnen, 
der jede Empfindung des Leides von sich weist. Annehmen aber 
wird man, es handle sich um den, der kein Leid ertragen kann. 
Überlege nun, ob es zweckmäßiger ist, von einem unverwundba­
ren Charakter zu sprechen oder von einem Charakter jenseits aller 
Empfindung. (3) Folgender Unterschied besteht zwischen uns und 
jenen [den Anhängern Stilpons]: Unser Weiser überwindet zwar 
jedes Missgeschick, aber er empfindet es; der ihre empfindet es 
nicht einmal. Die Behauptung aber, der Weise genüge sich selbst, 
ist uns und jenen gemeinsam. Aber dennoch wünscht er, einen 
Freund zu haben, einen Nachbarn und Kameraden, obwohl er sich 
selbst genügt. (4) Beachte, wie er mit sich selbst zufrieden ist: Dann 
und wann ist er auch mit einem Teil von sich zufrieden. Wenn ihm 
Krankheit oder Feind eine Hand abgehauen, wenn ihm ein Unfall 
ein oder beide Augen ausgeschlagen hat, wird ihn, was ihm übrig­
geblieben, zufriedenstellen, und er wird trotz seines verkrüppelten 
und verstümmelten Körpers ebenso heiter sein, wie er es mit dem 
unversehrten war. Aber wenn er die fehlenden Körperteile auch 
nicht vermisst, ist ihm ihr Vorhandensein doch lieber. (5) In diesem 
Sinn genügt der Weise sich selbst, nicht dass er ohne Freund sein 
will, sondern dass er es kann; und das, was ich mit ›er kann es‹ mei­
ne, ist solcherart: Den Verlust des Freundes erträgt er mit Gelassen­
heit. Ohne Freund aber wird er niemals sein: In seiner Macht liegt 
es, wie schnell er ihn wieder ersetzt. Wie Phidias, hat er eine Statue 
verloren, sofort eine andere schaffen wird, so wird dieser Künstler 
im Zustandebringen von Freundschaften einen anderen an Stelle 
des verlorenen setzen. (6)  Du fragst, auf welche Weise er einen 



9. Brief  25

Freund rasch gewinnen soll? Ich werde es Dir sagen, wenn ich mit 
Dir darin übereingekommen bin, dass ich Dir meine Schuld sofort 
bezahle, und dass wir, was diesen Brief angeht, abrechnen. Heka­
ton sagt: »Ich will Dir einen Liebestrank zeigen ohne Drogen, ohne 
Wunderkraut, ohne den Zauberspruch irgendeiner Giftmischerin: 
Wenn Du geliebt werden willst, liebe!«27 Es bringt aber nicht nur 
der Umgang in alter, beständiger Freundschaft große Freude mit 
sich, sondern auch der Beginn und die Anbahnung einer neuen. 
(7) Der Unterschied zwischen dem Bauern, der erntet und dem, der 
sät, ist der gleiche wie zwischen dem, der einen Freund gewonnen 
hat und dem, der ihn gewinnt. Der Philosoph Attalus pflegte zu sa­
gen, angenehmer sei es, einen Freund zu gewinnen, als zu besitzen, 
»wie es für einen Künstler angenehmer ist zu malen, als gemalt zu 
haben«. Jene mit der Arbeit am eigenen Werk verbundene geistige 
Spannung vermittelt gerade während der Beschäftigung selbst ei­
nen ungeheuren Genuss: Nicht gleichermaßen freut sich, wer vom 
vollendeten Werk die Hand weggenommen hat. Schon genießt er 
die Frucht seiner Kunst; die Kunst selbst genoss er, während er 
malte. Fruchtbringender ist die Jugendzeit der Kinder, doch ihre 
Kindheit lieblicher.

(8) Nun zurück zu unserem Thema! Auch wenn der Weise sich 
selbst genügt, will er dennoch einen Freund besitzen, wenn schon 
für nichts anderes, als um Freundschaft zu üben, damit ein so gro­
ßer Wert nicht brachliege, nicht aber zu dem Zweck, wie Epikur in 
ebendiesem Brief sagte, »um jemanden zu haben, der ihm im 
Krankheitsfall beistehe, ihm, wenn er in Fesseln geschlagen oder 
mittellos ist, zu Hilfe eile«, sondern um jemanden zu haben, dem er 
selbst im Krankheitsfall beistehe, den er selbst aus feindlicher Ge­
fangenschaft befreie. Wer auf sich Rücksicht nimmt und deshalb 
eine Freundschaft eingeht, ist auf dem Holzweg: Einen Freund hat 
er gewonnen, der ihm gegen die Gefangennahme Hilfe bringen 




