
 



Epitaphe?

Pierre Alain MARIAUX

Longtemps resté chasse gardée ou terrain de jeu privilégié de la muséo-
logie, le musée, tantôt lieu de savoir ou de délices, tantôt sanctuaire pa-
trimonial, est devenu depuis quelques dizaines d’années l’un des avatars 
prolixes de l’agrément, à mi-chemin selon certains entre le parc 
d’attraction et le supermarché.1 A l’heure du tout edutainment, il semble 
en effet que l’institution peine de plus en plus à se distinguer dans la 
multiplicité grandissante des lieux d’exposition et, plus généralement, 
des lieux d’échange et de communication. En détournant le «discours 
muséologique» pour l’appliquer à des lieux aussi divers que l’espace 
social, la rue, le marché aux puces, le paysage naturel ou construit, on 
tend à séparer le musée de la muséologie, cassant peu à peu l’image du 
premier comme temple. Par le truchement de cette appropriation, soit on 
entretient à dessein une confusion des espaces, soit on fait de la délocali-
sation (de la déterritorialisation?) la matière même de ce discours. Or, il 
semble que cette appropriation est le symptôme d’un changement radical 
né, paradoxalement, du regard renouvelé sur le musée et notre rapport au 
patrimoine. La multiplication des lieux ne se comprend en effet que dans 
le sens d’une muséologie devenue plus théorique – qui se détache par 
conséquent de la muséographie avec laquelle elle n’entretient plus 
qu’une relation lexicale – et dont l’objet premier n’est plus le musée, 
mais plutôt la «muséalité». C’est cette muséalité qui, à suivre Friedrich 

1  Toujours dans le sens d’une réflexion cependant: Test Site, une installation de 
toboggans réalisée par Carsten Höller, visible et expérimentable jusqu’au 9 avril 
2007 dans le Turbine Hall de la Tate Modern (Londres), est un exemple remarqua-
ble d’appropriation du musée par un artiste contemporain. L’artiste s’en justifie 
sans détour: «I see one function of the museum as being a space for experimenta-
tion and for testing ideas and concepts that could eventually be realised on a larger 
scale outside the museum» (voir http://www.tate.org.uk/modern/exhibi-
tions/carstenholler/interview.shtm; consulté le 30 octobre 2006). 



Pierre Alain Mariaux 2

Waidacher notamment,2 caractérise la relation spécifique que nous entre-
tenons avec la réalité, relation double puisque à la fois connaissance des 
choses et jugement de valeur porté sur elles. Lorsque cette attitude se 
résume à une activité de tri et de récolte parmi les objets susceptibles 
d’être transmis à la postérité, elle rejoint en partie, mais en partie seule-
ment, le concept de patrimoine. Cette approche est magistralement cer-
née par Martin Schärer dans un article fécond paru il y a quelques 
années:

Nous privilégions un champ de recherches défini très largement et qui englobe une 
attitude spécifique de l’homme face aux objets (ou leurs valeurs idéelles). Cette at-
titude inclut les procédés de conservation («muséalisation»), de recherche, de 
communication («visualisation»). Ce type d’attitude se rencontre toujours et par-
tout. Institutionnalisé et analysé au musée, ce phénomène en a tiré son nom, ce qui 
induit souvent des malentendus, dans la mesure où on assimile la muséologie à «la 
science du musée» uniquement.3

A partir de ce constat, ou mieux peut-être: à partir de ce programme, il 
ne peut donc plus exister de lieu privilégié, de champ clos de la muséo-
logie, car l’attitude fait fi de la permanence, constitutive du musée.4 La 
muséologie est ici, elle est là, parfois là-bas, quand ce n’est pas simple-
ment l’espace social qui singe le musée, devenu simple boîte, réceptacle, 
«caveau de famille» pour reprendre l’expression d’Adorno. La muséolo-
gie est donc partout. Elle n’est plus «science du musée», mais semble 
désormais se confondre entièrement avec le discours sur l’exposition. 
Car le marqueur muséologique – ne serait-il pas plus judicieux de parler 

2 Friedrich WAIDACHER, Handbuch der allgemeinen Museologie, Vienne: Böhlau, 
19993, pp. 32-36, en particulier p. 34: «Erkenntnisgegenstand der Museologie ist 
eine spezifisch erkennende und wertende Beziehung des Menschen zur Wirklich-
keit. Diese Beziehung wird als Musealität bezeichnet. Sie bedeutet, dass der 
Mensch ausgewählte Gegenstände als Zeugnisse bestimmter Sachverhalte für so 
wichtig erachtet, dass er sie unbegrenzt bewahren und der Gesellschaft wermitteln 
wird.» Voir également François MAIRESSE & André DESVALLÉES, «Brève histoire 
de la muséologie. Des Inscriptions au musée virtuel», in L’objet de la muséologie,
éd. P. A. Mariaux, Neuchâtel: IHAM, 2005, pp. 1-50, en particulier p. 24 et sv. 

3 Martin R. SCHÄRER, «La relation homme-objet exposée: théorie et pratique d’une 
expérience muséologique», Publics & Musées, 15 (1999), pp. 31-43, ici p. 32. 

4 L’articulation musée-dépôt / musée-lieu d’exposition pose de multiples problèmes 
et trouve aujourd’hui une réponse dans la création du Schaulager de Bâle, littéra-
lement le dépôt-voir.



Epitaphe? 3

de marqueur muséographique – reste l’expôt, si bien nommé, sans lequel 
il n’y a pas matière à discours. 

Etonnant retour que celui-là: la muséologie se nourrit toujours autant 
de chair, d’objets, mais prône la seule sensation, l’émotion pure et qui 
sait?, la réflexion. On dirait bien que la soudaine multiplicité des lieux 
d’exposition réponde, deux cents ans plus tard, à l’une des préoccupa-
tions attristées de Quatremère de Quincy! A quoi bon en effet ces ruines 
factices, échouées dans les conservatoires, se lamentait-il, s’il n’est pos-
sible d’y transporter aussi «le cortège de sensations tendres, profondes, 
mélancoliques, sublimes ou touchantes»?5 Pour faire en sorte que ces 
épanchements passionnés ne résonnent plus seulement dans l’armoire 
des cœurs, il convient donc de revisiter les lieux de la muséologie, d’en 
éclater les limites territoriales. Ainsi, corrélat de la muséalisation, on 
assiste aujourd’hui à la mise en correspondance du musée et du monde, 
comme le dit Marc-Olivier Gonseth. Il s’agit, là encore, d’un retour iro-
nique vers le cabinet de curiosités, dont l’un des desseins majeurs était 
précisément de «claquemurer tout l’univers». Où donc est le change-
ment? 

Si le lieu de la muséologie n’est plus (seulement) le musée, serait-ce 
l’exposition? Sans doute. Cependant, ce n’est pas la diversité spatiale qui 
doit être comptée comme symptomatique de la diversité reconnue des 
formes muséales, mais plutôt la spécificité d’un «regard muséal» qui fait 
de tout objet un symptôme, un sémiophore, un morceau de patrimoine 
digne d’être préservé, étudié, montré, etc., bref un expôt en puissance 
serti dans le monde-musée. Le déplacement des objets au sein du musée, 
ou de toute autre institution patrimoniale, change leur statut; à l’occasion 
de ce transfert, le conservatoire qui les reçoit les convertit en musealia
selon un processus bien connu. Il s’agit d’un déplacement performatif. 
Désormais, on ne se contente plus d’amener les objets au musée, on in-
vestit d’autres lieux dans le sens d’une véritable délocalisation de la mu-
séologie, avec le résultat d’une conversion temporaire, parfois définitive 
aussi, de lieux inédits, disparates, ouverts le plus souvent. Cependant, si 

5 QUATREMÈRE DE QUINCY, Considérations morales sur la destination des ouvrages 
de l’art, ou de l’Influence de leur emploi sur le génie et le goût de ceux qui les pro-
duisent ou qui les jugent, et sur le sentiment de ceux qui en jouissent et en reçoivent 
les impressions, A Paris, de l’Imprimerie de Crapelet, 1815, pp. 56-57. 



Pierre Alain Mariaux 4

l’on parle de multiplicité des lieux de la muséologie, c’est uniquement et 
toujours en fonction du regard que l’on porte sur des objets, regard guidé 
par une mémoire qui rétrécit.6

Tout lieu n’est pas le musée certes, mais il en présente les caractéris-
tiques essentielles (en tant que scène, podium, etc.) dès lors qu’on y pose 
un monument, c’est-à-dire un vecteur de la mémoire. Et c’est là où 
s’anime un lieu insoupçonné de la muséologie, qui est comme le fili-
grane des essais qu’on va lire, et qui s’ouvre aux champs de l’histoire, à 
travers la réception du patrimoine, de son image, de sa pratique. Par ex-
cellence donc, le lieu de la muséologie est le patrimoine, formé des biens 
à transmettre.7 Et puisqu’il n’est de patrimoine que transmis, c’est-à-dire 
«glosé, restitué, raconté, travaillé» pour reprendre Dominique Poulot,8
l’exégèse est partie constitutive de cet héritage, non pas uniquement 
symboliquement (comme il le laisse entendre) mais également matériel-
lement. Le discours muséologique, dans le sens retenu plus haut, sera 
aussi d’apprivoiser la part exégétique de l’héritage transmis, de l’isoler, 
de l’étudier, de l’exposer, et de l’inscrire avec optimisme (et non nostal-
gie) dans le temps présent. La diversité des lieux que nous constatons ne 
serait-elle pas l’un des signes de notre difficulté croissante à gérer les 
produits de la culture matérielle? Une dernière fois Quatremère: 

Déplacer tous les monuments, en recueillir ainsi les fragments décomposés, en 
classer méthodiquement les débris, en faire d’une telle réunion un cours pratique de 
chronologie moderne; c’est pour une raison existante, se constituer en état de na-
tion morte; c’est de son vivant assister à ses funérailles; c’est tuer l’art pour en faire 
l’histoire; ce n’est point en faire l’histoire, mais l’épitaphe.9

Interroger les lieux de la muséologie, pour sortir du mémorial. 

6 Voir Emmanuel DE ROUX, «Muséomanie et muséofolie», Le Monde, 14 janvier 
1988: «Comment retenir le fil du temps quand deux générations cohabitent à peine 
sous le même toit, quand les objets de notre vie quotidienne se démodent si vite et 
que les greniers ont disparu de nos demeures?» (cité par Roland SCHAER,
L’invention des musées, Paris: Gallimard, 1993, pp. 132-33 [ici p. 133]). Pour soi-
gner cette amnésie, poursuit-il, une visite au brocanteur ou au musée local permet 
de colmater les trous de mémoire… 

7 Yan THOMAS, «Res, chose et patrimoine: note sur le rapport sujet-objet dans le 
droit romain», Archives de philosophie du droit, 25 (1980), pp. 413-26. 

8 Dominique POULOT, Patrimoine et musées. L’institution de la culture, Paris: Ha-
chette, 2001, p. 4.

9 QUATREMÈRE DE QUINCY, Considérations (cité n. 5), p. 58. 


