L’ Atelier

ravaux d"Hizstaire de Marl ot dq ".|IJ~.l.'.-|--:l:i:-

Les lieux de
la muséologie



Epitaphe?
Pierre Alain MARIAUX

Longtemps resté chasse gardée ou terrain de jeu privilégi¢ de la muséo-
logie, le musée, tantot lieu de savoir ou de délices, tantot sanctuaire pa-
trimonial, est devenu depuis quelques dizaines d’années 1’un des avatars
prolixes de 1’agrément, a mi-chemin selon certains entre le parc
d’attraction et le supermarché.! A I’heure du tout edutainment, il semble
en effet que I’institution peine de plus en plus a se distinguer dans la
multiplicité grandissante des lieux d’exposition et, plus généralement,
des lieux d’échange et de communication. En détournant le «discours
muséologique» pour I’appliquer a des lieux aussi divers que 1’espace
social, la rue, le marché aux puces, le paysage naturel ou construit, on
tend a séparer le musée de la muséologie, cassant peu a peu I’image du
premier comme temple. Par le truchement de cette appropriation, soit on
entretient a dessein une confusion des espaces, soit on fait de la délocali-
sation (de la déterritorialisation?) la matiére méme de ce discours. Or, il
semble que cette appropriation est le symptome d’un changement radical
né, paradoxalement, du regard renouvelé sur le musée et notre rapport au
patrimoine. La multiplication des lieux ne se comprend en effet que dans
le sens d’une muséologie devenue plus théorique — qui se détache par
conséquent de la muséographie avec laquelle elle n’entretient plus
qu’une relation lexicale — et dont I’objet premier n’est plus le musée,
mais plutot la «muséalité». C’est cette muséalité qui, a suivre Friedrich

1 Toujours dans le sens d’une réflexion cependant: Test Site, une installation de
toboggans réalisée par Carsten Holler, visible et expérimentable jusqu’au 9 avril
2007 dans le Turbine Hall de la Tate Modern (Londres), est un exemple remarqua-
ble d’appropriation du musée par un artiste contemporain. L’artiste s’en justifie
sans détour: «I see one function of the museum as being a space for experimenta-
tion and for testing ideas and concepts that could eventually be realised on a larger
scale outside the museum» (voir http://www.tate.org.uk/modern/exhibi-
tions/carstenholler/interview.shtm; consulté le 30 octobre 2006).



2 Pierre Alain Mariaux

Waidacher notamment,” caractérise la relation spécifique que nous entre-
tenons avec la réalité, relation double puisque a la fois connaissance des
choses et jugement de valeur porté sur elles. Lorsque cette attitude se
résume a une activité de tri et de récolte parmi les objets susceptibles
d’étre transmis a la postérité, elle rejoint en partie, mais en partie seule-
ment, le concept de patrimoine. Cette approche est magistralement cer-
née par Martin Schérer dans un article fécond paru il y a quelques
années:

Nous privilégions un champ de recherches défini trés largement et qui englobe une
attitude spécifique de ’homme face aux objets (ou leurs valeurs idéelles). Cette at-
titude inclut les procédés de conservation («muséalisation»), de recherche, de
communication («visualisation»). Ce type d’attitude se rencontre toujours et par-
tout. Institutionnalisé et analysé au musée, ce phénomene en a tiré son nom, ce qui
induit souvent des malentendus, dans la mesure ou on assimile la muséologie a «la
science du musée» uniquement.

A partir de ce constat, ou mieux peut-étre: a partir de ce programme, il
ne peut donc plus exister de lieu privilégié, de champ clos de la muséo-
logie, car I’attitude fait fi de la permanence, constitutive du musée.’ La
muséologie est ici, elle est 1a, parfois la-bas, quand ce n’est pas simple-
ment 1’espace social qui singe le musée, devenu simple boite, réceptacle,
«caveau de famille» pour reprendre 1’expression d’Adorno. La muséolo-
gie est donc partout. Elle n’est plus «science du musée», mais semble
désormais se confondre entierement avec le discours sur 1’exposition.
Car le marqueur muséologique — ne serait-il pas plus judicieux de parler

2 Friedrich WAIDACHER, Handbuch der allgemeinen Museologie, Vienne: Bohlau,
1999, pp. 32-36, en particulier p. 34: «Erkenntnisgegenstand der Museologie ist
eine spezifisch erkennende und wertende Beziehung des Menschen zur Wirklich-
keit. Diese Beziehung wird als Musealitit bezeichnet. Sie bedeutet, dass der
Mensch ausgewihlte Gegenstinde als Zeugnisse bestimmter Sachverhalte fiir so
wichtig erachtet, dass er sie unbegrenzt bewahren und der Gesellschaft wermitteln
wird.» Voir également Frangois MAIRESSE & André DESVALLEES, «Bréve histoire
de la muséologie. Des Inscriptions au musée virtuely, in L objet de la muséologie,
éd. P. A. Mariaux, Neuchatel: IHAM, 2005, pp. 1-50, en particulier p. 24 et sv.

3 Martin R. SCHARER, «La relation homme-objet exposée: théorie et pratique d’une
expérience muséologiquey, Publics & Musées, 15 (1999), pp. 31-43, ici p. 32.

4 L’articulation musée-dépot / musée-lieu d’exposition pose de multiples problémes
et trouve aujourd’hui une réponse dans la création du Schaulager de Bale, littéra-
lement le dépét-voir.



Epitaphe? 3

de marqueur muséographique — reste 1’exp0t, si bien nommé, sans lequel
il n’y a pas matiére a discours.

Etonnant retour que celui-la: la muséologie se nourrit toujours autant
de chair, d’objets, mais prone la seule sensation, I’émotion pure et qui
sait?, la réflexion. On dirait bien que la soudaine multiplicité des lieux
d’exposition réponde, deux cents ans plus tard, a I’'une des préoccupa-
tions attristées de Quatremére de Quincy! A quoi bon en effet ces ruines
factices, échouées dans les conservatoires, se lamentait-il, s’il n’est pos-
sible d’y transporter aussi «le cortege de sensations tendres, profondes,
mélancoliques, sublimes ou touchantes»?’ Pour faire en sorte que ces
épanchements passionnés ne résonnent plus seulement dans [’armoire
des ceeurs, il convient donc de revisiter les lieux de la muséologie, d’en
éclater les limites territoriales. Ainsi, corrélat de la muséalisation, on
assiste aujourd’hui a la mise en correspondance du musée et du monde,
comme le dit Marc-Olivier Gonseth. Il s’agit, 1a encore, d’un retour iro-
nique vers le cabinet de curiosités, dont ['un des desseins majeurs était
précisément de «claquemurer tout I'univers». Ou donc est le change-
ment?

Si le lieu de la muséologie n’est plus (seulement) le musée, serait-ce
I’exposition? Sans doute. Cependant, ce n’est pas la diversité spatiale qui
doit étre comptée comme symptomatique de la diversité reconnue des
formes muséales, mais plutdt la spécificité d’un «regard muséal» qui fait
de tout objet un symptome, un sémiophore, un morceau de patrimoine
digne d’étre préservé, étudié, montré, etc., bref un expo6t en puissance
serti dans le monde-musée. Le déplacement des objets au sein du musée,
ou de toute autre institution patrimoniale, change leur statut; a 1’occasion
de ce transfert, le conservatoire qui les recoit les convertit en musealia
selon un processus bien connu. Il s’agit d’un déplacement performatif.
Désormais, on ne se contente plus d’amener les objets au musée, on in-
vestit d’autres lieux dans le sens d’une véritable délocalisation de la mu-
séologie, avec le résultat d’une conversion temporaire, parfois définitive
aussi, de lieux inédits, disparates, ouverts le plus souvent. Cependant, si

5 QUATREMERE DE QUINCY, Considérations morales sur la destination des ouvrages
de I’art, ou de I’Influence de leur emploi sur le génie et le goiit de ceux qui les pro-
duisent ou qui les jugent, et sur le sentiment de ceux qui en jouissent et en regoivent
les impressions, A Paris, de I’Imprimerie de Crapelet, 1815, pp. 56-57.



4 Pierre Alain Mariaux

I’on parle de multiplicité des lieux de la muséologie, c’est uniquement et
toujours en fonction du regard que 1’on porte sur des objets, regard guidé
par une mémoire qui rétrécit.

Tout lieu n’est pas le musée certes, mais il en présente les caractéris-
tiques essentielles (en tant que scéne, podium, etc.) dés lors qu’on y pose
un monument, c’est-a-dire un vecteur de la mémoire. Et c’est 1a ou
s’anime un lieu insoupgonné de la muséologie, qui est comme le fili-
grane des essais qu’on va lire, et qui s’ouvre aux champs de I’histoire, a
travers la réception du patrimoine, de son image, de sa pratique. Par ex-
cellence donc, le lieu de la muséologie est le patrimoine, formé des biens
a transmettre.” Et puisqu’il n’est de patrimoine que transmis, ¢’est-a-dire
«glosé, restitué, raconté, travaillé» pour reprendre Dominique Poulot,®
I’exégése est partie constitutive de cet héritage, non pas uniquement
symboliquement (comme il le laisse entendre) mais également matériel-
lement. Le discours muséologique, dans le sens retenu plus haut, sera
aussi d’apprivoiser la part exégétique de I’héritage transmis, de 1’isoler,
de I’étudier, de 1’exposer, et de 1’inscrire avec optimisme (et non nostal-
gie) dans le temps présent. La diversité des lieux que nous constatons ne
serait-elle pas I'un des signes de notre difficulté croissante a gérer les
produits de la culture matérielle? Une dernicre fois Quatremere:

Déplacer tous les monuments, en recueillir ainsi les fragments décomposés, en
classer méthodiquement les débris, en faire d’une telle réunion un cours pratique de
chronologie moderne; c’est pour une raison existante, se constituer en état de na-
tion morte; ¢’est de son vivant assister a ses funérailles; c’est tuer I’art pour en faire
I’histoire; ce n’est point en faire 1’histoire, mais 1’épitaphe.

Interroger les lieux de la muséologie, pour sortir du mémorial.

6 Voir Emmanuel DE ROUX, «Muséomanie et muséofolie», Le Monde, 14 janvier
1988: «Comment retenir le fil du temps quand deux générations cohabitent a peine
sous le méme toit, quand les objets de notre vie quotidienne se démodent si vite et
que les greniers ont disparu de nos demeures?» (cité par Roland SCHAER,
L’invention des musées, Paris: Gallimard, 1993, pp. 132-33 [ici p. 133]). Pour soi-
gner cette amnésie, poursuit-il, une visite au brocanteur ou au musée local permet
de colmater les trous de mémoire...

7 Yan THOMAS, «Res, chose et patrimoine: note sur le rapport sujet-objet dans le
droit romainy», Archives de philosophie du droit, 25 (1980), pp. 413-26.

8 Dominique POULOT, Patrimoine et musées. L’institution de la culture, Paris: Ha-
chette, 2001, p. 4.

9 QUATREMERE DE QUINCY, Considérations (cité n. 5), p. 58.



