Die »phantastische Seuche«



Herausgegeben von
Claus Pias und Joseph Vogl



Anja Lauper

Die yphantastische Seuche«
Episoden des Vampirismus im |8. Jahrhundert

diaphanes



Die Publikation wurde gefordert von der Deutschen Forschungsgemeinschaft,
der Ludwig Sievers Stiftung sowie der Janggen-Pohn-Stiftung.

I. Auflage

ISBN 978-3-03734-155-1
© diaphanes, Ziirich 201 |
www.diaphanes.net

Alle Rechte vorbehalten
Layout und Druckvorstufe: 2edit, Ziirich
Druck: Pustet, Regensburg

Umschlagkonzept: Thomas Bechinger und Christoph Unger
Umschlagabbildung: aus: Hans Meurer, Vampire. Die Engel der Finsternis. Der dunkle
Mythos von Blut, Lust und Tod, Freiburg i.Br. 2001.



Inhalt

. Einleitung

Il. Ubertragungswege

2.1. Zirkulationen der Schrift
2.1.1. Die Kasus
2.1.2. Entzifferung der Zeichen
2.1.3. Mediale Kreisliufe

Ill. Symptome

3.1. Magische Fernwirkungen
3.1.1. Die Phantasie als Medium
3.1.2. Geisterkunde
3.1.3. Teuflische Gaukeleien

IV. Therapien
4.1. Politik der Zeichen
4.1.1. Pathologie der Einbildungskraft
4.1.2. Diatetik und Padagogik der Seele
4.2. Politik der Bilder
4.2.1. Medien der Phantasie
4.2.2. Anamorphotische Imagination
4.3. Politik der Korper |
4.3.1. Das Blut der Vampire
4.3.2. Diatetik und Padagogik der Korper
4.4. Politik der Korper Il
4.4.1. Vampir und Souverin
4.4.2. Gesetze und gouvernementale Vernunft

V. Schlusswort
VI. Bibliographie

Namenindex

21
21
21
42
56

69
69
69
79
88

97

97

97
108
112
112
122
138
138
147
153
153
157

181

189

215






l. Einleitung

Anders als der historische Vampir des 18. Jahrhunderts ist der Vampir, wie er
sich seit 1800 in der Literatur und seit dem 20. Jahrhundert in Film und Fern-
sehen entwickelt hat, fest in einem populiren Wissen verankert.! Die Bearbei-
tungen, wie sie sich im Anschluss an Lord Byrons Vampirfragment, das William
Polidori zu Ende schrieb und 1819 unter dem Titel The Vampyre als sein eigenes
Werk veroffentlichte;? vor allem aber seit Bram Stokers Epoche machendem
Roman Dracula aus dem Jahr 1897 herausgebildet haben,’ sind Legion. Sogar
der ansonsten vampiristisch abstinente Geheimrat Goethe trat bereits 1797 mit
einer Vampirballade zu der zu Lebzeiten verhinderten Sexualitit der »Braut
von Korinth« an die Offentlichkeit,* wihrend er zugleich mit seinem Verdikt
tiber den in der englischen und franzosischen Literatur endemischen und epi-
demischen Vampir eine Etablierung des Motivs in der kanonischen Literatur
Deutschlands maBigeblich verhinderte.

Spitestens seit Stoker hat sich der Vampir als paradigmatische Figur einer
devianten und perversen Sexualitit etabliert® und fiel der historische Vampir
des 18. Jahrhunderts in dem Male der Vergessenheit anheim, wie der aristo-
kratische Verftihrer sich in den Biirgerstuben einnistete und dort als die Maske
des radikal Anderen;’ als Shifter zwischen Mensch und Tier, Leben und Tod,
Normalitit und Perversion, Wachzustand und Traum, Bewusstem und Unbe-
wusstem; zwischen Gesundheit und Wahnsinn® sein Unwesen trieb. Bereits seit
Polidoris Filschung The Vampyre, sicher aber mit Stokers Dracula emergiert der
Vampir als Gothic Villain par excellence, ausgestattet mit allen Attributen, die seit-
her jedes Kind kennt: Der Vampir ist ein Blut liebendes Wesen des Imaginiren,
versehen mit spitzem BeiBwerkzeug, einem aristokratischen AuBeren und des-

1. Die Aktualitit des Vampirs verdankt sich seiner Eigenschaft als Leerformel, die flexibel auf gesell-
schaftspolitische Verinderungen zu reagieren vermag.

2. William Polidori, The Vampyre, a Tale, London 1819.

3. Bram Stoker, Dracula, New York 1897.

4. Johann Wolfgang Goethe, »Die Braut von Korinthg, in: ders., Werke, hg. v. Erich Trunz, Bd. 1,
“Miinchen 1989, 268-273.

5. Das Verdikt Goethes tiber die romantischen Literaturen Englands und Frankreichs ist in der Tat
vernichtend: »Das Romantische ist schon in seinen Abgrund verlaufen; das Graflichste der neuern
Produktionen ist kaum noch gesunkener zu denken. Englinder und Franzosen haben uns darin tiber-
boten. Korper, die bei Leibesleben verfaulen und sich in detaillierter Betrachtung ihres Verwesens
erbauen, Tote, die zum Verderben anderer am Leben bleiben und ihren Tod am Lebendigen ernih-
ren: dahin sind unsre Produzenten gelangt! Im Altertum spuken dergleichen Erscheinungen nur vor
wie seltene Krankheitsfille; bei den Neuern sind sie endemisch und epidemisch geworden.« Goethe,
»Maximen und Reflexioneng, in: ders., Werke, a.2.0., Bd. 12, (365-547) 487f.

6. Vgl zu einer freudianischen Lektiire des Dracula-Mythos Lawrence Rickels, Vampirismus-
Vorlesungen, Berlin 2007.

7. Clemens Ruthner, »Untote Verzahnungen. Prolegomena zu einer Literaturgeschichte des Vam-
pirismus, in: Julia Bertschik/Christa Agnes Tuczay (Hg.), Poetische Wiederginger. Deutschsprachige Vam-
pirismus-Diskurse vom Mittelalter bis zur Gegemwart, Tiibingen 2005, 11—41.

8. Christian Begemann/Britta Herrmann/Harald Neumeyer, »Diskursive Entgrenzung. Der Vam-
pir im Schnittpunkt kultureller Wissensbestandes, in: dies. (Hg.), Dracula unbound. Kultunwissenschaft-
liche Lektiiren des Vampirs, Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2008, (9-32) 17.



8 Einleitung

potischem Gebaren, das biirgerliche Frauen nachts heimsucht, um sie in einer
vampiristischen Attacke zu seinesgleichen, nimlich zu einer untoten Lebens-
form zu machen, die zwischen verschiedenen Erscheinungsweisen zu oszillieren
vermag und der nur mittels spezifischer apotropiischer Mittel Einhalt geboten
werden kann. Als erotischer Verfiihrer zum Tod ist der Vampir zu einem der
singuliren Mythen der Moderne avanciert.’

Doch obschon das 18. Jahrhundert der Schauplatz der Herausbildung dieses
modernen Mythos ist, unterliegt sein Vampir nach 1800 in dem MaBe einem
flichendeckenden Vergessen und einem beredten Stillschweigen, wie der Vam-

pir des 19. Jahrhunderts sich nachgerade auf dem Grab des historischen Vampirs

errichtet.!’

Der Vampir des 18. Jahrhunderts ist mit der modernen Gestalt des Vampirs
denn auch weitgehend inkompatibel. Bis auf den Blutgenuss, der sich in der Tat
im 18. Jahrhundert herausbildet, und der apotropiischen Geste des Pfihlens, die
indessen um 1730 nicht erdichtet, sondern real und im Realen aus- und auf-

9. Ebd., 9. Unser heutiges Verstindnis des Mythos Vampir verdankt sich dabei v.a. Bram Stokers
Dracula. Vgl. dazu insbesondere die frithe Studie von Friedrich Kittler, der gegentiber den ilteren psy-
choanalytischen Deutungsversuchen einen medientheoretischen Paradigmenwechsel eingeleitet hat,
indem er vorschlug, Dracula im Hinblick auf die technischen Medien als »das Sachbuch unserer Biiro-
kratisierung« zu lesen. Friedrich Kittler, »Draculas Vermichtnis, in: Zeta 02. Mit Lacan, Berlin 1982,
(103—137) 124; vgl. zu den biopolitischen Implikationen von Kittlers medientheoretischer Wende
Hendrik Blumentrath, »Regulation und Spurensicherung. Vampire und ihre Jiger um 1900«, in:
Begemann/Herrmann/Neumeyer (Hg.), Dracula unbound, a.a.0O., 387—408.

10. Dass sich dies so verhilt, zeigt ein Blick auf die proliferierende Forschung zum Vampir in der
Literatur ab 1800, der ebenfalls nur exemplarisch sein kann. Vgl. etwa zur umso beredteren Geschichte
des Vampirs im Schauerroman zwischen 1800 und 1900 Matthew Gibson, Dracula and the Eastern Ques-
tion. British and French Vampire Narratives of the Nineteenth-Century near East, Houndmills u.a. 2006; zum
Vampir im Roman Noir des 20. Jahrhunderts Markus Koch, Der Roman Noir und die populire Unterwelt
moderner Literatur. Dashiell Hammett, William Faulkner und Graham Greene, Frankfurt/M. u.a. 2004; zu
Stokers Dracula Elizabeth Russell Miller (Hg.), Bram Stoker’s Dracula, A documentary Journey into Vam-
pire Country and the Dracula Phenomenon, New York 2009. Die Faszination von Stokers Roman hat in
nichts nachgelassen und fithrt zu immer neuen Lektiiren, vgl. etwa André-Frangois Ruaud/Isabelle
Ballester, Les nombreuses vies de Dracula, Lyon 2008; zur Gender-Frage Elke Klemens, Dracula und
»seine Tochter«. Die Vampirin als Symbol im Wandel der Zeit, Ttibingen 2004; vgl. zur Intertextualitit des
Marginalen in der (dsterreichischen) Phantastik des 20. Jahrhunderts Clemens Ruthner, Am Rande.
Kanon, Kulturskonomie und die Intertextualitit des Marginalen am Beispiel der (osterreichischen) Phantastik
im 20. Jahrhundert, Tiibingen u.a. 2004; zum Vampir in der franzosischen Phantastik zwischen 1850
und 1950 Jean Bellemin-Noél, Plaisirs de vampire. Gautier, Gracq, Giono, Paris 2001; zur Geschichte
des Vampirs in der angloamerikanischen Horrorliteratur Beth E. McDonald, The Vampire as numinous
Experience. Spiritual Journeys with the Undead in British and American Literature, Jefterson NC u.a. 2004;
James Craig Holte (Hg.), The fantastic Vampire. Studies in the Children of the Night. Selected Essays from
the Eighteenth International Conference on the Fantastic in the Arts, Westport CT u.a. 2002; zum Vampir in
der Literatur des 20. Jahrhunderts Jean Marigny, Le vampire dans la littérature du XXe siécle, Paris 2003;
zum Vampir in der deutschen und englischen Literatur Thomas Le Blanc (Hg.), Draculas Wiederkehr.
Tagungsband 1997, Wetzlar 2003; zum Vampir in der deutschen Literatur Alexander Kluge, Die Liicke,
die der Teufel lisst. Im Umfeld des neuen_Jahrhunderts, Frankfurt/M. 2003; zur Geschichte der Erotik des
Vampirs in der populiren Literatur und im Film Anna Powell, Psychoanalysis and Sovereignty in popular
Vampire Fictions, Lewiston NY u.a. 2003; zu einer foulcauldianischen Lektiire der lesbischen Liebe in
der deutschsprachigen Vampir-Literatur zwischen 1750 und 1850 Angela Steidele, »Als wenn Du mein
Geliebter wirest«. Liebe und Begehren zwischen Frauen in der deutschsprachigen Literatur 1750 — 1850, Stutt-
gart u.a. 2003; zur literarischen Trope der Entropie Michael J. Dennison, Vampirism. Literary Tropes
of Decadence and Entropy, New York u.a. 2001; vgl. auch das Vampir-Lexikon von Erwin Jinsch, Das
Vampir-Lexikon. Die Autoren des Schreckens und ihre blutsaugerischen Kreaturen, Miinchen 2000.



Einleitung 9

gefiihrt wird, haben die beiden Erscheinungstformen des Vampirs nichts mitein-
ander gemein. Der Vampir, der die Federn der aufgeklarten Vampirtheoretiker
in Bewegung setzen wird, ist nicht von der edlen Blisse des Byron’schen Aris-
tokraten, sondern die gesichtslose Ausgeburt einer hypertrophen, kranken oder
verderbten Einbildungskraft, die einzig entlang des Kordons der Tiirkenabwehr
ihre Heimstatt finden kann. Er ist das Hirngespinst des gemeinen Bauern an der
Ostgrenze der westlichen Zivilisation, der im Extremfall der letalen Wirkung
seiner eigenen Furcht zum Opfer fillt, weil er von abergliubischen Popen in
seiner Ignoranz und seinem Unwissen bestirkt wurde. Der Vampir, um des-
sen Entschliisselung sich der gelehrte und curieuse Diskurs des 18. Jahrhunderts
ebenso redlich wie wortreich mithen wird, verfligt auch nicht iiber den roten
Mund und die spitzen weillen Zihne, die das Verfithrungsinstrument und Beil3-
werkzeug jedes Blut liebenden Gothic Villains nach 1800 darstellen werden. Der
Vampir, wie das 18. Jahrhundert ihn kennt, beil3t tiberhaupt nicht; und noch
seine Reduktion auf den blutsaugenden Toten ist ein genuines Produkt des
Vampirdiskurses des 18. Jahrhunderts, das posthum durch Literatur und Film"
festgeschrieben wurde.'?

Man kann also die These vertreten, dass der Vampir des 19. Jahrhunderts in
dem Mafle in einem populiren Diskurs endemisch und epidemisch werden
konnte, wie der historische Vampir des 18. Jahrhunderts gegen 1760 einem
profunden und totalen Schweigen anheimfillt. Denn selbst noch der Blutgenuss
des despotischen Verfithrers und seine Pfihlung, nach der Ruhe und vikto-
rianische Ordnung in den vampiristisch bedringten Biirgerstuben einkehren,
werden nicht dem gelehrten Diskurs tiber den Vampir des 18. Jahrhunderts ent-
lehnt, sondern im Anschluss an Stoker unter Ausstreichung der Geschehnisse
nach 1700 im direkten Riickgrift auf jenen Vlad Tepes, Fiirst der Walachei an
der Grenze zur frithen Neuzeit, der sich in christlichen Diensten wider die Ttir-
ken als blutrinstiger Pfahler einen Namen gemacht hatte."

11. Genannt seien nur einige neuere Arbeiten, die oft diskursiibergreifend sind: Erik Butler, Mefa-
morphoses of the Vampire in Literature and Film. Cultural Transformations in Europe, 1732—1933, Rochester
NY u.a. 2010; Christian Feichtinger/Theresia Heimerl (Hg.), Dunkle Helden. Vampire als Spiegel religit-
ser Diskurse in Film und TV, Marburg 2010; Rebecca Housel (Hg.), Twilight and Philosophy. Vampires,
Vegetarians, and the Pursuit of Immortality, Hoboken NJ 2009; Claudia Liebrand, »Vampire in der neuen
Welt. »Screening the Vampire« in Philip Ridleys The Reflecting Skin (1990) — mit einem Seitenblick
auf George A. Romeros Martin (1977)«, in: Begemann/Herrmann/Neumeyer (Hg.), Dracula unbound,
2.2.0., 283-307; Eric Nuzum, The Dead travel fast. Stalking Vampires from Nosferatu to Count Chocula,
New York 2007; Anja Lauper, »Ein Vampir oder mehrere — Wolken, Dunst und Schwarm in Francis
Ford Coppolas Bram Stoker’s Draculag, in: Lorenz Engell/Bernhard Siegert/Joseph Vogl (Hg.), Archiv
fiir Mediengeschichte. Wolken, Weimar 2005, 139—-147; Jorg Waltje, Blood Obsession. Vampires, serial
Murder, and the popular Imagination, New York u.a. 2005.

12. Peter Mario Kreuter, Der Vampirglaube in Siidosteuropa. Studien zur Genese, Bedeutung und Funk-
tion. Rumdnien und Balkanraum, Berlin 2001, 159-174. Vgl. auch Jean Markale, L’enigme des vampires,
Paris 2010; Claude Lecouteux, Histoire des vampires. Autopsie d’un mythe, Paris 2009. Vgl. zaum Vampir-
glauben in den Karpathen Petr G. Bogatyrev, Vampires in the Carpathians. Magical Acts, Rites and Beliefs
in Subcarpathian Rus’, New York 1998.

13. Hans Meurer, Der dunkle Mythos. Blut, Sex und Tod. Die Faszination des Volksglaubens an Vam-
pire, Schliengen 1996, 79. Vgl. zu Tepes u.a. auch Margot Rauch u.a., Dracula. Woiwode und Vampir.
Eine Ausstellung des Kunsthistorischen Museums Wien, Schloss Ambras, Innsbruck, 18. Juni — 31. Okto-
ber 2008; Thomas Streissguth, Legends of Dracula, Minneapolis 2000; Ralf-Peter Mirtin, Dracula. Das



10 Einleitung

Vor allem aber — und dies markiert in der Tat die uniiberbriickbare Kluft
zum Vampir des 19. Jahrhunderts — verfiigt der Vampir des 18. Jahrhunderts
weder tber ein Imaginires noch tiber eine Sexualitit. In dem MaBe, wie die
beiden Kennmarken des modernen Vampirs im 18. Jahrhundert ausfallen, gibt
der gelehrte Diskurs nicht den Blutsauger als imaginire Figur zu denken, son-
dern vielmehr umgekehrt den Ort der Imagination, innerhalb dessen sich der
bauerliche Vampir vervielfiltigt. Es ist in der Tat die Einbildungskratt, die im
18. Jahrhundert im Kontext des Vampirismus eine erste Theoretisierung erlebt.
Die wenigen vampiristischen Zeichen mit Wiedererkennungseffekt — das fliis-
sige Blut der toten Korper, die wachsenden Haare und Nigel, die frischen Ein-
geweide, das >wilde Zeichen< der minnlichen Vampire —, werden zwar stets
von neuem akribisch aufgezihlt und fligen sich stets von neuem zu einem Tab-
leau aus Identitaiten und Unterschieden; aber sie fithren nie zu einer Theorie
des Vampirs. An die Stelle einer Theorie des Vampirs als Figur des Imaginiren
tritt auf diese Weise eine Theorie der pathologischen Einbildungskraft, die den
Vampir zu produzieren in der Lage ist.

Wenn der Vampir des 18. Jahrhunderts weder eine Figur des Imaginiren noch
eine der Sexualitit ist, so in dem Malle, wie er — erstens — eine politische Figur
und eine Figur des Politischen darstellt.'"* Die Einbildungskraft wird dabei zum
Ort der Intervention einer Politik der Zeichen, der Bilder und der Korper. Dies
vermag ein Blick auf die beiden Eckdaten des historischen Vampirs zu verdeut-
lichen. Wihrend 1732 den fulminanten Eintritt des historischen Vampirs in den
frithautklarerischen Diskurs markiert, zeigt das Jahr 1755 seine gouvernementale
Abschaffung durch den Verwaltungsapparat Maria Theresias und seine geogra-
phische Verschiebung in die Regionen einer iibergroBen Freiheit an.

Man schreibt das Jahr 1732, als der serbische Vampir mit einem Schlag in
aller Munde ist und die Schreibfedern der zweiten Garde von Medizinern und
Theologen in halb Europa in aufgeregte Bewegung setzt. Es ist dieser Vampir-
skandal, der im Winter 1731/1732 im nordserbischen Dorf Medvegya an der
Morava statthat und in dessen Folge 17 Menschen an einer unheimlichen Seu-
che sterben, der den historischen Vampir ebenso plotzlich wie nachhaltig in den
Hauptstadten Europas bekannt machen und diese mit einer Flut vampiristischer
Traktate, Gutachten und Zeitungsberichte iiberziehen sollte (Kap. 2.1.1. »Die
Kasus«). Das publizistische Interesse nahm in der Folge epidemische Ausmale
an; indem immerhin allein im Jahr 1732 33 gelehrte und curieuse Publikationen
zum Thema erschienen und das Commercium litterarium zum Schauplatz einer
ausufernden gelehrten Debatte zum Phianomen des Vampirismus avancierte. Der
serbische Ruf>Vampirl« verbreitete sich auf diese Weise in Windeseile nicht nur
in der akademischen Welt und an den Fiirstenhofen von Wien bis Paris, son-

Leben des Fiirsten Vlad Tepes, Berlin *2008; zur Vampirlegende in Literatur und Kunst den Kongress-
band Les vampires. Colloque sur le Vampirisme dans la Légende, la Littérature et les Arts, Paris 1994.

14. Dies ist von der jingeren Forschung insofern berticksichtigt worden, als vereinzelte Studien
zu einer Soziologie des Vampirs entstanden sind, vgl. Florian Kiihrer, Vampire: Monster — Mythos —
Medienstar, Kevelaer 2010; Wolfgang Essbach (Hg.), Landschaft, Geschlecht, Artefakte. Zur Soziologie
naturaler und artifizieller Alterititen, Wiirzburg 2004.



Einleitung |

dern auch in den Biirgerstuben und Salons des westlichen Europa (Kap. 2.1.3.
»Mediale Kreisliufe«).

Der Einsatz der Politik und des Politischen ist dabei ein doppelter: Zum einen
ist zu beobachten, wie die gelehrte Auseinandersetzung mit dem Vampir der
Spur des Krieges folgt und parallel zum erstmaligen Aufbau einer funktions-
tiichtigen Verwaltung in den neu erworbenen Gebieten ergeht, die ihrer Struk-
tur nach militirisch ist. 1718 verzeichnet die Monarchia Austriaca im Frieden
von Passarowitz einen signifikanten, wenn auch instabilen territorialen Zuwachs
an den Grenzen zum Osmanischen Reich; nur sieben Jahre spiter markiert
das Datum, an dem der historische Vampir seine erstmalige Verschriftlichung
erfihrt. 1732 haben dann die Buchhindler ihr Sortiment fliegend der plotzli-
chen vampiristischen Nachfrage angepasst; und nach den Medizinern versuchen
auch die Theologen, das vampiristische Ritsel in den umkimptten Grenzregio-
nen des Habsburgerreichs zu l6sen.

Dabei fillt auf, dass die Petit maitres unter den Theoretikern die Zwiegestalt
der vampiristischen Erkrankung in den Blick nehmen, wihrend sie jede Anleihe
beim mythologischen System der Grenzbewohner zum Vornherein ablehnen.'
Doch wihrend die Theorie im vampiristischen Jahr 1732 an der Synthese, der es
obliegt, die Krankheit der Lebenden auf jene der Toten zu beziehen und beide
miteinander in Korrespondenz zu setzen, scheitern, funktionieren ihre Thesen
bis auf die Ausnahme Johann Christoph Harenbergs tiberwiegend an jenem
epistemischen Ort, der eine profunde Lektiire der Zeichen der Toten bezeich-
net. Um 1730 ist es also vornehmlich der durch die materiale Riickkehr des
untoten vampiristischen Korpers in den Bereich der Lebenden verstorte Tod,
der die Theorie beschiftigt und die Schreibfedern der zweiten Garde unter den
Adepten einer Aufklirung des vampiristischen Phinomens in atemloser Bewe-
gung hilt (Kap. 2.1.2. »Entzifferung der Zeichen«). Die Politik der toten Kérper,
die angesichts der wiederkehrenden biuerlichen Leichname an den sensiblen
Grenzen zum Osmanischen Reich innerhalb der Theorie zum anderen verfolgt
wird, ist denn auch dergestalt, dass als Therapie des grassierenden Vampirismus
in erster Linie eine Versdhnung der Lebenden mit den Toten vorgeschlagen
wird. Die Vernichtung der Vampire ist integraler Bestandteil einer Politik der
toten Korper und einer »Kur, die auf die Re-Etablierung der absoluten Grenze
zwischen Leben und Tod gerichtet ist.

Ganz anders prisentiert sich die Situation 1755: Am 30. Januar des Jahres wird
in Wien die Fama von der Exhumierung und Exekution der Rosina Polakin
bekannt. Die Leiche der vermeintlichen Blutsaugerin sei bereits am 19. Januar
des Jahres in einem kleinen Bauerndorf nahe der schlesisch-mihrischen Grenze
zusammen mit den sterblichen Uberresten anderer Dorfbewohner exhumiert
sowie auBerhalb des Friedhofs enthauptet und verbrannt worden. Im Zusam-
menhang mit diesem Skandal wird an der Hofburg ruchbar, dass das verant-
wortliche bischofliche Konsistorium offenbar wiederholt und unbemerkt von

15. Klaus Hamberger, Mortuus non mordet. Dokumente zum Vampirismus 1689—1791, Wien
1992, 13.



