
Die ›phantastische Seuche‹



 
Herausgegeben von 

Claus Pias und Joseph Vogl



Anja Lauper 
 

Die ›phantastische Seuche‹
Episoden des Vampirismus im 18. Jahrhundert

 

diaphanes



Die Publikation wurde gefördert von der Deutschen Forschungsgemeinschaft, 
der Ludwig Sievers Stiftung sowie der Janggen-Pöhn-Stiftung.

1. Auflage
ISBN 978-3-03734-155-1
© diaphanes, Zürich 2011
www.diaphanes.net

Alle Rechte vorbehalten
Layout und Druckvorstufe: 2edit, Zürich
Druck: Pustet, Regensburg

Umschlagkonzept: Thomas Bechinger und Christoph Unger
Umschlagabbildung: aus: Hans Meurer, Vampire. Die Engel der Finsternis. Der dunkle 
Mythos von Blut, Lust und Tod, Freiburg i.Br. 2001.



	 Inhalt

I. Einleitung		 7

II. Übertragungswege	 21
2.1.	 Zirkulationen der Schrift	 21
	 2.1.1.	 Die Kasus	 21
	 2.1.2.	 Entzifferung der Zeichen	 42
	 2.1.3.	 Mediale Kreisläufe	 56

III. Symptome	 69
3.1.	 Magische Fernwirkungen	 69
	 3.1.1.	 Die Phantasie als Medium	 69
	 3.1.2.	 Geisterkunde	 79
	 3.1.3.	 Teuflische Gaukeleien	 88

IV. Therapien	 97
4.1.	 Politik der Zeichen	 97
	 4.1.1.	 Pathologie der Einbildungskraft	 97
	 4.1.2.	 Diätetik und Pädagogik der Seele	 108
4.2.	 Politik der Bilder	 112
	 4.2.1.	 Medien der Phantasie	 112
	 4.2.2.	 Anamorphotische Imagination	 122
4.3.	 Politik der Körper I	 138
	 4.3.1.	 Das Blut der Vampire	 138
	 4.3.2.	 Diätetik und Pädagogik der Körper	 147
4.4.	 Politik der Körper II	 153
	 4.4.1.	 Vampir und Souverän	 153
	 4.4.2.	 Gesetze und gouvernementale Vernunft	 157

V. Schlusswort	 181

VI. Bibliographie	 189

Namenindex	 215





I. Einleitung

Anders als der historische Vampir des 18. Jahrhunderts ist der Vampir, wie er 
sich seit 1800 in der Literatur und seit dem 20. Jahrhundert in Film und Fern-
sehen entwickelt hat, fest in einem populären Wissen verankert.1 Die Bearbei-
tungen, wie sie sich im Anschluss an Lord Byrons Vampirfragment, das William 
Polidori zu Ende schrieb und 1819 unter dem Titel The Vampyre als sein eigenes 
Werk veröffentlichte;2 vor allem aber seit Bram Stokers Epoche machendem 
Roman Dracula aus dem Jahr 1897 herausgebildet haben,3 sind Legion. Sogar 
der ansonsten vampiristisch abstinente Geheimrat Goethe trat bereits 1797 mit 
einer Vampirballade zu der zu Lebzeiten verhinderten Sexualität der »Braut 
von Korinth« an die Öffentlichkeit,4 während er zugleich mit seinem Verdikt 
über den in der englischen und französischen Literatur endemischen und epi-
demischen Vampir eine Etablierung des Motivs in der kanonischen Literatur 
Deutschlands maßgeblich verhinderte.5

Spätestens seit Stoker hat sich der Vampir als paradigmatische Figur einer 
devianten und perversen Sexualität etabliert6 und fiel der historische Vampir 
des 18. Jahrhunderts in dem Maße der Vergessenheit anheim, wie der aristo-
kratische Verführer sich in den Bürgerstuben einnistete und dort als die Maske 
des radikal Anderen;7 als Shifter zwischen Mensch und Tier, Leben und Tod, 
Normalität und Perversion, Wachzustand und Traum, Bewusstem und Unbe-
wusstem; zwischen Gesundheit und Wahnsinn8 sein Unwesen trieb. Bereits seit 
Polidoris Fälschung The Vampyre, sicher aber mit Stokers Dracula emergiert der 
Vampir als Gothic Villain par excellence, ausgestattet mit allen Attributen, die seit-
her jedes Kind kennt: Der Vampir ist ein Blut liebendes Wesen des Imaginären, 
versehen mit spitzem Beißwerkzeug, einem aristokratischen Äußeren und des-

1.	 Die Aktualität des Vampirs verdankt sich seiner Eigenschaft als Leerformel, die flexibel auf gesell-
schaftspolitische Veränderungen zu reagieren vermag.
2.	 William Polidori, The Vampyre, a Tale, London 1819.
3.	 Bram Stoker, Dracula, New York 1897.
4.	 Johann Wolfgang Goethe, »Die Braut von Korinth«, in: ders., Werke, hg. v. Erich Trunz, Bd. 1, 
14München 1989, 268 –273.
5.	 Das Verdikt Goethes über die romantischen Literaturen Englands und Frankreichs ist in der Tat 
vernichtend: »Das Romantische ist schon in seinen Abgrund verlaufen; das Gräßlichste der neuern 
Produktionen ist kaum noch gesunkener zu denken. Engländer und Franzosen haben uns darin über-
boten. Körper, die bei Leibesleben verfaulen und sich in detaillierter Betrachtung ihres Verwesens 
erbauen, Tote, die zum Verderben anderer am Leben bleiben und ihren Tod am Lebendigen ernäh-
ren: dahin sind unsre Produzenten gelangt! Im Altertum spuken dergleichen Erscheinungen nur vor 
wie seltene Krankheitsfälle; bei den Neuern sind sie endemisch und epidemisch geworden.« Goethe, 
»Maximen und Reflexionen«, in: ders., Werke, a.a.O., Bd. 12, (365–547) 487f.
6.	 Vgl. zu einer freudianischen Lektüre des Dracula-Mythos Lawrence Rickels, Vampirismus-
Vorlesungen, Berlin 2007.
7.	 Clemens Ruthner, »Untote Verzahnungen. Prolegomena zu einer Literaturgeschichte des Vam-
pirismus«, in: Julia Bertschik/Christa Agnes Tuczay (Hg.), Poetische Wiedergänger. Deutschsprachige Vam-
pirismus-Diskurse vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Tübingen 2005, 11– 41.
8.	 Christian Begemann/Britta Herrmann/Harald Neumeyer, »Diskursive Entgrenzung. Der Vam-
pir im Schnittpunkt kultureller Wissensbestände«, in: dies. (Hg.), Dracula unbound. Kulturwissenschaft-
liche Lektüren des Vampirs, Freiburg i.Br./Berlin/Wien 2008, (9–32) 17.



Einleitung8

potischem Gebaren, das bürgerliche Frauen nachts heimsucht, um sie in einer 
vampiristischen Attacke zu seinesgleichen, nämlich zu einer untoten Lebens-
form zu machen, die zwischen verschiedenen Erscheinungsweisen zu oszillieren 
vermag und der nur mittels spezifischer apotropäischer Mittel Einhalt geboten 
werden kann. Als erotischer Verführer zum Tod ist der Vampir zu einem der 
singulären Mythen der Moderne avanciert.9

Doch obschon das 18. Jahrhundert der Schauplatz der Herausbildung dieses 
modernen Mythos ist, unterliegt sein Vampir nach 1800 in dem Maße einem 
flächendeckenden Vergessen und einem beredten Stillschweigen, wie der Vam-
pir des 19. Jahrhunderts sich nachgerade auf dem Grab des historischen Vampirs 
errichtet.10

Der Vampir des 18. Jahrhunderts ist mit der modernen Gestalt des Vampirs 
denn auch weitgehend inkompatibel. Bis auf den Blutgenuss, der sich in der Tat 
im 18. Jahrhundert herausbildet, und der apotropäischen Geste des Pfählens, die 
indessen um 1730 nicht erdichtet, sondern real und im Realen aus- und auf-

9.	 Ebd., 9. Unser heutiges Verständnis des Mythos Vampir verdankt sich dabei v.a. Bram Stokers 
Dracula. Vgl. dazu insbesondere die frühe Studie von Friedrich Kittler, der gegenüber den älteren psy-
choanalytischen Deutungsversuchen einen medientheoretischen Paradigmenwechsel eingeleitet hat, 
indem er vorschlug, Dracula im Hinblick auf die technischen Medien als »das Sachbuch unserer Büro-
kratisierung« zu lesen. Friedrich Kittler, »Draculas Vermächtnis«, in: Zeta 02. Mit Lacan, Berlin 1982, 
(103 –137) 124; vgl. zu den biopolitischen Implikationen von Kittlers medientheoretischer Wende 
Hendrik Blumentrath, »Regulation und Spurensicherung. Vampire und ihre Jäger um 1900«, in: 
Begemann/Herrmann/Neumeyer (Hg.), Dracula unbound, a.a.O., 387– 408.
10.	 Dass sich dies so verhält, zeigt ein Blick auf die proliferierende Forschung zum Vampir in der 
Literatur ab 1800, der ebenfalls nur exemplarisch sein kann. Vgl. etwa zur umso beredteren Geschichte 
des Vampirs im Schauerroman zwischen 1800 und 1900 Matthew Gibson, Dracula and the Eastern Ques-
tion. British and French Vampire Narratives of the Nineteenth-Century near East, Houndmills u.a. 2006; zum 
Vampir im Roman Noir des 20. Jahrhunderts Markus Koch, Der Roman Noir und die populäre Unterwelt 
moderner Literatur. Dashiell Hammett, William Faulkner und Graham Greene, Frankfurt/M. u.a. 2004; zu 
Stokers Dracula Elizabeth Russell Miller (Hg.), Bram Stoker’s Dracula, A documentary Journey into Vam-
pire Country and the Dracula Phenomenon, New York 2009. Die Faszination von Stokers Roman hat in 
nichts nachgelassen und führt zu immer neuen Lektüren, vgl. etwa André-François Ruaud/Isabelle 
Ballester, Les nombreuses vies de Dracula, Lyon 2008; zur Gender-Frage Elke Klemens, Dracula und 
›seine Töchter‹. Die Vampirin als Symbol im Wandel der Zeit, Tübingen 2004; vgl. zur Intertextualität des 
Marginalen in der (österreichischen) Phantastik des 20. Jahrhunderts Clemens Ruthner, Am Rande. 
Kanon, Kulturökonomie und die Intertextualität des Marginalen am Beispiel der (österreichischen) Phantastik 
im 20. Jahrhundert, Tübingen u.a. 2004; zum Vampir in der französischen Phantastik zwischen 1850 
und 1950 Jean Bellemin-Noël, Plaisirs de vampire. Gautier, Gracq, Giono, Paris 2001; zur Geschichte 
des Vampirs in der angloamerikanischen Horrorliteratur Beth E. McDonald, The Vampire as numinous 
Experience. Spiritual Journeys with the Undead in British and American Literature, Jefferson NC u.a. 2004; 
James Craig Holte (Hg.), The fantastic Vampire. Studies in the Children of the Night. Selected Essays from 
the Eighteenth International Conference on the Fantastic in the Arts, Westport CT u.a. 2002; zum Vampir in 
der Literatur des 20. Jahrhunderts Jean Marigny, Le vampire dans la littérature du XXe siècle, Paris 2003; 
zum Vampir in der deutschen und englischen Literatur Thomas Le Blanc (Hg.), Draculas Wiederkehr. 
Tagungsband 1997, Wetzlar 2003; zum Vampir in der deutschen Literatur Alexander Kluge, Die Lücke, 
die der Teufel lässt. Im Umfeld des neuen Jahrhunderts, Frankfurt/M. 2003; zur Geschichte der Erotik des 
Vampirs in der populären Literatur und im Film Anna Powell, Psychoanalysis and Sovereignty in popular 
Vampire Fictions, Lewiston NY u.a. 2003; zu einer foulcauldianischen Lektüre der lesbischen Liebe in 
der deutschsprachigen Vampir-Literatur zwischen 1750 und 1850 Angela Steidele, »Als wenn Du mein 
Geliebter wärest«. Liebe und Begehren zwischen Frauen in der deutschsprachigen Literatur 1750 – 1850, Stutt-
gart u.a. 2003; zur literarischen Trope der Entropie Michael J. Dennison, Vampirism. Literary Tropes 
of Decadence and Entropy, New York u.a. 2001; vgl. auch das Vampir-Lexikon von Erwin Jänsch, Das 
Vampir-Lexikon. Die Autoren des Schreckens und ihre blutsaugerischen Kreaturen, München 2000.



Einleitung 9

geführt wird, haben die beiden Erscheinungsformen des Vampirs nichts mitein-
ander gemein. Der Vampir, der die Federn der aufgeklärten Vampirtheoretiker 
in Bewegung setzen wird, ist nicht von der edlen Blässe des Byron’schen Aris-
tokraten, sondern die gesichtslose Ausgeburt einer hypertrophen, kranken oder 
verderbten Einbildungskraft, die einzig entlang des Kordons der Türkenabwehr 
ihre Heimstatt finden kann. Er ist das Hirngespinst des gemeinen Bauern an der 
Ostgrenze der westlichen Zivilisation, der im Extremfall der letalen Wirkung 
seiner eigenen Furcht zum Opfer fällt, weil er von abergläubischen Popen in 
seiner Ignoranz und seinem Unwissen bestärkt wurde. Der Vampir, um des-
sen Entschlüsselung sich der gelehrte und curieuse Diskurs des 18. Jahrhunderts 
ebenso redlich wie wortreich mühen wird, verfügt auch nicht über den roten 
Mund und die spitzen weißen Zähne, die das Verführungsinstrument und Beiß-
werkzeug jedes Blut liebenden Gothic Villains nach 1800 darstellen werden. Der 
Vampir, wie das 18. Jahrhundert ihn kennt, beißt überhaupt nicht; und noch 
seine Reduktion auf den blutsaugenden Toten ist ein genuines Produkt des 
Vampirdiskurses des 18. Jahrhunderts, das posthum durch Literatur und Film11 
festgeschrieben wurde.12

Man kann also die These vertreten, dass der Vampir des 19. Jahrhunderts in 
dem Maße in einem populären Diskurs endemisch und epidemisch werden 
konnte, wie der historische Vampir des 18.  Jahrhunderts gegen 1760 einem 
profunden und totalen Schweigen anheimfällt. Denn selbst noch der Blutgenuss 
des despotischen Verführers und seine Pfählung, nach der Ruhe und vikto-
rianische Ordnung in den vampiristisch bedrängten Bürgerstuben einkehren, 
werden nicht dem gelehrten Diskurs über den Vampir des 18. Jahrhunderts ent-
lehnt, sondern im Anschluss an Stoker unter Ausstreichung der Geschehnisse 
nach 1700 im direkten Rückgriff auf jenen Vlad Tepeš, Fürst der Walachei an 
der Grenze zur frühen Neuzeit, der sich in christlichen Diensten wider die Tür-
ken als blutrünstiger Pfähler einen Namen gemacht hatte.13

11.	 Genannt seien nur einige neuere Arbeiten, die oft diskursübergreifend sind: Erik Butler, Meta-
morphoses of the Vampire in Literature and Film. Cultural Transformations in Europe, 1732–1933, Rochester 
NY u.a. 2010; Christian Feichtinger/Theresia Heimerl (Hg.), Dunkle Helden. Vampire als Spiegel religiö-
ser Diskurse in Film und TV, Marburg 2010; Rebecca Housel (Hg.), Twilight and Philosophy. Vampires, 
Vegetarians, and the Pursuit of Immortality, Hoboken NJ 2009; Claudia Liebrand, »Vampire in der neuen 
Welt. ›Screening the Vampire‹ in Philip Ridleys The Reflecting Skin (1990) – mit einem Seitenblick 
auf George A. Romeros Martin (1977)«, in: Begemann/Herrmann/Neumeyer (Hg.), Dracula unbound, 
a.a.O., 283 –307; Eric Nuzum, The Dead travel fast. Stalking Vampires from Nosferatu to Count Chocula, 
New York 2007; Anja Lauper, »Ein Vampir oder mehrere – Wolken, Dunst und Schwarm in Francis 
Ford Coppolas Bram Stoker’s Dracula«, in: Lorenz Engell/Bernhard Siegert/Joseph Vogl (Hg.), Archiv 
für Mediengeschichte. Wolken, Weimar 2005, 139 –147; Jörg Waltje, Blood Obsession. Vampires, serial 
Murder, and the popular Imagination, New York u.a. 2005.
12.	 Peter Mario Kreuter, Der Vampirglaube in Südosteuropa. Studien zur Genese, Bedeutung und Funk-
tion. Rumänien und Balkanraum, Berlin 2001, 159 –174. Vgl. auch Jean Markale, L’enigme des vampires, 
Paris 2010; Claude Lecouteux, Histoire des vampires. Autopsie d’un mythe, Paris 2009. Vgl. zum Vampir-
glauben in den Karpathen Petr G. Bogatyrev, Vampires in the Carpathians. Magical Acts, Rites and Beliefs 
in Subcarpathian Rus’, New York 1998.
13.	 Hans Meurer, Der dunkle Mythos. Blut, Sex und Tod. Die Faszination des Volksglaubens an Vam-
pire, Schliengen 1996, 79. Vgl. zu Tepeš u.a. auch Margot Rauch u.a., Dracula. Woiwode und Vampir. 
Eine Ausstellung des Kunsthistorischen Museums Wien, Schloss Ambras, Innsbruck, 18. Juni – 31. Okto-
ber 2008; Thomas Streissguth, Legends of Dracula, Minneapolis 2000; Ralf-Peter Märtin, Dracula. Das 



Einleitung10

Vor allem aber  – und dies markiert in der Tat die unüberbrückbare Kluft 
zum Vampir des 19.  Jahrhunderts – verfügt der Vampir des 18.  Jahrhunderts 
weder über ein Imaginäres noch über eine Sexualität. In dem Maße, wie die 
beiden Kennmarken des modernen Vampirs im 18. Jahrhundert ausfallen, gibt 
der gelehrte Diskurs nicht den Blutsauger als imaginäre Figur zu denken, son-
dern vielmehr umgekehrt den Ort der Imagination, innerhalb dessen sich der 
bäuerliche Vampir vervielfältigt. Es ist in der Tat die Einbildungskraft, die im 
18. Jahrhundert im Kontext des Vampirismus eine erste Theoretisierung erlebt. 
Die wenigen vampiristischen Zeichen mit Wiedererkennungseffekt – das flüs-
sige Blut der toten Körper, die wachsenden Haare und Nägel, die frischen Ein-
geweide, das ›wilde Zeichen‹ der männlichen Vampire  –,  werden zwar stets 
von neuem akribisch aufgezählt und fügen sich stets von neuem zu einem Tab-
leau aus Identitäten und Unterschieden; aber sie führen nie zu einer Theorie 
des Vampirs. An die Stelle einer Theorie des Vampirs als Figur des Imaginären 
tritt auf diese Weise eine Theorie der pathologischen Einbildungskraft, die den 
Vampir zu produzieren in der Lage ist.

Wenn der Vampir des 18. Jahrhunderts weder eine Figur des Imaginären noch 
eine der Sexualität ist, so in dem Maße, wie er – erstens – eine politische Figur 
und eine Figur des Politischen darstellt.14 Die Einbildungskraft wird dabei zum 
Ort der Intervention einer Politik der Zeichen, der Bilder und der Körper. Dies 
vermag ein Blick auf die beiden Eckdaten des historischen Vampirs zu verdeut-
lichen. Während 1732 den fulminanten Eintritt des historischen Vampirs in den 
frühaufklärerischen Diskurs markiert, zeigt das Jahr 1755 seine gouvernementale 
Abschaffung durch den Verwaltungsapparat Maria Theresias und seine geogra-
phische Verschiebung in die Regionen einer übergroßen Freiheit an.

Man schreibt das Jahr 1732, als der serbische Vampir mit einem Schlag in 
aller Munde ist und die Schreibfedern der zweiten Garde von Medizinern und 
Theologen in halb Europa in aufgeregte Bewegung setzt. Es ist dieser Vampir-
skandal, der im Winter 1731/1732 im nordserbischen Dorf Medvegya an der 
Morava statthat und in dessen Folge 17 Menschen an einer unheimlichen Seu-
che sterben, der den historischen Vampir ebenso plötzlich wie nachhaltig in den 
Hauptstädten Europas bekannt machen und diese mit einer Flut vampiristischer 
Traktate, Gutachten und Zeitungsberichte überziehen sollte (Kap. 2.1.1. »Die 
Kasus«). Das publizistische Interesse nahm in der Folge epidemische Ausmaße 
an; indem immerhin allein im Jahr 1732 33 gelehrte und curieuse Publikationen 
zum Thema erschienen und das Commercium litterarium zum Schauplatz einer 
ausufernden gelehrten Debatte zum Phänomen des Vampirismus avancierte. Der 
serbische Ruf ›Vampir!‹ verbreitete sich auf diese Weise in Windeseile nicht nur 
in der akademischen Welt und an den Fürstenhöfen von Wien bis Paris, son-

Leben des Fürsten Vlad Tepeš, Berlin 32008; zur Vampirlegende in Literatur und Kunst den Kongress-
band Les vampires. Colloque sur le Vampirisme dans la Légende, la Littérature et les Arts, Paris 1994.
14.	 Dies ist von der jüngeren Forschung insofern berücksichtigt worden, als vereinzelte Studien 
zu einer Soziologie des Vampirs entstanden sind, vgl. Florian Kührer, Vampire: Monster – Mythos – 
Medienstar, Kevelaer 2010; Wolfgang Essbach (Hg.), Landschaft, Geschlecht, Artefakte. Zur Soziologie 
naturaler und artifizieller Alteritäten, Würzburg 2004.



Einleitung 11

dern auch in den Bürgerstuben und Salons des westlichen Europa (Kap. 2.1.3. 
»Mediale Kreisläufe«).

Der Einsatz der Politik und des Politischen ist dabei ein doppelter: Zum einen 
ist zu beobachten, wie die gelehrte Auseinandersetzung mit dem Vampir der 
Spur des Krieges folgt und parallel zum erstmaligen Aufbau einer funktions
tüchtigen Verwaltung in den neu erworbenen Gebieten ergeht, die ihrer Struk-
tur nach militärisch ist. 1718 verzeichnet die Monarchia Austriaca im Frieden 
von Passarowitz einen signifikanten, wenn auch instabilen territorialen Zuwachs 
an den Grenzen zum Osmanischen Reich; nur sieben Jahre später markiert 
das Datum, an dem der historische Vampir seine erstmalige Verschriftlichung 
erfährt. 1732 haben dann die Buchhändler ihr Sortiment fliegend der plötzli-
chen vampiristischen Nachfrage angepasst; und nach den Medizinern versuchen 
auch die Theologen, das vampiristische Rätsel in den umkämpften Grenzregio-
nen des Habsburgerreichs zu lösen.

Dabei fällt auf, dass die Petit maîtres unter den Theoretikern die Zwiegestalt 
der vampiristischen Erkrankung in den Blick nehmen, während sie jede Anleihe 
beim mythologischen System der Grenzbewohner zum Vornherein ablehnen.15 
Doch während die Theorie im vampiristischen Jahr 1732 an der Synthese, der es 
obliegt, die Krankheit der Lebenden auf jene der Toten zu beziehen und beide 
miteinander in Korrespondenz zu setzen, scheitern, funktionieren ihre Thesen 
bis auf die Ausnahme Johann Christoph Harenbergs überwiegend an jenem 
epistemischen Ort, der eine profunde Lektüre der Zeichen der Toten bezeich-
net. Um 1730 ist es also vornehmlich der durch die materiale Rückkehr des 
untoten vampiristischen Körpers in den Bereich der Lebenden verstörte Tod, 
der die Theorie beschäftigt und die Schreibfedern der zweiten Garde unter den 
Adepten einer Aufklärung des vampiristischen Phänomens in atemloser Bewe-
gung hält (Kap. 2.1.2. »Entzifferung der Zeichen«). Die Politik der toten Körper, 
die angesichts der wiederkehrenden bäuerlichen Leichname an den sensiblen 
Grenzen zum Osmanischen Reich innerhalb der Theorie zum anderen verfolgt 
wird, ist denn auch dergestalt, dass als Therapie des grassierenden Vampirismus 
in erster Linie eine Versöhnung der Lebenden mit den Toten vorgeschlagen 
wird. Die Vernichtung der Vampire ist integraler Bestandteil einer Politik der 
toten Körper und einer ›Kur‹, die auf die Re-Etablierung der absoluten Grenze 
zwischen Leben und Tod gerichtet ist.

Ganz anders präsentiert sich die Situation 1755: Am 30. Januar des Jahres wird 
in Wien die Fama von der Exhumierung und Exekution der Rosina Polakin 
bekannt. Die Leiche der vermeintlichen Blutsaugerin sei bereits am 19. Januar 
des Jahres in einem kleinen Bauerndorf nahe der schlesisch-mährischen Grenze 
zusammen mit den sterblichen Überresten anderer Dorfbewohner exhumiert 
sowie außerhalb des Friedhofs enthauptet und verbrannt worden. Im Zusam-
menhang mit diesem Skandal wird an der Hofburg ruchbar, dass das verant-
wortliche bischöfliche Konsistorium offenbar wiederholt und unbemerkt von 

15.	 Klaus Hamberger, Mortuus non mordet. Dokumente zum Vampirismus 1689 –1791, Wien 
1992, 13. 


