
Mesch-Buch.indb   IMesch-Buch.indb   I 01.03.13   11:3001.03.13   11:30

Foerster
Textfeld
978-3-476-02458-9   Mesch (Hrsg.), Glück - Tugend - Zeit
© 2013 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)



Einleitung:  Aristoteles über die Zeit-
struktur des guten Lebens

Walter Mesch

Die aristotelische Ethik gehört zu den einfl ussreichsten Konzeptionen der Antike. 
Ihre reichhaltige Wirkungsgeschichte ist beeindruckend, wenn auch nicht frei von 
Zufällen, Brüchen und Flauten. Dabei reicht sie – vermittelt über verschiedene 
Renaissancen der Aristotelesrezeption – von der Antike bis an die Schwelle 
zur Neuzeit. Und auch hier reißt sie keineswegs ab, obwohl das aristotelische 
Modell des guten Lebens unter modernen Vorzeichen schwerer zu überzeugen 
vermag, weil es sich nicht leicht mit individualistischen, moralistischen oder 
szientistischen Grundannahmen vereinbaren lässt. Auch hier bleibt das philo-

sophische Interesse an Aristoteles wach, nicht zuletzt dort, wo man auf  Defi zite 
moderner Entwicklungen aufmerksam wird und im Rückgriff  auf  vormoderne 
Konzeptionen nach Lösungsperspektiven sucht. So entwickeln sich gerade im 
20. Jahrhundert verschiedene Varianten eines Neoaristotelismus, deren Einfl uss 
bis heute spürbar ist.

Daneben steht eine außerordentlich breite und eindringliche Auseinanderset-
zung mit der aristotelischen Ethik, die primär aus historischer Perspektive erfolgt, 
indem sie sich teils mit einem neoaristotelischen Sachinteresse verbindet, teils 
gängige Auffassungen im Rückgang auf  aristotelische Schriften prüft oder Ver-
ständnisprobleme dieser Schriften für sich genommen eruiert und diskutiert. 
Anders als man erwarten könnte, gibt es auch auf  der grundlegenden Ebene 
solcher Verständnisprobleme noch einigen Klärungsbedarf. Dies gilt sogar für 
Grundbegriffe wie ›Glück‹ und ›Tugend‹, d. h. für die zentrale Frage nach dem 
Verständnis des guten Lebens, das von Aristoteles herausgearbeitet wird. Trotz 
der beachtlichen Rezeptionsgeschichte der aristotelischen Ethik und einer in-
tensiv betriebenen aktuellen Forschung stößt man hier nach wie vor auf  nicht 
unerhebliche Schwierigkeiten. Ich möchte diese im Folgenden erläutern, um 
damit in die Fragestellung des vorliegenden Bandes einzuführen und den Blick 
auf  die Zeitstruktur des guten Lebens zu lenken. 

1. Perspektiven und Probleme der aristotelischen Ethik

Im Zentrum der aristotelischen Ethik steht zweifellos die Auffassung, dass ein 
gutes Leben (eudaimonia) nur durch Tugend (aretê ) zu verwirklichen ist. Wer sich 
ihr nähert, wird deshalb zunächst diese Verbindung verstehen müssen. Auf  der 
einen Seite geht es darum, das gute Leben als höchstes Ziel (ariston) unseres 

Mesch-Buch.indb   1Mesch-Buch.indb   1 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



2     Walter Mesch

Handelns einsichtig zu machen, also zu zeigen, dass und inwiefern alle anderen 
Ziele recht betrachtet nur angestrebt werden, um dieses höchste Ziel zu erreichen, 
während es selbst nicht wiederum um eines anderen willen angestrebt wird (EN 
I 1, 1094a18–22; I 5, 1097a18 ff.). Auf  der anderen Seite geht es um die Frage, 
wie sich dieses höchste Ziel erreichen lässt bzw. warum es gerade durch Tugend 
zu erreichen sein soll. Eine erste Antwort gibt schon das sogenannte Ergon-
Argument, mit dem Aristoteles einleuchtend zu machen versucht, was eudaimonia 
recht verstanden ist, bestimmt er sie hier doch als eine (vernünftige) Tätigkeit 
der Seele gemäß der aretê (EN I 6, 1098a7 ff.). Demnach zeichnet sich ein guter 
Kitharaspieler dadurch aus, dass er gut bzw. gemäß der aretê Kithara spielt. Und 
ganz ähnlich soll die eudaimonia als das »menschliche Gute« (to anthrôpinon agathon) 
darin liegen, dass man jene Tätigkeit der Vernunft (logos), die – im Unterschied 
zu anderen Lebewesen – die eigentümliche Leistung, Funktion oder Aufgabe 
(ergon) des Menschen ausmacht, gut bzw. gemäß der aretê verwirklicht (apoteleitai).

Das viel diskutierte Argument ist in verschiedenen Hinsichten, denen hier nicht 
genauer nachgegangen werden kann, schwer zu verstehen (vgl.  Müller 2003;  Wolf  
²2007, 37 ff.). Grundsätzlich muss man sich jedoch klar machen, dass es hier nicht 
primär um die Frage geht, warum sich Glück durch Moral realisieren lässt, wie man 
aus einer modernen – etwa an  Kant geschulten Perspektive – meinen könnte. 
Denn die aristotelische eudaimonia ist allenfalls insofern Glück, als es hier um ein 
umfassendes Lebensglück, d. h. um ein insgesamt gutes oder gelingendes Leben 
geht. Und die aristotelische aretê ist allenfalls insofern Moral, als auf  eine Tugend 
des Maßes und der Mitte zurückgegriffen wird, die einen sozialen Hintergrund 
akzeptierter Sitten voraussetzt und für das Handeln von Einzelnen Verbindlich-
keit besitzt. Hält man sich an Aristoteles, muss man anders ansetzen. Das zentrale 

Problem der Ethik, lautet für ihn nämlich eher, wie sich das höchste bzw. beste Ziel 
(ariston) des Handelns durch dessen höchste bzw. beste Form (aretê ) verwirklichen 
lässt. Formuliert man das Problem auf  diese Weise, wird auf  Anhieb wesentlich 
klarer, weshalb Aristoteles die Verbindung von eudaimonia und aretê, die schon 
 Platon als einen Grundzug traditioneller Überzeugungen auszuweisen und phi-
losophisch zu rechtfertigen versucht, überhaupt als attraktive Arbeitsgrundlage 
betrachten kann. Nach Aristoteles stimmen alle darin überein, dass das ariston 
als eudaimonia aufzufassen ist, weil sowohl die ungebildeten »Vielen« als auch die 
»Gebildeten« das Glücklich-Sein auf  das Gut-Leben (eu zên) und das Gut-Handeln 
(eu prattein) beziehen (EN I 2, 1095a18–20). Dabei diagnostiziert er zwar einen 
Streit über das Wesen der eudaimonia, der mit verkürzten Auffassungen zu tun 
hat; aber wenigstens das Stichwort des Gut-Handelns weist doch schon den Weg 
zur aretê, wie er nach Aristoteles zu beschreiten ist. Das voraussetzungsreiche 
Ergon-Argument stellt nur einen Schritt auf  diesem Weg dar und sollte schon 
deshalb im skizzierten Kontext betrachtet werden. 

Obwohl sich der allgemeine Ansatz der aristotelischen Ethik und die von ihr 
zu bewältigenden Aufgaben aus dieser Perspektive ziemlich leicht nachvollzie-
hen lassen, bleiben die Schwierigkeiten im Einzelnen groß, und zwar aus ganz 
unterschiedlichen Gründen. So ist schon die Textgrundlage der Ethik schwer zu 

Mesch-Buch.indb   2Mesch-Buch.indb   2 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



Einleitung: Aristoteles über die Zeit struktur des guten Lebens     3

greifen. Bekanntlich enthält das überlieferte Werk des Aristoteles keine Schrif-
ten, die von ihm selbst veröffentlicht worden wären, sondern nur von fremder 
Hand herausgegebene Arbeiten, die aus dem internen Schulgebrauch stammen 
dürften (zur Überlieferung des Werks vgl.  Primavesi 2011). Für die Ethik kommt 
die besondere Schwierigkeit hinzu, dass sie in verschiedenen Schriften vorliegt, 
deren Verhältnis weitgehend unklar ist. Traditionell wird die Nikomachische Ethik 
(in zehn Büchern) als ethisches Hauptwerk des Aristoteles betrachtet. Daneben 
steht die lange vernachlässigte, aber in der neueren Forschung stärker gewürdigte 
Eudemische Ethik (in acht Büchern), die drei Bücher mit der Nikomachischen Ethik 
teilt. Außerdem gibt es die Magna Moralia (in zwei Büchern), deren Echtheit je-
doch gemeinhin bezweifelt wird (vgl.  Brüllmann 2011). Die meisten Interpreten 
nehmen an, dass die beiden Ethiken weitgehend übereinstimmende Auffassun-
gen vertreten. Allerdings wird das Ausmaß der Abweichung, selbst für wichtige 
Aspekte, durchaus kontrovers eingeschätzt. Dasselbe gilt für die Frage nach dem 
ursprünglichen Ort der drei textgleichen Bücher (EN V–VII und EE IV–VI) 
und für den Versuch einer entwicklungsgeschichtlichen Einschätzung. Enthält 
vielleicht sogar die Eudemische Ethik die spätere und ausgereiftere Konzeption, 
wie gegen die herrschende Meinung erwogen wurde ( Kenny 1978, 215 ff.)? Eine 
begründete Stellungnahme fällt schwer, weil wir einerseits über die Redaktion der 
fraglichen Schriften zu wenig wissen und weil das Kriterium der Reife anderer-
seits zu ›weich‹ ist – man könnte auch sagen: zu sehr ›vom Auge des Betrachters‹ 
abhängt –, um wirklich weiterzuhelfen.

Die Hauptschwierigkeit der aristotelischen Ethik liegt jedoch woanders und hat 
andere Gründe. Sie ergibt sich nämlich daraus, dass Aristoteles zwei Varianten von 
aretê  kennt, die mit zwei Varianten von eudaimonia verbunden zu sein scheinen. Dies 
zeigt sich auch im Ergon-Argument, wo Aristoteles zuerst zwei Seelenteile unter-
scheidet – einen auf  die Vernunft hörenden und einen die Vernunft besitzenden 
–, bevor er mit einer (zunächst nicht weiter erläuterten) Differenz von Tugenden 
rechnet. Wenn es verschiedene Tugenden gibt, so sagt er hier, ist eudaimonia die Ver-
nunfttätigkeit gemäß der besten und vollkommensten Tugend (EN I 6, 1098a17 f.). 
Später unterscheidet er ausdrücklich ethische Tugenden wie Besonnenheit, Tap-
ferkeit oder Gerechtigkeit, die im »politischen Leben« eine grundlegende Rolle 
spielen, von dianoetischen Tugenden wie Klugheit (phronêsis) oder Weisheit (sophia, 
vgl. EN I 13, 1103a3–II 1, 1103a19). Dabei trägt nur die Klugheit zum Gelingen 
praktischer Vollzüge bei (EN VI 5 u. 8) – und zwar so sehr, dass sie sogar als ganze 
ethische Tugend betrachtet werden kann (EN VI 13, 1145a1 f.) –, während die 
Weisheit eine Vollendung theoretischer Vollzüge bedeutet. In der Weisheit geht es 
nämlich nicht um Praxis oder Politik, ja überhaupt nicht nur um den Menschen, 
sondern um »das Beste im ganzen Kosmos« (EN VI 7, 1141a20 ff.). Es geht um 
die theoretische Erkenntnis »des von Natur aus Ehrwürdigsten« (1141b2 f.) oder, 
wie man im Rückgriff  auf  die Metaphysik sagen könnte, um eine Erkenntnis der 
ersten Prinzipen und Ursachen alles Seienden als solchen (Met. I 2, 982a4 ff.; IV 
1, 1003a26–32), die am Ende auch Gott bzw. den »Unbewegten Beweger« als 
höchstes Seiendes einbeziehen muss (XII 6–9). Schwierigkeiten bereitet vor allem, 

Mesch-Buch.indb   3Mesch-Buch.indb   3 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



4     Walter Mesch

dass Aristoteles die Konsequenzen, die sich aus dieser Dopplung der aretê für die 
eudaimonia ergeben, nicht sehr ausführlich erläutert. Vielmehr behandelt das erste 
Buch der Nikomachischen Ethik die Verbindung von eudaimonia und aretê allgemein, 
ohne viel zum »theoretischen Leben« zu sagen. Und die Kapitel 7–9 des zehnten 
Buches rücken das herausragende Glück der theôria ins Zentrum, ohne genauer 
darauf  einzugehen, wie sich dies mit der breiten Diskussion der ethischen Tugend 
in den vorangegangenen neun Büchern verträgt.

2. Inklusivismus versus Exklusivismus

Vor diesem Hintergrund konkurrieren inklusivistische Deutungen, die das eine 
höchste Gut inhaltlich als eine Verbindung verschiedener Güter auffassen, mit 
exklusivistischen Deutungen, die es auch inhaltlich als ein einzelnes – ›dominantes‹ 
oder ›monolithisches‹ – Gut betrachten. Es geht um die Frage, wo das gesuchte 
Glück nach Aristoteles zu fi nden ist: im »politischen Leben«, das alle Bürger 
teilen, oder im »theoretischen Leben«, das den Philosophen vorbehalten ist (vgl. 
EN I 3). Dabei steht durchgängig ein gewisser Zweifel im Raum, ob Aristoteles 
überhaupt eine eindeutige Antwort gibt. Die Debatte beginnt sogar mit der These, 
in der Nikomachischen Ethik werde zwar ausdrücklich eine exklusivistische Auffas-
sung vertreten, diese könne aber in der Sache nicht als überzeugend betrachtet 
werden. Es sei deshalb wichtig, dass die Schrift gelegentlich auch inklusivistische 
Einsichten erkennen lasse, ohne ihnen freilich angemessen Rechnung zu tragen 
( Hardie 1965, 278 ff.). In der folgenden Debatte bemühen sich fast alle Interpreten 
darum, Aristoteles gegen den Vorwurf  einer solchen ›Konfusion‹ in Schutz zu 
nehmen und seine Ethik als konsistent zu interpretieren, sei es nun inklusivistisch 
( Ackrill 1974;  Irwin 1985;  Broadie 1991) oder exklusivistisch ( Heinaman 1988; 
 Kraut 1989;  Stemmer 1992). Die meisten Interpreten interessieren sich dabei 
wenig für Abweichungen zwischen den beiden Ethiken, sondern beziehen die 
aristotelische Konzeption insgesamt eher auf  die eine oder die andere Deutung, 
indem sie sich primär an der Nikomachischen Ethik orientieren. Es ist aber auch 
die Auffassung vertreten worden, die Nikomachische Ethik artikuliere eine exklu-
sivistische Auffassung, die Eudemische Ethik dagegen eine inklusivistische ( Kenny 
1978, 203; vgl. dazu  Buddensiek 1999, 104 ff.). 

Außerdem wird immer wieder auf  gewisse Ambiguitäten oder mögliche Fal-
len der aristotelischen Begriffsbildung hingewiesen, z. B. darauf, dass man das 
höchste Gut bzw. die eudaimonia, die Aristoteles als Tätigkeit (energeia) – genauer: 
als (vernünftige) Tätigkeit der Seele gemäß der aretê – erläutert, nicht einfach mit 
einem Leben im biografi schen Sinne identifi zieren darf, obwohl ein Leben, das 
durch eine solche Tätigkeit bestimmt wird, und die Person, die es lebt, in dieser 
Tätigkeit glücklich sind. Wie mir scheint, ist dies richtig und wichtig; doch die 
Kontroverse lässt sich allein durch die Aufdeckung einer derartigen Differenz 
kaum entschärfen. Dies zeigt sich schon daran, dass aus demselben Befund ge-
genläufi ge Konsequenzen gezogen werden konnten. Einerseits ist gesagt worden, 

Mesch-Buch.indb   4Mesch-Buch.indb   4 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



Einleitung: Aristoteles über die Zeit struktur des guten Lebens     5

das glückliche Leben enthalte viele Güter, einige intrinsische, viele instrumentelle; 
während es von dem einen Gut, das eudaimonia in einem strikten oder ›exklusiven‹ 
Sinne sei, dominiert werde ( Broadie 1991, 54 f., Anm. 22.) Andererseits hat man 
geltend gemacht, die inklusivistische Auffassung sei im Kern schon dadurch wi-
derlegt, dass Aristoteles eudaimonia immer nur als Tätigkeit und nie als Tätigkeit 
mit irgendwelchen Gütern defi niere ( Heinaman 2007, 222 ff.). Im ersten Fall 
gibt es Raum für ein ›inklusives‹ Verständnis der eudaimonia, obwohl Aristoteles 
dies Verständnis, wie ergänzend eingeräumt werden kann, nur (›synekdochisch‹) 
verkürzt im Blick auf  die tugendhafte Tätigkeit zum Ausdruck bringe ( Broadie 
2002, 278), einen locker gemeinten (›regulativen‹) Sinn voraussetze ( Irwin 1991, 
390) oder (›aretisch‹) darauf  ziele, dass tugendhafte Tätigkeiten in sich alle in-
trinsischen Güter enthielten ( Crisp 1994, 119 ff.). Im zweiten Fall bleibt nur ein 
›exklusives‹ Verständnis, obwohl in der Regel – sieht man von besonders ›radi-
kalen‹ Vorschlägen ab ( Stemmer 1992, 107) – nicht bestritten werden soll, dass 
Aristoteles neben der eudaimonia noch andere intrinsische Güter kennt ( Heinaman 
1988, 52; ähnlich  Kraut 1989, 162–164). Beide Vorschläge werden inzwischen in 
einer ganzen Reihe komplexer Varianten vertreten, weshalb es keineswegs leicht 
ist, einen Überblick zu gewinnen (vgl.  Richardson Lear 2004). Dabei ist nicht 
einmal immer klar, ob es sich überhaupt um strikte Alternativen handelt oder ob 
dies nur so aussieht, weil man die Verbindung von Gütern und die Hervorhebung 
eines einzigen Guts noch nicht gründlich genug verstanden hat. 

Die intensive Forschung der letzten Jahrzehnte hat diesbezüglich wichtige 
Ergebnisse erzielt. Man wird aber kaum sagen können, ein tragfähiger Konsens 
wäre in greifbare Nähe gerückt, obwohl es inzwischen mehrere Vermittlungs-
vorschläge gibt (z. B.  Charles 1999). Vielleicht liegt dies auch daran, dass man 
der Frage nach dem zeitlichen Vollzug der Tätigkeit, die Aristoteles als eudaimonia 
auszuweisen versucht, bislang verhältnismäßig wenig Aufmerksamkeit geschenkt 
hat (vgl.  Webb 2010, 267 ff.). Darauf  wird gleich zurückzukommen sein. Doch 
zuvor möchte ich die zentrale Schwierigkeit, um die es in der Debatte geht, noch 
etwas deutlicher konturieren. Folgende Punkte erscheinen mir dabei besonders 
wichtig, wenn das Problemniveau nicht schon im Ansatz verfehlt werden soll: 

1) Die Tätigkeit (energeia), von der im Ergon-Argument die Rede ist, spricht 
als solche weder für eine inklusivistische noch für eine exklusivistische Deutung. 
Es muss vielmehr davon ausgegangen werden, dass hier sowohl das Handeln 
als auch das Denken gemeint sein kann. Möglicherweise ist sogar direkt beides 
gemeint, wenn Aristoteles sagt, die fragliche Tätigkeit der Seele erfolge »gemäß 
der Vernunft oder doch nicht ohne Vernunft« (kata logon ê mê aneu logou: 1098a7 f.). 
Im Anschluss an die vorangegangene Unterscheidung zweier Seelenteile liegt es 
ja durchaus nahe, die Tätigkeit »gemäß der Vernunft« als Denken zu verstehen 
und die Tätigkeit »nicht ohne Vernunft« als ein tugendhaftes Handeln, das ein 
Hinhören des affektiven Seelenteils auf  die Vernunft voraussetzt. 

2) Wenn Aristoteles die Konklusion des Ergon-Arguments so formuliert, 
dass er im Blick auf  die mögliche Verschiedenheit von Tugenden sagt, eudaimonia 
sei die vernünftige Tätigkeit gemäß der »besten und vollkommensten« (aristên 

Mesch-Buch.indb   5Mesch-Buch.indb   5 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



6     Walter Mesch

kai teleiôtatên: 1098a17 f.), ist dies ebenfalls kaum als direkter Beleg für eine der 
konkurrierenden Deutungen aufzufassen. Allerdings scheint mir richtig, dass 
der Wortlaut hier eher für ein hierarchisches als für ein integratives Verständnis 
spricht. Wie häufi g bemerkt wurde, kann ›teleion‹ zwar auch ›vollkommen‹ im Sinne 
von ›umfassend‹ oder ›vollständig‹ bedeuten. In der Verbindung mit ›ariston‹, das 
wesentlich deutlicher hierarchisch wertet, scheint diese Bedeutung aber schon 
hier kaum einschlägig zu sein. In EN X 7 wird die Vollkommenheit der Weisheit 
dann eindeutig hierarchisch zum Ausdruck gebracht (1177a12 ff.).

3) Allgemein ist zu beachten, dass inklusivistische Deutungen nicht zu vertei-
digen wären, wenn sie eudaimonia additiv, d. h. als bloße Summe einzelner Güter 
auffassen müssten. Denn damit würde die Realisierung der eudaimonia derart 
vom Vorliegen einzelner Güter abhängig, dass dies nicht mit ihrem Status als 
höchstem (bzw. bestem) Gut (ariston) vereinbar wäre. Das höchste Gut lässt sich 
nicht einfach als größtes Gut auffassen, weil sonst unverständlich wird, was in 
diese Summe eingehen kann und was nicht, indem wir etwas um der eudaimonia 
willen anstreben. Außerdem weist Aristoteles die Möglichkeit einer additiven 
Vergrößerung, die bei einer bloßen Summe immer möglich erscheint, im Blick 
auf  die Autarkie der eudaimonia ausdrücklich zurück (EN I 5, 1097b14 ff.). Die 
eudaimonia macht das Leben für sich allein derart wählenswert (haireton), dass ihm 
nichts mehr fehlt (mêdenos endea). Und dabei ist sie das »wählenswerteste« (pantôn 

hairetôtatên), zu dem nichts hinzugezählt werden kann, weil es selbst durch das 
Hinzuzählen des »geringsten Gutes« noch wählenswerter werden müsste. (Auf  
alternative Deutungen des schwierigen Wortlauts kann ich hier nicht eingehen.)

4) Wenn diese Stelle, wie immer wieder geltend gemacht wird, für eine ›inklu-
sive‹ Deutung sprechen mag, dann sicher nicht für eine schlechthin umfassende 
Verbindung aller Güter – wie sollte sich eine solche Verbindung überhaupt als 
derart umfassend denken lassen, dass die Addition eines weiteren Guts ausge-
schlossen werden könnte? –, sondern allenfalls für eine Verbindung aller intrin-

sischen Güter, also jener Güter, die wie Ehre, Lust, Vernunft und Tugend nach 
Aristoteles ebenfalls um ihrer selbst willen angestrebt werden können (EN I 5, 
1097b2 f.). Doch selbst hier ist Vorsicht angebracht. Zum einen ist nämlich auch 
dies mit der Autarkie-Bedingung schwer zu vereinbaren, die sogar die Addition 
des geringsten Gutes ausschließt – es scheint ja kaum zwingend zu sein, dass alle 
nicht-intrinsischen Güter, die versuchsweise addiert werden könnten, recht 
betrachtet gar keine Güter sein sollen, oder dass sie zwar Güter sein sollen, aber 
für die eudaimonia keinen Zugewinn bedeuten können. Meines Erachtens gilt 
vielmehr, dass eine solche Addition immer möglich und problematisch bleibt, 
solange die eudaimonia selbst additiv konzipiert ist.

5) Zum anderen scheint eine bloße Verbindung von intrinsischen Gütern nicht 
auszureichen, um verständlich zu machen, was eudaimonia als höchstes Gut sein 
muss. Wenn sie in gewisser Weise Teile der eudaimonia sind, dann sicher nicht 
deshalb, weil sie als Güter an sich angestrebt werden und man sie als solche 
Güter einfach zum größten Gut aufsummieren könnte, sondern deshalb, weil 
sie auch um der eudaimonia willen angestrebt werden. Dies bedeutet nämlich 

Mesch-Buch.indb   6Mesch-Buch.indb   6 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



Einleitung: Aristoteles über die Zeit struktur des guten Lebens     7

nichts anderes, als dass wir sie anstreben, weil wir durch sie glücklich zu werden 
glauben (dia toutôn hypolambanontes eudaimonêsein), wie Aristoteles im selben Zusam-
menhang betont (1097b4 f.). Die eudaimonia muss auch hier als ein höchstes Gut 
fassbar bleiben, das von untergeordneten Gütern, die um ihretwillen angestrebt 
werden können, unterschieden ist. Nicht jede Lust kann nach Aristoteles um der 
eudaimonia willen angestrebt werden und wohl auch nicht jede Ehre. (Inwiefern 
diese Einschränkung Zweifel daran wecken sollte, Lust und Ehre – und andere 
mögliche ›Kandidaten‹ wie Gesundheit – überhaupt als intrinsische Güter auf-
zufassen, muss hier offen bleiben.)

6) Dieselbe Strukturüberlegung spricht freilich recht betrachtet auch gegen 
allzu einfache exklusivistische Deutungen, weil eine direkte Identifi kation des 
höchsten Guts mit der theôria bzw. sophia ebenfalls nicht verständlich werden 
lässt, wie untergeordnete Güter, die zweifellos im Kontext des politischen Lebens 
anzusiedeln sind, überhaupt um des höchsten Gutes willen angestrebt werden 
können. Auch dies gehört ja zum Begriff  des höchsten Guts: Wir wollen es nicht 
nur (immer) »um seiner selbst willen« (di’ hauto), sondern auch »das andere um 
seinetwillen« (talla de dia touto: EN I 1, 1094a19; vgl. I 5, 1097a34 ff.). Es geht hier 
sicher nicht nur um die Erfüllung äußerer Voraussetzungen für die theôria, etwa 
durch die Erfüllung lebensnotwendiger Bedürfnisse, auf  die Aristoteles – ähnlich 
wie im zehnten Buch der Nikomachischen Ethik – an einer prominenten Stelle der 
Metaphysik verweist (vgl. Met. I 1, 981b19 ff.). Vielmehr muss auch verständlich 
werden, wie man eudaimonia verwirklichen kann, indem man auf  ethische Tugend 
setzt – und sei es auch nur eine eudaimonia, die an zweiter Stelle steht (EN X 8, 
1178a9 ff.). Zumindest strukturell betrachtet gilt dasselbe für die anderen intrin-
sischen Güter, die eben angeführt worden sind: Ehre, Lust, Vernunft. Denn auch 
sie können ja gewählt werden, weil man durch sie glücklich zu werden versucht. 

7) Dabei werden diese intrinsischen Güter in gewisser Weise wohl zu Teilen der 
eudaimonia, jedenfalls aber zu Teilen des guten Lebens, die inhaltlich artikulieren, 
wodurch sich das höchste Ziel konkret verwirklichen lässt. Aber was (von ihnen), 
wie, bis zu welchem Grad und wann zu integrieren ist, lässt sich nur im Blick auf  
das höchste Gut klären, nicht im Blick auf  untergeordnete Güter. Bezieht man 
sich auf  die eudaimonia des Theoretikers, die nach EN X an erster Stelle steht, muss 
auch hier eine gewisse Orientierungsfunktion des höchsten Guts für untergeordnete 
Güter festzustellen sein, und sei es auch nur derart, dass bekannte Aspekte der 
zweitrangigen eudaimonia – wie ihre Autarkie, die in ihr liegende Lust und die 
durch sie ermöglichte Anerkennung – hier in noch höherem Maße festzustellen 
sind. Streicht man diesen Aspekt, indem man die eudaimonia schlechthin mit theô-

ria oder sophia identifi ziert, droht sie aus dem teleologischen Modell des ersten 
Buches herauszufallen. Außerdem droht die Gefahr, dass ein isoliertes Glück des 
Theoretikers ebenfalls nicht gegen die Möglichkeit einer additiven Vergrößerung 
zu verteidigen wäre. Wenn dieses Glück als ein Gut genommen wird, das sich 
allein durch den herausragenden Inhalt seiner Tätigkeit empfi ehlt, scheint eine 
problematische Addition anderer Güter mit anderen Inhalten immer möglich. 
Um dieser problematischen Ergänzung zu entgehen, müsste man verständlich 

Mesch-Buch.indb   7Mesch-Buch.indb   7 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



8     Walter Mesch

machen, inwiefern das ›exklusive‹ Gut der theôria zugleich ein höchstes Gut ist, 
im Hinblick auf  das untergeordnete Güter gewählt werden können, und zwar 
ohne dass es dabei um eine bloße Summierung von Gütern ginge.

3.  Auf der Suche nach einem strukturellen Begriff 
des guten Lebens

Welche Konsequenzen sind aus diesen Überlegungen zu ziehen? Meines Erachtens 
ist vor allem Folgendes festzuhalten: Wenn die angestellte Strukturüberlegung 
richtig ist, muss bereits im Kontext des politischen Lebens ein struktureller Begriff  
von eudaimonia zu entwickeln sein, der keine bloße Summe einzelner Güter oder 
selbst nur ein einzelnes Gut darstellt, sondern im Blick auf  ein höchstes Gut 
verständlich werden lässt, welche Güter zu integrieren sind und welche nicht. 
Diese Struktur positiv zu artikulieren, ist natürlich sehr viel schwerer, als negativ 
geltend zu machen, dass sie keine bloße Summe einzelner Güter oder selbst nur 
ein einzelnes Gut sein kann. Schon dies dürfte verständlich machen, warum 
die Forschung hier nach wie vor mit Problemen ringt, obwohl die skizzierten 
strukturellen Aspekte in der einen oder anderen Weise häufi g gesehen worden 
sind, und zwar sowohl im Ausgang von inklusivistischen als auch im Ausgang 
von exklusivistischen Annahmen. Es mag zwar so sein, dass die Rede von einer 
Struktur des guten Lebens, die sich auf  eine partielle Integration untergeordneter 
Güter im Blick auf  das höchste Gut bezieht, auf  Anhieb eher so klingt, als ginge 
es nur um eine neue Variante des ›inklusiven‹ Glücks. Dies ist vielleicht nicht 
ganz falsch, aber dann geht es eben um die Frage, was hier ›Inklusion‹ heißen 
kann, und um dies einsichtig zu machen, wird man einerseits die skizzierten 
Probleme im Auge behalten und andererseits auch Aspekte des ›exklusiven‹ 
Glücks berücksichtigen müssen. 

Dies ist schon deshalb so, weil der Ansatzpunkt einer strukturellen Interpre-
tation nur der Begriff  der aretê sein kann. ›Glück‹ ist nach Aristoteles ja nicht 
irgendeine (vernünftige) Tätigkeit der Seele, sondern eine Tätigkeit gemäß der 
aretê. Die gesuchte Struktur kann also nur hier zu fi nden sein. Und da Aristoteles 
zwei Arten oder Stufen von aretê kennt, wird man wohl beide berücksichtigen 
müssen, selbst wenn streng genommen nur die höchste Ebene das ›Glück‹ liefert. 
Versteht man das berühmte Ergebnis des Ergon-Arguments im Zusammenhang, 
also im Rückgriff  auf  die vorangegangenen Passagen des ersten Buchs und im 
Vorgriff  auf  die einschlägigen Passagen des zehnten Buchs, wird man es wohl 
nicht so verstehen dürfen, dass schlechthin ausschließlich die Tätigkeit der Seele 
gemäß der höchsten und vollkommensten aretê – also die Tätigkeit gemäß der 
sophia – als Glück verstanden werden kann, sondern dass dies für sie in höherem 

Maße gilt als für eine Tätigkeit gemäß der ethischen Tugend. Jedenfalls kann eine 
Interpretation der aristotelischen Ethik am Ende nur überzeugen, wenn es ihr 
gelingt, Vollkommenheit und Autarkie gleichermaßen verständlich werden zu lassen, 
und zwar in der Dopplung, die beide Kriterien aufweisen: Die Vollkommenheit 

Mesch-Buch.indb   8Mesch-Buch.indb   8 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



Einleitung: Aristoteles über die Zeit struktur des guten Lebens     9

der eudaimonia bedeutet, (1) dass sie niemals um eines anderen, höheren Guts 
willen gewählt werden kann, sondern (2) alles andere nur um ihretwillen. Ihre 
Autarkie bedeutet, (1) dass eudaimonia allein das Leben wählenswert macht, ohne 
noch etwas anderes zu benötigen; und deshalb ist es (2) unmöglich, sie durch 
Addition des geringsten Guts zu vergrößern. 

Wie die unübersichtliche Forschungslage zeigt, ist es nicht leicht, die aristoteli-
sche Ethik so zu interpretieren, dass die Struktur, die beide Kriterien gleicherma-
ßen zu erfüllen erlaubt, wirklich greifbar würde. Und dies liegt letztlich natürlich 
daran, dass Aristoteles diese Struktur selbst über weite Strecken eher andeutet als 
sie differenziert zu erläutern. Dies gilt sogar für die grundsätzliche Frage, ob und 
inwiefern einzelne Güter – wenn man sich an seine Auffassung hält – auf  der 
Grundlage der aretê überhaupt in ein gutes Leben zu integrieren sind. Allerdings 
gibt Aristoteles durchaus wichtige Hinweise. Und dabei denkt er offenkundig 
nicht nur an seelische, sondern auch an körperliche und äußere Güter. Außerdem 
bezieht er sich keineswegs nur auf  die Sicherung des Überlebens, sondern auch 
auf  »Mittel« (organa) wie Freunde, Reichtum und politischen Einfl uss, sofern sie 
zur Ausübung ethischer Tugenden erforderlich sind (EN I 9, 1099a31 ff.). Er 
erwähnt sogar äußere und körperliche Güter, die sich kaum bloß instrumentell 
verstehen lassen, sondern eher wie inhaltliche Bedingungen eines guten Lebens 
wirken, die man entweder grundsätzlich nicht oder jedenfalls nicht ganz in der 
eigenen Hand hat: gute Abstammung, wohlgeratene Kinder und Schönheit:

Denn ganz (pany) glücklich kann man denjenigen nicht nennen, der in seinem Äußeren 
übermäßig hässlich ist oder von geringer Herkunft oder einsam oder kinderlos, und 
vielleicht noch weniger denjenigen, der ganz übel geratene Kinder oder Freunde hat, 
oder dem sie gut waren, aber gestorben sind. Wie wir also gesagt haben, es scheint, 
dass man auch derartig günstiger Umstände (tês toiautês euhêmerias) bedarf. (EN I 9, 
1099b1–8)

Nicht all diese Beispiele mögen uns einleuchtend erscheinen. Muss man aus 
gutem Hause stammen oder Kinder haben, um ganz glücklich sein zu können? 
Da mögen viele Aristoteles-Leser aus heutiger Sicht anderer Auffassung sein, und 
vielleicht auch mit recht guten Gründen. Für die Beurteilung der konkurrierenden 
Deutungen kommt es darauf  aber nicht an. Wichtig ist in diesem Zusammenhang 
nur, dass Aristoteles grundsätzlich eine Integration solcher ›Glücksgüter‹ in das 
gute Leben für erforderlich hält, wenn auch natürlich nur, ohne eudaimonia des-
halb mit Glück im Sinne des Zufalls (eutychia) identifi zieren zu wollen. Und noch 
wichtiger ist, dass Aristoteles überhaupt eine Integration einzelner Güter, seien 
sie nun äußere, körperliche oder seelische und dem Einfl uss des Zufalls stärker 
oder schwächer ausgesetzt, in das gute Leben für wichtig hält. Damit hat man 
sicher noch nicht verstanden, wie diese Integration grundsätzlich möglich ist, und 
erst recht nicht, wie sie sich jeweils vollziehen lässt. Es scheint aber unmöglich 
zu sein, das gute Leben schlechthin mit dem theoretischen Leben zu identifi zieren. 
Und wenn ich recht sehe, geht Aristoteles im zehnten Buch der Nikomachischen 

Ethik auch nicht ganz so weit. Was er sagt, ist vielmehr, dass sich die erkennende 

Mesch-Buch.indb   9Mesch-Buch.indb   9 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



10     Walter Mesch

Vernunft als das Beste in uns auf  die besten Gegenstände bezieht, wobei sie am 
dauerhaftesten und lustvollsten tätig zu sein und die größte Autarkie zu verwirk-
lichen vermag (EN X 7, 1177a12 ff.). Auf  dieser Grundlage erscheint natürlich 
die theoretische Tätigkeit der Vernunft als »vollendetes Glück« (teleia eudaimonia), 
wenigstens wenn sie sich auch noch »über ein volles Leben erstreckt« (mêkos biou 

teleion, 1177b24 f.). Doch Aristoteles schränkt sogleich ein, dass ein solches Leben 
höher steht als es dem »Menschen als Menschen« zukommt. 

Der Theoretiker braucht zwar weniger äußere Güter als der politisch Han-
delnde, in gewisser Weise sind sie für ihn sogar hinderlich (1178b4 f.). Aber 
dies ändert nichts daran, dass auch der Theoretiker Mensch ist und »mit vielen 
zusammenlebt«. Und sofern dies gilt, wird er nach Aristoteles auch »wählen 
(haireitai), gemäß der ethischen Tugend zu handeln«, und dabei ebenfalls äußerer 
Dinge bedürfen, »um als Mensch unter Menschen zu leben« (pros to anthrôpeuesthai, 
1178b5–7). All dies spricht dafür, dass Aristoteles hier zwei Stufen der eudaimonia 
zu berücksichtigen versucht: die erste Stufe eines theoretischen Glücks und die 
zweite Stufe eines politischen Glücks. Dabei ist die zweite Stufe (vgl. 1178a9) 
zwar nicht ganz so vollkommen wie die erste, aber schon deshalb unverzichtbar, 
weil niemand nur Theoretiker zu sein vermag. Zugegebenermaßen passt manches 
im Text nicht gut zu einem solchen Harmonisierungsversuch. So sagt Aristote-
les etwa auch, wir würden die Muße (nur?) opfern, um Muße (für theoretische 
Betrachtungen) zu haben, die Politik dagegen vertrage sich nicht mit Muße und 
sei auf  ein außerhalb ihrer selbst gelegenes Ziel bezogen (1177b4 ff.). Betrachtet 
man die Sache aus diesem Blickwinkel, erscheint die Politik wie eine Gefährdung 
der Theorie, nicht wie ihre praktische Situierung oder Fundierung. Aber dieser 
Gesichtspunkt dürfte zu sehr aus der Perspektive des Theoretikers formuliert 
sein, um als angemessene Beschreibung des Gesamtbilds gelten zu können.

4. Die Frage nach der Zeitstruktur des guten Lebens

Der vorliegende Band gilt nicht direkt der skizzierten Kontroverse zwischen 
inklusivistischen und exklusivistischen Deutungen, sondern setzt anders an, in-
dem die viel beachteten Perspektiven von Glück und Tugend auf  die wesentlich 
weniger beachtete Perspektive der Zeit bezogen werden. Die bekannten Schwie-
rigkeiten des Glücks und der Tugend spielen dabei weiterhin eine wichtige Rolle. 
Allerdings werden sie primär so behandelt, dass die Frage nach der Zeitstruktur 

des guten Lebens in den Vordergrund rückt. Leitend ist die bereits angedeutete 
Hoffnung, dass damit die vertrauten Probleme der aristotelischen Konzeption, 
wenn schon nicht einfach zu lösen, so doch wenigstens in ein anderes, ergänzen-
des und erhellendes Licht gestellt werden können. Außerdem ist die Frage nach 
der Zeitstruktur des guten Lebens auch für sich genommen bestimmt wichtig 
genug, um eine eingehende Betrachtung zu verdienen. Im Ansatz ist dies leicht 
zu verstehen, obwohl die Konsequenzen zunächst unklar erscheinen mögen. Da 
sich unser Leben in zeitlich erstreckten Tätigkeiten vollzieht, wird man nämlich 

Mesch-Buch.indb   10Mesch-Buch.indb   10 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



Einleitung: Aristoteles über die Zeit struktur des guten Lebens     11

damit rechnen müssen, dass das Verständnis dieser Zeitdimension und der 
Umgang mit ihr nicht unerheblich zum Gelingen unserer praktischen Vollzüge 
beitragen können. Es überrascht deshalb nicht, wenn die praktische Bedeutung der 

Zeitlichkeit auch in der aktuellen Debatte zum guten Leben immer wieder betont 
wird – und zwar aus ganz unterschiedlichen Perspektiven, die von Aristoteles 
weitgehend unabhängig sind (vgl.  Rawls 1975, 596 f.;  Krämer 1992, 300;  Seel 
1995, 62 ff.;  Steinfath 1998, 9 ff.;  Fellmann 2009, 196).

Wendet man sich vor diesem Hintergrund Aristoteles zu, mag man auf  den 
ersten Blick enttäuscht sein. Man wird nämlich kaum behaupten können, dass 
die Zeitstruktur des guten Lebens von Aristoteles ebenso ausführlich erläutert 
würde wie andere wichtige Theoriestücke seiner praktischen Philosophie. Es 
dürfte sogar schwer fallen, auch nur ein einziges Kapitel der Nikomachischen 

Ethik zu nennen, in dem ihre Betrachtung ganz im Zentrum stünde. Dies mag 
verständlich machen, weshalb das Thema von der Forschung verhältnismäßig 
wenig behandelt wurde. Aber es sollte nicht zur Annahme verleiten, Aristoteles 
habe über die zeitliche Dimension der Praxis nichts oder doch nicht viel zu 
sagen. Denn diese wird in der Nikomachischen Ethik an vielen Stellen ins Spiel 
gebracht und dabei mit grundlegenden Ansätzen und Ergebnissen verknüpft. 
Ein besonders prominentes Beispiel ist die berühmte, wenn auch nur sehr 
knapp formulierte These, die sich am Ende des Ergon-Arguments fi ndet. Was 
oben bereits erwähnt wurde, war nämlich nicht ganz vollständig. Aristoteles 
sagt vielmehr auch, »weder ein Tag noch eine kurze Zeit« (oude […] mia hemera 

oud’ oligos chronos) mache jemanden glücklich, eudaimonia bedeute vielmehr eine 
vernünftige Tätigkeit der Seele gemäß der aretê – und wenn es mehrere aretai gibt, 
dann eine Tätigkeit gemäß der besten und vollkommensten –, »die das ganze 
Leben andauere« (en biôi teleiôi, EN I 6, 1098a18–20). Eine Begründung bietet 
er hier leider nicht, sondern nur einen Vergleich: »Eine Schwalbe macht noch 
keinen Frühling«. Doch thematisch eng damit verknüpft ist die von Aristoteles 
wesentlich ausführlicher diskutierte Schwierigkeit, wann man eigentlich sagen 
könne, dass jemand glücklich sei, wenn doch beeinträchtigende Zufälle, die äußere 
und körperliche Güter oder unser Verhältnis zu anderen Personen betreffen, 
während unseres Lebens immer möglich bleiben (EN I 11). 

Schon  Solon hatte geltend gemacht, man müsse auf  »das Ende sehen«. Und 
ganz verfehlt ist dies nach Aristoteles nicht. Es sieht nämlich so aus, als dürfe 
man nur jemanden glücklich nennen, der nicht bloß über eine tugendhafte See-
lenverfassung verfügt, sondern auch hinreichend mit äußeren Gütern versehen 
ist, um gemäß der Tugend tätig sein zu können. Und auch für diese Verbindung 
tugendhafter Tätigkeit mit äußeren Gütern macht Aristoteles ausdrücklich gel-
tend, dass sie beim eudaimôn nicht nur »eine beliebige Zeit, sondern das ganze 
Leben« (mê tychonta chronon alla teleion bion) andauern muss (EN I 11, 1101a14–21). 
Das menschliche Glück bleibt damit immer äußeren Einfl üssen ausgesetzt; und 
doch darf  der Glückliche, wie Aristoteles nahelegt, nicht »eine Art Chamäleon« 
(chameileonta tina) sein, indem wir denselben Menschen in mehrfachem Wechsel 
glücklich und dann wieder unglücklich nennen (I 11, 1100b4–7). Um dieser pro-

Mesch-Buch.indb   11Mesch-Buch.indb   11 01.03.13   11:3001.03.13   11:30



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue true
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages false
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages false
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /PDFX3:2002
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check true
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /CreateJDFFile false
  /SyntheticBoldness 1.000000
  /Description <<
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e00730020007000650072006d0065007400740061006e007400200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200061006d00e9006c0069006f007200e90065002e00200049006c002000650073007400200070006f0073007300690062006c0065002000640027006f00750076007200690072002000630065007300200064006f00630075006d0065006e007400730020005000440046002000640061006e00730020004100630072006f0062006100740020006500740020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e002000200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002e>
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for improved printing quality. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308000200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e30593002>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007300750070006500720069006f0072002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006100740020006600e50020006200650064007200650020007500640073006b00720069006600740073006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f0067006500720065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000650065006e0020006200650074006500720065002000610066006400720075006b006b00770061006c00690074006500690074002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200070006100720061002000610075006d0065006e0074006100720020006c0061002000630061006c006900640061006400200061006c00200069006d007000720069006d00690072002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a00610020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006200650064007200650020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006f006300680020006400e40072006d006500640020006600e50020006200e400740074007200650020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e>
    /DEU <FEFF00440069007300740069006c006c00650072002d00450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020006600fc0072002000450062006e00650072002000260020005300700069006500670065006c00200047006d00620048002c00200055006c006d>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.276 841.890]
>> setpagedevice




