978-3-476-02458-9Mesch(Hrsg.),Gliick - Tugend- Zeit
© 2013VerlagJ.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)

% J.B.METZLER



Foerster
Textfeld
978-3-476-02458-9   Mesch (Hrsg.), Glück - Tugend - Zeit
© 2013 Verlag J.B. Metzler (www.metzlerverlag.de)


Einleitung: Aristoteles Uber die Zeit-
struktur des guten Lebens

Walter Mesch

Die aristotelische Ethik gehort zu den einflussreichsten Konzeptionen der Antike.
Thre reichhaltige Wirkungsgeschichte ist beeindruckend, wenn auch nicht frei von
Zufillen, Briuchen und Flauten. Dabei reicht sie — vermittelt Uber verschiedene
Renaissancen der Aristotelestrezeption — von der Antike bis an die Schwelle
zur Neuzeit. Und auch hier reil3t sie keineswegs ab, obwohl das aristotelische
Modell des guten Lebens unter modernen Vorzeichen schwerer zu iiberzeugen
vermag, weil es sich nicht leicht mit individualistischen, moralistischen oder
szientistischen Grundannahmen vereinbaren lisst. Auch hier bleibt das philo-
sophische Interesse an Aristoteles wach, nicht zuletzt dort, wo man auf Defizite
moderner Entwicklungen aufmerksam wird und im Riickgriff auf vormoderne
Konzeptionen nach Losungsperspektiven sucht. So entwickeln sich gerade im
20. Jahrhundert verschiedene Varianten eines Neoaristotelismus, deren Einfluss
bis heute spiirbar ist.

Daneben steht eine auBlerordentlich breite und eindringliche Auseinanderset-
zung mit der aristotelischen Ethik, die primir aus historischer Perspektive erfolgt,
indem sie sich teils mit einem neoaristotelischen Sachinteresse verbindet, teils
gingige Auffassungen im Riickgang auf aristotelische Schriften priift oder Ver-
stindnisprobleme dieser Schriften fiir sich genommen eruiert und diskutiert.
Anders als man erwarten konnte, gibt es auch auf der grundlegenden Ebene
solcher Verstindnisprobleme noch einigen Klirungsbedarf. Dies gilt sogar fiir
Grundbegtiffe wie >Glick« und yTugends, d. h. fir die zentrale Frage nach dem
Verstindnis des guten Lebens, das von Aristoteles herausgearbeitet wird. Trotz
der beachtlichen Rezeptionsgeschichte der aristotelischen Ethik und einer in-
tensiv betriebenen aktuellen Forschung sto3t man hier nach wie vor auf nicht
unerhebliche Schwierigkeiten. Ich mochte diese im Folgenden etrldutern, um
damit in die Fragestellung des vorliegenden Bandes einzufiihren und den Blick
auf die Zeitstruktur des guten Lebens zu lenken.

1. Perspektiven und Probleme der aristotelischen Ethik

Im Zentrum der aristotelischen Ethik steht zweifellos die Auffassung, dass ein
gutes Leben (endaimonia) nur durch Tugend (areté) zu verwirklichen ist. Wer sich
ihr nihert, wird deshalb zunichst diese Verbindung verstehen miissen. Auf der
einen Seite geht es darum, das gute Leben als hochstes Ziel (ariston) unseres



2 Walter Mesch

Handelns einsichtig zu machen, also zu zeigen, dass und inwiefern alle anderen
Ziele recht betrachtet nur angestrebt werden, um dieses hochste Ziel zu erreichen,
withrend es selbst nicht wiederum um eines anderen willen angestrebt wird (Z7V
1'1,1094a18-22; 15, 1097218 ff.). Auf der anderen Seite geht es um die Frage,
wie sich dieses hochste Ziel erreichen lisst bzw. warum es gerade durch Tugend
zu erreichen sein soll. Eine erste Antwort gibt schon das sogenannte Ergon-
Argument, mit dem Aristoteles einleuchtend zu machen versucht, was exdaimonia
recht verstanden ist, bestimmt er sie hier doch als eine (verninftige) Tétigkeit
der Seele gemil der areté (EN'1 6, 1098a7 ff.). Demnach zeichnet sich ein guter
Kitharaspieler dadurch aus, dass er gut bzw. gemil3 der areé Kithara spielt. Und
ganz dhnlich soll die exdaimonia als das »menschliche Gute« (7o anthripinon agathon)
darin liegen, dass man jene Titigkeit der Vernunft (/ggs), die — im Unterschied
zu anderen Lebewesen — die eigentiimliche Leistung, Funktion oder Aufgabe
(ergon) des Menschen ausmacht, gut bzw. gemil3 der areré verwitklicht (apoteleitar).

Das viel diskutierte Argument ist in verschiedenen Hinsichten, denen hier nicht
genauer nachgegangen werden kann, schwer zu verstehen (vel. Miiller 2003; Wolf
22007, 37 ff.). Grundsitzlich muss man sich jedoch klar machen, dass es hier nicht
primar um die Frage geht, warum sich Glick durch Moralrealisieren ldsst, wie man
aus einer modernen — etwa an Kant geschulten Perspektive — meinen kénnte.
Denn die atistotelische exdainonia ist allenfalls insofern Gluck, als es hier um ein
umfassendes Lebensgliick, d. h. um ein insgesamt gutes oder gelingendes Leben
geht. Und die aristotelische are#Zist allenfalls insofern Moral, als auf eine Tugend
des Males und der Mitte zuriickgegriffen wird, die einen sozialen Hintergrund
akzeptierter Sitten voraussetzt und fir das Handeln von Einzelnen Verbindlich-
keit besitzt. Hilt man sich an Aristoteles, muss man anders ansetzen. Das gentrale
Problem der Ethik, lautet fir ihn nimlich eher, wie sich das hochste bzw. beste Ziel
(ariston) des Handelns durch dessen hochste bzw. beste Form (areré) verwirklichen
lasst. Formuliert man das Problem auf diese Weise, wird auf Anhieb wesentlich
klarer, weshalb Aristoteles die Verbindung von eudainonia und areté, die schon
Platon als einen Grundzug traditioneller Uberzeugungen auszuweisen und phi-
losophisch zu rechtfertigen versucht, iiberhaupt als attraktive Arbeitsgrundlage
betrachten kann. Nach Aristoteles stimmen alle darin tiberein, dass das ariston
als endaimonia aufzufassen ist, weil sowohl die ungebildeten »Vielen« als auch die
»Gebildeten« das Gliicklich-Sein auf das Gut-Leben (e# 2é7) und das Gut-Handeln
(eu pratrein) beziehen (EZIN'12, 1095218-20). Dabei diagnostiziert er zwar einen
Streit iber das Wesen der exdaimonia, der mit verktrzten Auffassungen zu tun
hat; aber wenigstens das Stichwort des Gut-Handelns weist doch schon den Weg
zur areté, wie er nach Aristoteles zu beschreiten ist. Das voraussetzungsreiche
Ergon-Argument stellt nur einen Schritt auf diesem Weg dar und sollte schon
deshalb im skizzierten Kontext betrachtet werden.

Obwohl sich der allgemeine Ansatz der aristotelischen Ethik und die von ihr
zu bewiltigenden Aufgaben aus dieser Perspektive ziemlich leicht nachvollzie-
hen lassen, bleiben die Schwierigkeiten im Finzelnen grof3, und zwar aus ganz
unterschiedlichen Griinden. So ist schon die Zextgrundlage der Ethik schwer zu



Einleitung: Aristoteles Uber die Zeitstruktur des guten Lebens 3

greifen. Bekanntlich enthilt das tberlieferte Werk des Aristoteles keine Schrif-
ten, die von ihm selbst veroffentlicht worden wiren, sondern nur von fremder
Hand herausgegebene Arbeiten, die aus dem internen Schulgebrauch stammen
diirften (zur Uberlieferung des Werks vgl. Primavesi 2011). Fiir die Ethik kommt
die besondere Schwierigkeit hinzu, dass sie in verschiedenen Schriften vorliegt,
deren Verhiltnis weitgehend unklar ist. Traditionell wird die Nikomachische Ethik
(in zehn Biichern) als ethisches Hauptwerk des Aristoteles betrachtet. Daneben
steht die lange vernachlissigte, aber in der neueren Forschung stirker gewtirdigte
Endemische Ethik (in acht Biichern), die drei Bucher mit der Nikomachischen Ethik
teilt. AuBerdem gibt es die Magna Moralia (in zwei Biichern), deren Echtheit je-
doch gemeinhin bezweifelt wird (vgl. Brillmann 2011). Die meisten Interpreten
nehmen an, dass die beiden Ethiken weitgehend tbereinstimmende Auffassun-
gen vertreten. Allerdings wird das Ausmal} der Abweichung, selbst fiir wichtige
Aspekte, durchaus kontrovers eingeschitzt. Dasselbe gilt fiir die Frage nach dem
urspriinglichen Ort der drei textgleichen Biicher (ZN V=VII und £ZE IV-VI)
und fiir den Versuch einer entwicklungsgeschichtlichen Einschitzung. Enthilt
vielleicht sogar die Endemische Ethik die spitere und ausgereiftere Konzeption,
wie gegen die herrschende Meinung erwogen wurde (Kenny 1978, 215 £f.)? Eine
begriindete Stellungnahme féllt schwer, weil wir einerseits tiber die Redaktion der
fraglichen Schriften zu wenig wissen und weil das Kriterium der Reife anderer-
seits zurweichcist — man kénnte auch sagen: zu sehr >vom Auge des Betrachters«
abhingt —, um witklich weiterzuhelfen.

Die Hanptschwierigkeit der aristotelischen Ethik liegt jedoch woanders und hat
andere Griinde. Sie ergibt sich ndmlich daraus, dass Aristoteles zwei Varianten von
areté kennt, die mit zwei Vatianten von exdaimoniaverbunden zu sein scheinen. Dies
zeigt sich auch im Ergon-Argument, wo Aristoteles zuerst zwei Seelenteile unter-
scheidet — einen auf die Vernunft horenden und einen die Vernunft besitzenden
—, bevor er mit einer (zunichst nicht weiter erlduterten) Differenz von Tugenden
rechnet. Wenn es verschiedene Tugenden gibt, so sagt er hiet, ist exdainonia die Ver-
nunfttitigkeit gemil der besten und vollkommensten Tugend (Z/VI 6,1098a17£.).
Spiter unterscheidet er ausdriicklich ethische Tugenden wie Besonnenheit, Tap-
ferkeit oder Gerechtigkeit, die im »politischen Leben« eine grundlegende Rolle
spielen, von dianoetischen Tugenden wie Klugheit (phronésis) oder Weisheit (sophia,
vel. ZN113,1103a3-11 1, 1103a19). Dabei trigt nur die Klugheit zum Gelingen
praktischer Vollziige bei (ZV VI 5 u. 8) —und zwar so sehr, dass sie sogar als ganze
ethische Tugend betrachtet werden kann (ZIV VI 13, 1145a1 £)) —, wihrend die
Weisheit eine Vollendung theoretischer Vollziige bedeutet. In der Weisheit geht es
nimlich nicht um Praxis oder Politik, ja iberhaupt nicht nur um den Menschen,
sondern um »das Beste im ganzen Kosmos« (ZV VI 7, 1141220 £f). Es geht um
die theoretische Erkenntnis »des von Natur aus Ehrwiirdigsten« (1141b2 £) oder,
wie man im Ruckgriff auf die Metaphysik sagen konnte, um eine Erkenntnis der
ersten Prinzipen und Ursachen alles Seienden als solchen (Mez. 12, 982a4£f; IV
1, 1003a26-32), die am Ende auch Gott bzw. den »Unbewegten Beweger« als
hochstes Seiendes einbeziechen muss (XII 6-9). Schwierigkeiten bereitet vor allem,



4 Walter Mesch

dass Aristoteles die Konsequenzen, die sich aus dieser Dopplung der areé fir die
endaimonia ergeben, nicht sehr ausfithrlich erldutert. Vielmehr behandelt das erste
Buch der Nikomachischen Ethik die Verbindung von exdainonia und areté allgemein,
ohne viel zum »theoretischen Leben« zu sagen. Und die Kapitel 7-9 des zehnten
Buches riicken das herausragende Gliick der #hedria ins Zentrum, ohne genauer
darauf einzugehen, wie sich dies mit der breiten Diskussion der ethischen Tugend
in den vorangegangenen neun Biichern vertrigt.

2. Inklusivismus versus Exklusivismus

Vor diesem Hintergrund konkurrieren inklusivistische Deutungen, die das eine
hochste Gut inhaltlich als eine Verbindung verschiedener Guter auffassen, mit
exklusivistischen Deutungen, die es auch inhaltlich als ein eznzzelnes —>dominantes
oder monolithischesc— Gut betrachten. Es geht um die Frage, wo das gesuchte
Gliick nach Aristoteles zu finden ist: im »politischen Leben«, das alle Birger
teilen, oder im »theoretischen Leben«, das den Philosophen vorbehalten ist (vgl.
ENT 3). Dabei steht durchgingig ein gewisser Zweifel im Raum, ob Aristoteles
tberhaupt eine eindeutige Antwort gibt. Die Debatte beginnt sogar mit der These,
in der Nikomachischen Ethik werde zwar ausdrucklich eine exklusivistische Auffas-
sung vertreten, diese kdnne aber in der Sache nicht als tiberzeugend betrachtet
werden. Es sei deshalb wichtig, dass die Schrift gelegentlich auch inklusivistische
Einsichten erkennen lasse, ohne ihnen freilich angemessen Rechnung zu tragen
(Hardie 1965, 278 tt.). In der folgenden Debatte bemiihen sich fast alle Interpreten
darum, Aristoteles gegen den Vorwurf einer solchen >Konfusion< in Schutz zu
nehmen und seine Ethik als konsistent zu interpretieren, sei es nun inklusivistisch
(Ackrill 1974; Irwin 1985; Broadie 1991) oder exklusivistisch (Heinaman 1988;
Kraut 1989; Stemmer 1992). Die meisten Interpreten interessieren sich dabei
wenig fir Abweichungen zwischen den beiden Ethiken, sondern beziehen die
aristotelische Konzeption insgesamt eher auf die eine oder die andere Deutung,
indem sie sich primir an der Nikomachischen Ethik otientieren. Es ist aber auch
die Auffassung vertreten worden, die Nikomachische Ethik artikuliere eine exklu-
sivistische Auffassung, die Endemische Ethik dagegen eine inklusivistische (Kenny
1978, 203; vgl. dazu Buddensiek 1999, 104 ££.).

AuBlerdem wird immer wieder auf gewisse Ambiguititen oder mégliche Fal-
len der aristotelischen Begriffsbildung hingewiesen, z. B. darauf, dass man das
hochste Gut bzw. die endaimonia, die Aristoteles als Titigkeit (energeia) — genauer:
als (verntinftige) Tétigkeit der Seele gemil3 der arefé — erliutert, nicht einfach mit
einem Leben im biografischen Sinne identifizieren datf, obwohl ein Leben, das
durch eine solche Titigkeit bestimmt wird, und die Person, die es lebt, in dieser
Titigkeit glicklich sind. Wie mir scheint, ist dies richtig und wichtig; doch die
Kontroverse lisst sich allein durch die Aufdeckung ciner derartigen Differenz
kaum entschirfen. Dies zeigt sich schon daran, dass aus demselben Befund ge-
genldufige Konsequenzen gezogen werden konnten. Einerseits ist gesagt worden,



Einleitung: Aristoteles Uber die Zeitstruktur des guten Lebens 5

das gltickliche Leben enthalte viele Giiter, einige intrinsische, viele instrumentelle;
wihrend es von dem einen Gut, das exdaimonia in einem strikten odersexklusivenc
Sinne sei, dominiert werde (Broadie 1991, 54 ., Anm. 22.) Andererseits hat man
geltend gemacht, die inklusivistische Auffassung sei im Kern schon dadurch wi-
derlegt, dass Aristoteles endaimonia immer nur als Tatigkeit und nie als Tatigkeit
mit irgendwelchen Gitern definiere (Heinaman 2007, 222 ff)). Im ersten Fall
gibt es Raum fiir eininklusives« Verstindnis der endainonia, obwohl Aristoteles
dies Verstindnis, wie erginzend eingerdumt werden kann, nur (synekdochischy)
verkiirzt im Blick auf die tugendhafte Titigkeit zum Ausdruck bringe (Broadie
2002, 278), einen locker gemeinten (regulativen<) Sinn voraussetze (Irwin 1991,
390) oder (aretischq) darauf ziele, dass tugendhafte Titigkeiten in sich alle in-
trinsischen Giiter enthielten (Crisp 1994, 119 f.). Im zweiten Fall bleibt nur ein
rexklusives« Verstdndnis, obwohl in der Regel — siecht man von besonders »radi-
kalen< Vorschligen ab (Stemmer 1992, 107) — nicht bestritten werden soll, dass
Aristoteles neben der exdaimonia noch andere intrinsische Giiter kennt (Heinaman
1988, 52; dhnlich Kraut 1989, 162—164). Beide Vorschlige werden inzwischen in
einer ganzen Reihe komplexer Varianten vertreten, weshalb es keineswegs leicht
ist, einen Uberblick zu gewinnen (vgl. Richardson Lear 2004). Dabei ist nicht
einmal immer klar, ob es sich tiberhaupt um strikte Alternativen handelt oder ob
dies nur so aussicht, weil man die Verbindung von Giitern und die Hervorhebung
eines einzigen Guts noch nicht griindlich genug verstanden hat.

Die intensive Forschung der letzten Jahrzehnte hat diesbeziiglich wichtige
Ergebnisse erzielt. Man wird aber kaum sagen kénnen, ein tragfihiger Konsens
wire in greifbare Nihe geriickt, obwohl es inzwischen mehrere Vermittlungs-
vorschlidge gibt (z.B. Charles 1999). Vielleicht liegt dies auch daran, dass man
der Frage nach dem geitlichen Vollzug der Titigkeit, die Aristoteles als exdaimonia
auszuweisen versucht, bislang verhiltnismiBig wenig Aufmerksamkeit geschenkt
hat (vgl. Webb 2010, 267 ff.). Darauf wird gleich zuriickzukommen sein. Doch
zuvor mochte ich die zentrale Schwierigkeit, um die es in der Debatte geht, noch
etwas deutlicher konturieren. Folgende Punkte erscheinen mir dabei besonders
wichtig, wenn das Problemniveau nicht schon im Ansatz verfehlt werden soll:

1) Die Titigkeit (energeia), von der im Ergon-Argument die Rede ist, spricht
als solche weder fiir eine inklusivistische noch fiir eine exklusivistische Deutung;
Es muss vielmehr davon ausgegangen werden, dass hier sowohl das Handeln
als auch das Denken gemeint sein kann. Moglicherweise ist sogar direkt beides
gemeint, wenn Aristoteles sagt, die fragliche T4tigkeit der Seele erfolge »gemil3
der Vernunft oder doch nicht ohne Vernunft« (kata logon é mé anen logon: 1098a7 £.).
Im Anschluss an die vorangegangene Unterscheidung zweier Seelenteile liegt es
ja durchaus nahe, die Titigkeit »gemdl3 der Vernunft« als Denken zu verstehen
und die Tétigkeit »nicht ohne Vernunft« als ein tugendhaftes Handeln, das ein
Hinhoren des affektiven Seelenteils auf die Vernunft voraussetzt.

2) Wenn Aristoteles die Konklusion des Ergon-Arguments so formuliert,
dass er im Blick auf die mégliche Verschiedenheit von Tugenden sagt, exdaimonia
sei die verntinftige Titigkeit gemil3 der »besten und vollkommensten« (aristén



6 Walter Mesch

kai teleiotatén: 1098a17 £.), ist dies ebenfalls kaum als direkter Beleg fiir eine der
konkurrierenden Deutungen aufzufassen. Allerdings scheint mir richtig, dass
der Wortlaut hier eher fiir ein hierarchisches als fir ein integratives Verstindnis
spricht. Wie hidufig bemerkt wurde, kann sze/eiom zwar auch >vollkommen<im Sinne
von umfassend< oder vollstindig« bedeuten. In der Verbindung mit >aristor, das
wesentlich deutlicher hierarchisch wertet, scheint diese Bedeutung aber schon
hier kaum einschligig zu sein. In ZN'X 7 wird die Vollkommenheit der Weisheit
dann eindeutig hierarchisch zum Ausdruck gebracht (1177al12ff)).

3) Allgemein ist zu beachten, dass inklusivistische Deutungen nicht zu vertei-
digen wiren, wenn sie exsdaimonia additiv, d.h. als bloBe Summe einzelner Giiter
auffassen missten. Denn damit wirde die Realisierung der exsdaimonia derart
vom Votliegen einzelner Giiter abhingig, dass dies nicht mit ihrem Status als
hochstem (bzw. bestem) Gut (ariston) vereinbar wire. Das hochste Gut ldsst sich
nicht einfach als groBtes Gut auffassen, weil sonst unverstindlich wird, was in
diese Summe eingehen kann und was nicht, indem wir etwas um det exdaimonia
willen anstreben. Auflerdem weist Aristoteles die Moglichkeit einer additiven
VergroBerung, die bei einer bloBen Summe immer méglich erscheint, im Blick
auf die Autarkie der exdaimonia ausdricklich zurtick (ZIN'15, 1097b14 £f)). Die
endaimonia macht das Leben fiir sich allein derart wihlenswert (baireton), dass ihm
nichts mehr fehlt (wédenos endea). Und dabei ist sie das »wihlenswerteste« (pantin
hairetdtatén), zu dem nichts hinzugezihlt werden kann, weil es selbst durch das
Hinzuzihlen des »geringsten Gutes« noch wihlenswerter werden miisste. (Auf
alternative Deutungen des schwierigen Wortlauts kann ich hier nicht eingehen.)

4) Wenn diese Stelle, wie immer wieder geltend gemacht wird, fiir eineinklu-
sive« Deutung sprechen mag, dann sicher nicht fir eine schlechthin umfassende
Verbindung a/ler Giiter — wie sollte sich eine solche Verbindung tiberhaupt als
derart umfassend denken lassen, dass die Addition eines weiteren Guts ausge-
schlossen werden konnte? —, sondern allenfalls fiir eine Verbindung aller zntrin-
sischen Giiter, also jener Glter, die wie Ehre, Lust, Vernunft und Tugend nach
Aristoteles ebenfalls um ihrer selbst willen angestrebt werden konnen (EN1 5,
1097b2t.). Doch selbst hier ist Vorsicht angebracht. Zuw einen ist namlich auch
dies mit der Autarkie-Bedingung schwer zu vereinbaren, die sogat die Addition
des geringsten Gutes ausschlie3t — es scheint ja kaum zwingend zu sein, dass alle
nicht-intrinsischen Gter, die versuchsweise addiert werden konnten, recht
betrachtet gar keine Giter sein sollen, oder dass sie zwar Giiter sein sollen, aber
tar die eudaimonia keinen Zugewinn bedeuten kénnen. Meines Erachtens gilt
vielmehr, dass eine solche Addition immer moglich #nd problematisch bleibt,
solange die exdaimonia selbst additiv konzipiert ist.

5) Zum anderen scheint eine blof3e Verbindung von intrinsischen Giitern nicht
auszureichen, um verstindlich zu machen, was exdainonia als hochstes Gut sein
muss. Wenn sie in gewisser Weise Teile der endaimonia sind, dann sicher nicht
deshalb, weil sie als Gtiter an sich angestrebt werden und man sie als solche
Giiter einfach zum groften Gut aufsummieren kénnte, sondern deshalb, weil
sie auch um der endaimonia willen angestrebt werden. Dies bedeutet nidmlich



Einleitung: Aristoteles Uber die Zeitstruktur des guten Lebens 7

nichts anderes, als dass wir sie anstreben, weil wir durch sie gliicklich zu werden
glauben (dia tontin bhypolambanontes endaimonésein), wie Aristoteles im selben Zusam-
menhang betont (1097b4 t.). Die exdaimonia muss auch hier als ein hochsres Gut
fassbar bleiben, das von untergeordneten Giitern, die um ihretwillen angestrebt
werden konnen, unterschieden ist. Nicht jede Lust kann nach Aristoteles um der
endaimonia willen angestrebt werden und wohl auch nicht jede Ehre. (Inwiefern
diese Einschrinkung Zweifel daran wecken sollte, Lust und Ehre — und andere
mogliche »Kandidaten< wie Gesundheit — tiberhaupt als intrinsische Guter auf-
zufassen, muss hier offen bleiben.)

6) Dieselbe Strukturiiberlegung spricht freilich recht betrachtet auch gegen
allzu einfache exk/usivistische Deutungen, weil eine direkte Identifikation des
héchsten Guts mit der #hedria bzw. sophia ebenfalls nicht verstindlich werden
ldsst, wie untergeordnete Giter, die zweifellos im Kontext des politischen Lebens
anzusiedeln sind, tiberhaupt um des hochsten Gutes willen angestrebt werden
konnen. Auch dies gehort ja zum Begriff des hochsten Guts: Wir wollen es nicht
nur (immer) »um seiner selbst willen« (d7’ hauto), sondern auch »das andere um
seinetwillen« (talla de dia touto: EN'1 1,1094a19; vel. 1 5,1097a34 £f). Es geht hier
sicher nicht nur um die Erfillung dullerer Voraussetzungen fir die #hedria, etwa
durch die Erfillung lebensnotwendiger Bediirfnisse, auf die Aristoteles —dhnlich
wie im zehnten Buch der Nikomachischen Ethik — an einer prominenten Stelle der
Metaphysik verweist (vgl. Mez. 11, 981b19 ££)). Vielmehr muss auch verstindlich
werden, wie man exdaimonia verwirklichen kann, 7nderz man auf ethische Tugend
setzt —und sei es auch nur eine exdaimonia, die an zweiter Stelle steht (EIN X 8,
1178a9 ft.). Zumindest strukturell betrachtet gilt dasselbe fiir die anderen intrin-
sischen Giiter, die eben angefithrt worden sind: Ehre, Lust, Vernunft. Denn auch
sie kdnnen ja gewihlt werden, weil man durch sie gliicklich zu werden versucht.

7) Dabei werden diese intrinsischen Giiter in gewisser Weise wohl zu Teilen der
endaimonia, jedenfalls aber zu Teilen des guten Lebens, die inhaltlich artikulieren,
wodurch sich das héchste Ziel konkret verwirklichen ldsst. Aber was (von thnen),
wie, bis zu welchem Grad und wann zu integrieren ist, ldsst sich nur im Blick auf
das hochste Gut kliren, nicht im Blick auf untergeordnete Giiter. Bezieht man
sich auf die exdaimonia des Theoretikers, die nach £/N X an erster Stelle steht, muss
auch hier eine gewisse Orientierungsfunktion des hochsten Guts fiiruntergeordnete
Giter festzustellen sein, und sei es auch nur derart, dass bekannte Aspekte der
zweitrangigen endaimonia — wie ihre Autarkie, die in ihr liegende Lust und die
durch sie ermoglichte Anerkennung — hier in noch héherem Male festzustellen
sind. Streicht man diesen Aspekt, indem man die exdaimonia schlechthin mit #hed-
ria oder sophia identifiziert, droht sie aus dem teleologischen Modell des ersten
Buches herauszufallen. .Auferders droht die Getahr, dass ein isoliertes Gliick des
Theoretikers ebenfalls nicht gegen die Méglichkeit einer additiven VergroBerung
zu verteidigen wire. Wenn dieses Gliick als ein Gut genommen wird, das sich
allein durch den herausragenden /nhalt seiner Titigkeit empfiehlt, scheint eine
problematische Addition anderer Giiter mit anderen Inhalten immer moglich.
Um dieser problematischen Erginzung zu entgehen, miisste man verstindlich



8 Walter Mesch

machen, inwiefern das exklusive« Gut der #hedria zugleich ein hochstes Gut ist,
im Hinblick auf das untergeordnete Giiter gewihlt werden kénnen, und zwar
ohne dass es dabei um eine bloBe Summierung von Gtitern ginge.

3. Auf der Suche nach einem strukturellen Begriff
des guten Lebens

Welche Konseguenzen sind aus diesen Uberlegungen zu ziehen? Meines Erachtens
ist vor allem Folgendes festzuhalten: Wenn die angestellte Strukturiiberlegung
richtig ist, muss bereits im Kontext des politischen Lebens ein struktureller Begrift
von exudaimonia zu entwickeln sein, der keine bloSe Summe einzelner Guter oder
selbst nur ein einzelnes Gut darstellt, sondern im Blick auf ein hochstes Gut
verstindlich werden ldsst, welche Giiter zu integrieren sind und welche nicht.
Diese Struktur positiv zu artikulieren, ist nattirlich sehr viel schwerer, als negativ
geltend zu machen, dass sie keine bloBe Summe einzelner Giiter oder selbst nur
ein einzelnes Gut sein kann. Schon dies durfte verstindlich machen, warum
die Forschung hier nach wie vor mit Problemen ringt, obwohl die skizzierten
strukturellen Aspekte in der einen oder anderen Weise hiufig gesechen worden
sind, und zwar sowohl im Ausgang von inklusivistischen als auch im Ausgang
von exklusivistischen Annahmen. Es mag zwar so sein, dass die Rede von einer
Struktur des guten Lebens, die sich auf eine partielle Integration untergeordneter
Giter im Blick auf das hochste Gut bezieht, auf Anhieb eher so klingt, als ginge
es nur um eine neue Variante des rinklusivenc Gliicks. Dies ist vielleicht nicht
ganz falsch, aber dann geht es eben um die Frage, was hier >Inklusion< heiflen
kann, und um dies einsichtig zu machen, wird man einerseits die skizzierten
Probleme im Auge behalten und andererseits auch Aspekte des exklusivent
Gliicks berticksichtigen mussen.

Dies ist schon deshalb so, weil der Ansatzpunkt einer strukturellen Interpre-
tation nur der Begriff der aresé sein kann. >Gliicke ist nach Aristoteles ja nicht
irgendeine (verniinftige) Titigkeit der Seele, sondern eine Titigkeit gemil3 der
areté. Die gesuchte Struktur kann also nur hier zu finden sein. Und da Aristoteles
zwel Arten oder Stufen von arefé kennt, wird man wohl beide berticksichtigen
missen, selbst wenn streng genommen nur die hochste Ebene das >Gliicke liefert.
Versteht man das berithmte Ergebnis des Ergon-Arguments im Zusammenhang,
also im Riickgriff auf die vorangegangenen Passagen des ersten Buchs und im
Vorgriff auf die einschligigen Passagen des zehnten Buchs, wird man es wohl
nicht so verstehen diirfen, dass schlechthin ausschlieflich die Titigkeit der Seele
gemil3 der hochsten und vollkommensten arefé — also die Titigkeit gemil3 der
sophia — als Glick verstanden werden kann, sondern dass dies fir sie in hoberem
Mafe gilt als fir eine Tatigkeit gemil3 der ethischen Tugend. Jedenfalls kann eine
Interpretation der aristotelischen Ethik am Ende nur tiberzeugen, wenn es ihr
gelingt, Vollkommenheitund Auntarkie gleichermalen verstindlich werden zu lassen,
und zwar in der Dopplung, die beide Kriterien aufweisen: Die Vollkommenheit



Einleitung: Aristoteles Uber die Zeitstruktur des guten Lebens 9

der endaimonia bedeutet, (1) dass sie niemals um eines anderen, héheren Guts
willen gewihlt werden kann, sondern (2) alles andere nur um ihretwillen. IThre
Autarkie bedeutet, (1) dass endainonia allein das Leben wihlenswert macht, ohne
noch etwas anderes zu benétigen; und deshalb ist es (2) unmoglich, sie durch
Addition des geringsten Guts zu vergroern.

Wie die untibersichtliche Forschungslage zeigt, ist es nicht leicht, die aristoteli-
sche Ethik so zu interpretieren, dass die Struktur, die beide Kriterien gleicherma-
Ben zu erfullen etlaubt, witklich greifbar wiirde. Und dies liegt letztlich natiirlich
daran, dass Aristoteles diese Struktur selbst tiber weite Strecken eher andeutet als
sie differenziert zu erldutern. Dies gilt sogar fir die grundsitzliche Frage, ob und
inwiefern einzelne Giiter — wenn man sich an seine Auffassung hilt — auf der
Grundlage der arefé iberhaupt in ein gutes Leben zu integrieren sind. Allerdings
gibt Aristoteles durchaus wichtige Hinweise. Und dabei denkt er offenkundig
nicht nur an seelische, sondern auch an kérperliche und duBlere Giiter. Aullerdem
bezieht er sich keineswegs nur auf die Sicherung des Uberlebens, sondern auch
auf »Mittel« (organa) wie Freunde, Reichtum und politischen Einfluss, sofern sie
zur Austibung ethischer Tugenden erfordetlich sind (ZN 19, 1099a31 f.). Ex
erwihnt sogar dullere und korperliche Giiter, die sich kaum blof3 instrumentell
verstehen lassen, sondern eher wie inhaltliche Bedingungen eines guten Lebens
wirken, die man entweder grundsitzlich nicht oder jedenfalls nicht ganz in der
eigenen Hand hat: gute Abstammung, wohlgeratene Kinder und Schonheit:

Denn ganz (pany) gliicklich kann man denjenigen nicht nennen, der in seinem AuBeren
tibermiBig hisslich ist oder von geringer Herkunft oder einsam oder kinderlos, und
vielleicht noch weniger denjenigen, der ganz iibel geratene Kinder oder Freunde hat,
oder dem sie gut waren, aber gestorben sind. Wie wir also gesagt haben, es scheint,
dass man auch derartig giinstiger Umstinde (75 foiantés eubémerias) bedarf. (EN19,
1099b1-8)

Nicht all diese Beispiele mégen uns einleuchtend erscheinen. Muss man aus
gutem Hause stammen oder Kinder haben, um ganz gliicklich sein zu kénnen?
Damogen viele Aristoteles-Leser aus heutiger Sicht anderer Auffassung sein, und
vielleicht auch mit recht guten Griinden. Fir die Beurteilung der konkurrierenden
Deutungen kommt es darauf aber nicht an. Wichtigistin diesem Zusammenhang
nur, dass Aristoteles grundsitzlich eine Integration solcher »Gliicksgiiter«in das
gute Leben fiir erforderlich hilt, wenn auch natiitlich nur, ohne exdaimonia des-
halb mit Glick im Sinne des Zufalls (extychia) identifizieren zu wollen. Und noch
wichtiger ist, dass Aristoteles iiberhaupt eine Integration einzelner Giiter, seien
sie nun duBere, korperliche oder seelische und dem Einfluss des Zufalls stirker
oder schwicher ausgesetzt, in das gute Leben fiir wichtig hilt. Damit hat man
sicher noch nicht verstanden, wie diese Integration grundsitzlich méglich ist, und
erst recht nicht, wie sie sich jeweils vollziehen lisst. Es scheint aber unméglich
zu sein, das gute Leben schlechthin mit dem theoretischen Leben zu identifizieren.
Und wenn ich recht sehe, geht Aristoteles im zehnten Buch der Nikomachischen
Ethik auch nicht ganz so weit. Was er sagt, ist vielmehr, dass sich die erkennende



10 Walter Mesch

Vernunft als das Beste in uns auf die besten Gegenstinde bezieht, wobei sie am
dauerhaftesten und lustvollsten titig zu sein und die grofite Autarkie zu verwirk-
lichen vermag (EN X 7, 1177a12 ff.). Auf dieser Grundlage erscheint nattirlich
die theoretische Titigkeit der Vernunft als »vollendetes Gliick« (ze/eza endaimonia),
wenigstens wenn sie sich auch noch »iiber ein volles Leben erstreckt« (wzékos bion
teleion, 1177b24 £)). Doch Aristoteles schrinkt sogleich ein, dass ein solches Leben
hoher steht als es dem »Menschen als Menschen« zukommt.

Der Theoretiker braucht zwar weniger dulere Giiter als der politisch Han-
delnde, in gewisser Weise sind sie fiir ihn sogar hinderlich (1178b4f.). Aber
dies Andert nichts daran, dass auch der Theoretiker Mensch ist und »mit vielen
zusammenlebt«. Und sofern dies gilt, wird er nach Aristoteles auch »wihlen
(haireitai), gemil3 der ethischen Tugend zu handeln«, und dabei ebenfalls dullerer
Dinge bediirfen, »um als Mensch unter Menschen zu leben« (pros to anthripenesthai,
1178b5-7). All dies spricht dafiir, dass Aristoteles hier gwei Stufen der endaimonia
zu berticksichtigen versucht: die erste Stufe eines theoretischen Glicks und die
zweite Stufe eines politischen Gliicks. Dabei ist die zweite Stufe (vgl. 1178a9)
zwar nicht ganz so vollkommen wie die erste, aber schon deshalb unverzichtbar,
weil niemand nur Theoretiker zu sein vermag. Zugegebenermal3en passt manches
im Text nicht gut zu einem solchen Harmonisierungsversuch. So sagt Aristote-
les etwa auch, wir wiirden die MuBle (nur?) opfern, um Mul3e (fur theoretische
Betrachtungen) zu haben, die Politik dagegen vertrage sich nicht mit MuB3e und
seiauf ein aullerhalb ihrer selbst gelegenes Ziel bezogen (1177b4 £tf.). Betrachtet
man die Sache aus diesem Blickwinkel, erscheint die Politik wie eine Gefdhrdung
der Theorie, nicht wie ihre praktische Situierung oder Fundierung. Aber dieser
Gesichtspunkt diirfte zu sehr aus der Perspektive des Theoretikers formuliert
sein, um als angemessene Beschreibung des Gesamtbilds gelten zu kénnen.

4. Die Frage nach der Zeitstruktur des guten Lebens

Der vorliegende Band gilt nicht direkt der skizzierten Kontroverse zwischen
inklusivistischen und exklusivistischen Deutungen, sondern setzt anders an, in-
dem die viel beachteten Perspektiven von Gliick und Tugend auf die wesentlich
weniger beachtete Perspektive der Zeit bezogen werden. Die bekannten Schwie-
rigkeiten des Gliicks und der Tugend spielen dabei weiterhin eine wichtige Rolle.
Allerdings werden sie primir so behandelt, dass die Frage nach der Zeitstruktur
des guten Lebens in den Vordergrund riickt. Leitend ist die bereits angedeutete
Hoffnung, dass damit die vertrauten Probleme der aristotelischen Konzeption,
wenn schon nicht einfach zu l6sen, so doch wenigstens in ein anderes, erginzen-
des und erhellendes Licht gestellt werden kénnen. Aulerdem ist die Frage nach
der Zeitstruktur des guten Lebens auch fir sich genommen bestimmt wichtig
genug, um eine eingehende Betrachtung zu verdienen. Im Ansatz ist dies leicht
zu verstehen, obwohl die Konsequenzen zunichst unklar erscheinen mégen. Da
sich unser Leben in zeitlich erstreckten Titigkeiten vollzieht, wird man nidmlich



Einleitung: Aristoteles Uber die Zeitstruktur des guten Lebens 1

damit rechnen miissen, dass das Verstindnis dieser Zeitdimension und der
Umgang mit ihr nicht unerheblich zum Gelingen unserer praktischen Vollztige
beitragen koénnen. Es tiberrascht deshalb nicht, wenn die praktische Bedentung der
Zeitlichkeit auch in der aktuellen Debatte zum guten Leben immer wieder betont
wird — und zwar aus ganz unterschiedlichen Perspektiven, die von Aristoteles
weitgehend unabhingig sind (vgl. Rawls 1975, 596 f.; Krimer 1992, 300; Seel
1995, 62 ff.; Steinfath 1998, 9 ft.; Fellmann 2009, 196).

Wendet man sich vor diesem Hintergrund Aristoteles zu, mag man auf den
ersten Blick enttiuscht sein. Man wird ndmlich kaum behaupten kénnen, dass
die Zeitstruktur des guten Lebens von Aristoteles ebenso ausfiihtlich erldutert
wirde wie andere wichtige Theoriestiicke seiner praktischen Philosophie. Es
dirfte sogar schwer fallen, auch nur ein einziges Kapitel der Nikomachischen
Ethik zu nennen, in dem ihre Betrachtung ganz im Zentrum stiinde. Dies mag
verstindlich machen, weshalb das Thema von der Forschung verhiltnismiBig
wenig behandelt wurde. Aber es sollte nicht zur Annahme verleiten, Aristoteles
habe Uber die zeitliche Dimension der Praxis nichts oder doch nicht viel zu
sagen. Denn diese wird in der Nikomachischen Ethik an vielen Stellen ins Spiel
gebracht und dabei mit grundlegenden Ansitzen und Ergebnissen verkntpft.
Ein besonders prominentes Beispiel ist die bertthmte, wenn auch nur sehr
knapp formulierte These, die sich am Ende des Ergon-Arguments findet. Was
oben bereits erwihnt wurde, war nidmlich nicht ganz vollstindig. Aristoteles
sagt vielmehr auch, »weder ein Tag noch eine kurze Zeit« (oude [...] mia hemera
oud’ oligos chronos) mache jemanden gliicklich, exdainonia bedeute vielmehr eine
verniinftige Tdtigkeit der Seele gemidl3 der areré—und wenn es mehrere aretai gibt,
dann eine Titigkeit gemil3 der besten und vollkommensten —, »die das ganze
Leben andauere« (en bidi teleioi, EIN'1 6, 1098a18-20). Eine Begriindung bietet
er hier leider nicht, sondern nur einen Vergleich: »Eine Schwalbe macht noch
keinen Frithling«. Doch thematisch eng damit verkniipft ist die von Aristoteles
wesentlich ausfiihrlicher diskutierte Schwierigkeit, wann man eigentlich sagen
konne, dass jemand gliicklich sei, wenn doch beeintrichtigende Zufille, die dul3ere
und korperliche Giiter oder unser Verhiltnis zu anderen Personen betreffen,
wihrend unseres Lebens immer moglich bleiben (ZNVI111).

Schon Solon hatte geltend gemacht, man miisse auf »das Ende sehen«. Und
ganz verfehlt ist dies nach Aristoteles nicht. Es sieht ndmlich so aus, als diirfe
man nur jemanden glicklich nennen, der nicht blof3 tiber eine tugendhafte See-
lenverfassung verfiigt, sondern auch hinreichend mit dulleren Giitern versehen
ist, um gemil der Tugend titig sein zu kénnen. Und auch fiir diese Verbindung
tugendhafter Titigkeit mit dulleren Gutern macht Aristoteles ausdriicklich gel-
tend, dass sie beim endaindn nicht nur »eine beliebige Zeit, sondern das ganze
Leben« (¢ tychonta chronon alla teleion bion) andauvern muss (Z/N111,1101a14-21).
Das menschliche Glick bleibt damit immer dufleren Einfliissen ausgesetzt; und
doch darf der Gliickliche, wie Aristoteles nahelegt, nicht »eine Art Chamileon«
(¢hameileonta tina) sein, indem wir denselben Menschen in mehrfachem Wechsel
glicklich und dann wieder ungliicklich nennen (111, 1100b4—7). Um dieser pro-




<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.3
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue true
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 150
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages false
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 150
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages false
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /FlateEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /PDFX3:2002
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check true
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (None)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName (http://www.color.org)
  /PDFXTrapped /Unknown

  /CreateJDFFile false
  /SyntheticBoldness 1.000000
  /Description <<
    /FRA <FEFF004f007000740069006f006e00730020007000650072006d0065007400740061006e007400200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200064006f007400e900730020006400270075006e00650020007200e90073006f006c007500740069006f006e002000e9006c0065007600e9006500200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200061006d00e9006c0069006f007200e90065002e00200049006c002000650073007400200070006f0073007300690062006c0065002000640027006f00750076007200690072002000630065007300200064006f00630075006d0065006e007400730020005000440046002000640061006e00730020004100630072006f0062006100740020006500740020005200650061006400650072002c002000760065007200730069006f006e002000200035002e00300020006f007500200075006c007400e9007200690065007500720065002e>
    /ENU (Use these settings to create PDF documents with higher image resolution for improved printing quality. The PDF documents can be opened with Acrobat and Reader 5.0 and later.)
    /JPN <FEFF3053306e8a2d5b9a306f30019ad889e350cf5ea6753b50cf3092542b308000200050004400460020658766f830924f5c62103059308b3068304d306b4f7f75283057307e30593002537052376642306e753b8cea3092670059279650306b4fdd306430533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103057305f00200050004400460020658766f8306f0020004100630072006f0062006100740020304a30883073002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d30678868793a3067304d307e30593002>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300740061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f5006500730020007000610072006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006d00200075006d00610020007200650073006f006c007500e700e3006f00200064006500200069006d006100670065006d0020007300750070006500720069006f0072002000700061007200610020006f006200740065007200200075006d00610020007100750061006c0069006400610064006500200064006500200069006d0070007200650073007300e3006f0020006d0065006c0068006f0072002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002c002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007300750070006500720069006f0072002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200064006900730073006500200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072002000740069006c0020006100740020006f0070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f8006a006500720065002000620069006c006c00650064006f0070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006100740020006600e50020006200650064007200650020007500640073006b00720069006600740073006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /NLD <FEFF004700650062007200750069006b002000640065007a006500200069006e007300740065006c006c0069006e00670065006e0020006f006d0020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020007400650020006d0061006b0065006e0020006d00650074002000650065006e00200068006f0067006500720065002000610066006200650065006c00640069006e00670073007200650073006f006c007500740069006500200076006f006f0072002000650065006e0020006200650074006500720065002000610066006400720075006b006b00770061006c00690074006500690074002e0020004400650020005000440046002d0064006f00630075006d0065006e00740065006e0020006b0075006e006e0065006e00200077006f007200640065006e002000670065006f00700065006e00640020006d006500740020004100630072006f00620061007400200065006e002000520065006100640065007200200035002e003000200065006e00200068006f006700650072002e>
    /ESP <FEFF0055007300650020006500730074006100730020006f007000630069006f006e006500730020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000500044004600200063006f006e0020006d00610079006f00720020007200650073006f006c00750063006900f3006e00200064006500200069006d006100670065006e00200070006100720061002000610075006d0065006e0074006100720020006c0061002000630061006c006900640061006400200061006c00200069006d007000720069006d00690072002e0020004c006f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000730065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200079002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /SUO <FEFF004e00e4006900640065006e002000610073006500740075007300740065006e0020006100760075006c006c006100200076006f0069006400610061006e0020006c0075006f006400610020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a006f006a0061002c0020006a006f006900640065006e002000740075006c006f0073007400750073006c00610061007400750020006f006e0020006b006f0072006b006500610020006a00610020006b007500760061006e0020007400610072006b006b007500750073002000730075007500720069002e0020005000440046002d0061007300690061006b00690072006a0061007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f006200610074002d0020006a00610020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020002d006f0068006a0065006c006d0061006c006c0061002000740061006900200075007500640065006d006d0061006c006c0061002000760065007200730069006f006c006c0061002e>
    /ITA <FEFF00550073006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200063006f006e00200075006e00610020007200690073006f006c0075007a0069006f006e00650020006d0061006700670069006f00720065002000700065007200200075006e00610020007100750061006c0069007400e00020006400690020007300740061006d007000610020006d00690067006c0069006f00720065002e0020004900200064006f00630075006d0065006e00740069002000500044004600200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f00700070007200650074007400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006d006500640020006800f80079006500720065002000620069006c00640065006f00700070006c00f80073006e0069006e006700200066006f00720020006200650064007200650020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e006500730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f0067002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0067002000730065006e006500720065002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006e00e40072002000640075002000760069006c006c00200073006b0061007000610020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006d006500640020006800f6006700720065002000620069006c0064007500700070006c00f60073006e0069006e00670020006f006300680020006400e40072006d006500640020006600e50020006200e400740074007200650020007500740073006b00720069006600740073006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e0020006b0061006e002000f600700070006e006100730020006d006500640020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006100720065002e>
    /DEU <FEFF00440069007300740069006c006c00650072002d00450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020006600fc0072002000450062006e00650072002000260020005300700069006500670065006c00200047006d00620048002c00200055006c006d>
  >>
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [595.276 841.890]
>> setpagedevice




