
Suhrkamp Verlag
Leseprobe

Plessner, Helmuth
Philosophische Anthropologie

Göttinger Vorlesung vom Sommersemester 1961
Herausgegeben von Julia Gruevska, Hans-Ulrich Lessing und Kevin Liggieri

© Suhrkamp Verlag
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2268

978-3-518-29868-8



suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft 2268



Diese Vorlesung aus dem Sommersemester 1961 ist die einzige überlieferte 
Einführung in die philosophische Anthropologie aus der Hand Plessners 
und bildet damit einen wichtigen Bezugspunkt der Forschung. Sie diente 
Plessner als Materialbasis für seine bekannte Abhandlung Conditio huma-
na und bietet eine überaus verständliche und beispielreiche Einführung in 
seine anthropologische Konzeption. Zu den behandelten Themen zählen 
die Genese und Funktion der philosophischen Anthropologie, das Pro­
blem der Sprache und der Umwelt sowie der Begriff der Person. Eine Ent­
deckung!

Helmuth Plessner (1892-1985) war ein deutscher Philosoph und Soziologe 
sowie Hauptvertreter der philosophischen Anthropologie. Sein Werk liegt 
im Suhrkamp Verlag vor.

Julia Gruevska ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut für Philoso­
phie an der Ruhr-Universität Bochum.

Hans-Ulrich Lessing ist außerplanmäßiger Professor für Philosophie an 
der Ruhr-Universität Bochum. Im Suhrkamp Verlag hat er zusammen mit 
Frithjof Rodi herausgegeben: Materialien zur Philosophie Wilhelm Diltheys 
(stw 439).

Kevin Liggieri ist DFG-Forschungsstipendiat an der Professur für Wissen­
schaftsforschung an der ETH Zürich.



Helmuth Plessner
Philosophische Anthropologie

Göttinger Vorlesung  
vom Sommersemester 1961

Herausgegeben von  
Julia Gruevska,  

Hans-Ulrich Lessing und  
Kevin Liggieri

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2268
Erste Auflage 2019

© Suhrkamp Verlag Berlin 2019
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,  

des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung  
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.

Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form  
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)  

ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert  
oder unter Verwendung elektronischer Systeme  
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen  
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29868-8



Inhalt

Helmuth Plessner: Philosophische Anthropologie.  
Sommersemester 1961

  1.	 Vorlesung: Begrenzung des Begriffs und des Problems  
der Philosophischen Anthropologie   . . . . . . . . . . . . . . . .                	   9

  2.	 Vorlesung: Problem und Standort der Philosophischen  
Anthropologie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   17

  3.	 Vorlesung: Philosophische Anthropologie als  
Erkenntnistheorie der Wissenschaften vom Menschen   	   31

  4.	 Vorlesung: Das Problem der Sprache I   . . . . . . . . . . . . . .              	   43
  5.	 Vorlesung: Das Problem der Sprache II   . . . . . . . . . . . . .             	   54
  6.	 Vorlesung: Das Problem der Sprache III.  

Das Strukturprinzip der Vertikalität   . . . . . . . . . . . . . . . .                	   66
  7.	 Vorlesung: Das Problem der Umwelt   . . . . . . . . . . . . . . .               	   78
  8.	 Vorlesung: Das Welt-Umweltverhältnis des Menschen   	   90
  9.	 Vorlesung: Die Horizontstruktur  

des menschlichen Umfeldes   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	   102
10.	 Vorlesung: Zur Utopie der verlorenen Wildform  

des Menschen   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   114
11.	 Vorlesung: Der Begriff der Person   . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	   127
12.	 Vorlesung: Der anthropologische und  

der theatralische Rollenbegriff   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	   138
13.	 Vorlesung: Der funktionale Rollenbegriff   . . . . . . . . . . .           	   149
14.	 Vorlesung: Rückblick auf den Rollenbegriff.  

Die Ausdrucksbewegungen des Menschen   . . . . . . . . . . .           	   162
15.	 Vorlesung: Lachen, Weinen, Lächeln   . . . . . . . . . . . . . . .               	   173
16.	 Vorlesung: Lachen und Weinen als menschliche  

Monopole   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	   185
17.	 Vorlesung: Das Problem der Entkörperung –  

das Problem des Todes   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	   198
18.	 Vorlesung: Zur Aktualität der Philosophischen  

Anthropologie   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	   209



Anhang

  1.	 Helmuth Plessner: Zur Geschichte der Anthropologie.  
Vorlesung Sommersemester 1956

	 (Nachschriften Dr. Christian von Ferber)   . . . . . . . . . . .           	   225
  2.	 Helmuth Plessner: Lehrveranstaltungen an der  

Universität Göttingen 1951/52-1962   . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	   247

Editorisches Nachwort   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	   251
Personenregister   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	   255



Helmuth Plessner 
Philosophische Anthropologie

Göttinger Vorlesung  
vom Sommersemester 1961





9

[1. Stunde], Dienstag, 17. Mai 19611

[Begrenzung des Begriffs und des Problems der 
Philosophischen Anthropologie]

Und zwar gehe ich noch einmal auf die Bestimmung der doppelten 
Natur des Menschen hier zurück. Was heißt das eigentlich? Die 
Doppelnatur stellt sich, wie gesagt, traditionell in der Entwicklung 
verschiedener Wissenschaften vom Menschen dar, die offenbar alle 

1 � Am Kopf der Seite von Plessners Hand: »2. Hälfte erste Stunde da Apparat nicht 
funktionierte«.

   � Auf drei Blättern, die der Transkription der Tonbandaufzeichnungen der Vorle­
sung beiliegen, hat Plessner Stichworte notiert, die offensichtlich der ersten Vor­
lesungsstunde zugrunde lagen:

   � »1. Die Sonderstellung des Menschen als Organismus
   � 2. Das Leib-Seele Problem
   � 3. Das Verhältnis von Konstanz und Variabilität von menschlicher Natur und 

Geschichtlichkeit des Menschen
   � 4. Menschenhaftigkeit und Menschlichkeit: das Existenzproblem und die Gesell­

schaft
   � Begrenzung des Anthropologieproblems in phil. Sinne auf die moderne wissen­

schaftliche Situation
   � Begrenzung des Begriffs und Problems der Ph. A. auf die gegenwärtige Situation 

wie sie sich aus der Entwicklung der modernen Wissenschaft und ihrer Diszipli­
nen ergeben hat:

   � 1. der Biologie und spez. der Abstammungslehre (Frage nach der Sonderstellung 
des Menschen als Organismus)

   � 2. der Psychologie und Physiologie (Leib-Seeleproblem. Urgeschichte [?] Ent­
wicklung der mechan. Naturwiss., der Physik im 17. Jh. u. des Newtonismus im 
18. Jh.) Das Problem der Doppelnatur

   � 3. der Geschichtswissenschaft u. des Historismus (Konstanz und Variabilität 
menschlicher Natur und Geschichtlichkeit)

   � 4. der Soziologie u. speziell des Marxismus
     �   der Mensch als Produzent und Produkt seiner Gesellschaft und ihrer Ver­

hältnisse
     �   Öffentlichkeit und Privatheit, Rolle und Eigentlichkeit. Das Problem der 

Entfremdung 
     �   Die Erkenntnis, dass die moderne Wissenschaft mit der Gesellschaft unauf­

löslich verbunden ist, sie produziert und von ihr produziert wird, bringt den 
gesamt kulturellen und den religiösen Aspekt des Problems in’s Spiel

     �   Ph. A. ist ein Ausdruck der Unsicherheit des Menschen über seine ›Bestim­
mung‹ (M. Scheler[).]«



10

ihr Zentrum haben eben in dem lebendigen, voll lebendigen Men­
schen, in dem aktiven Menschen, der sowohl sich geistig-kulturell 
manifestiert, aber eben auch andererseits typisch rein in seinen 
Lebensäußerungen offenbar der biologischen Welt, um es mal so 
auszudrücken, angehört.

Was ist da das Problem? In der Zeit der Loslösung der Psycho­
logie als selbständiger empirischer Wissenschaft von, wie man sich 
damals ausdrückte, den »Bewußtseinserscheinungen«, also von 
dem, was der Mensch nur für sich selbst erlebt, was er zwar mit­
teilen, aber doch nur bedingt mitteilen kann, was aber im Grunde 
genommen nur einem jeden selbst für sich selbst faßbar wird, also 
die Wissenschaft von den Vorstellungen, den Empfindungen, den 
Gedanken, Wünschen, den Erinnerungen usw., ich sage: in dem 
Maß, in dem sich diese Wissenschaft als solche, als eine Wissen­
schaft von dem »Innern« des Menschen in diesem Sinne entwic­
kelte, wurde sofort der Wunsch laut, die Verbindung mit dem, was 
äußerlich wahrnehmbar an ihm geschieht, zu sichern. Und das war 
damals der Gedanke von Gustav Theodor Fechner (übrigens einem 
Zeitgenossen von Darwin, Professor der Philosophie in Leipzig), 
der Gedanke der Psychophysik.2 Man wollte also sozusagen eine 
Parallelwissenschaft aufbauen und die strengen Abhängigkeiten 
zwischen den äußeren Vorgängen und den inneren Vorgängen auf 
diese Weise festmachen und in dieser Hinsicht weiter vordringen. 
Die Psychophysik versucht also, die Doppelnatur des Menschen 
wissenschaftlich in den Griff zu bekommen.

Um ein Beispiel zu geben: Wenn Sie z. B. eine Geschmacks­
empfindung haben, dann beruht sie, wie auch immer, auf einem 
äußeren Reiz. Die Abhängigkeit einer bestimmten Empfindung, 
einer Süßempfindung oder einer Sauerempfindung etwa von ei­
nem bestimmten Reiz, der auf die Zunge ausgeübt wird, läßt sich 
(das war der Gedanke von G. Th. Fechner), muß sich in irgendei­
nem Sinne wissenschaftlich exakt fassen lassen. Nach dem strengen 
Exaktheitsideal suchte er auch eine Größenordnung hierfür zu fi­
xieren, eine größenmäßige Abhängigkeit der Stärke, auch der Art 
der Empfindung von der Stärke und der Art des Reizes.

Wir wollen auf diese Sache zunächst nicht näher eingehen, so 
interessant sie ist, es soll uns hier nur als Beispiel dafür dienen, 

2 � Vgl. Gustav Theodor Fechner, Elemente der Psychophysik, 2 Bände, Leipzig 1860.



11

daß man die Doppelnatur des Menschen als ein Problem empfin­
det. Und man glaubt, man kann dieses Problem durch eine gewis­
sermaßen Zwei-Seiten-Wissenschaft streng lösen. Angenommen, 
diese Wissenschaft ließe sich nun wirklich so exakt durchhalten 
und ausbauen, wie das Fechner gemeint hat, muß man sich dann 
doch noch fragen, wie kommt denn das eigentlich, daß bestimm­
te auf uns, das heißt, auf unseren Körper, auf seine Sinnesorgane 
und das Gehirn einwirkende Reize den merkwürdigen empfin­
dungsmäßigen Effekt auslösen? Das hat wiederum Fechner von 
vornherein dazu bewogen, ein viel älteres Modell, ein Modell des 
philosophischen Denkens gewissermaßen, als Grundlage für diese 
Wissenschaft aktuell zu machen: Dieses Modell, das man den psy­
chophysischen Parallelismus oder Monismus seit dem 17. Jahrhun­
dert genannt hat. D. h., man sagt, dasjenige, was uns äußerlich als 
Gehirn, als Körper, faßbar wird, was wir messen können, wiegen 
können, untersuchen können, anatomisch und physiologisch, das 
ist im Grunde genommen dasselbe, was wir für uns selbst empfin­
dungsmäßig, wunschmäßig, gedankenmäßig usw. sind.

Vielleicht ein bißchen dunkel ausgedrückt, aber ich will Ihnen 
das noch etwas näher erörtern. Das Gehirn, wissen wir, hat ent­
scheidende Bedeutung für das Zustandekommen von Gedanken­
verbindungen, von Empfindungen und Wahrnehmungen, vom 
Vermögen des Sprechens, weiterhin für unser Gefühlsleben. Mit 
anderen Worten, ohne die ungestörte Tätigkeit des Gehirns ist ein 
ungestörtes psychisches Leben nicht möglich. Wie und warum das 
ist, wissen wir zunächst gar nicht. Aber wir können es ziemlich ge­
nau nachprüfen, d. h., wir können die einzelnen Stellen sogar auf­
weisen, die für das Zustandekommen etwa des Sprachvermögens 
und gewisser Eigentümlichkeiten des Sprechens, des Denkens, der 
Gedankenverbindung, der Assoziation, des Gedächtnisses, dann 
weiterhin der einzelnen Wahrnehmung, Gehörsempfindung, Ge­
hörswahrnehmung, Gesichtsempfindung, Gesichtswahrnehmung 
etc. nötig sind.

In neuerer Zeit weiß man auch sehr genau über die Abhängig­
keit des Zustandekommens von Sympathien und Antipathien, 
von Affekten, von Emotionen, von Stimmungen, von bestimmten 
Funktionen des sogenannten »Hirnstamms« Bescheid. Wie man 
diese Abhängigkeiten im einzelnen festgestellt hat, im Laufe der 
Entwicklung der Anatomie und Physiologie und vor allem nicht zu 



12

vergessen der Psychiatrie – einen bedeutenden Fortschritt machte 
gerade diese Wissenschaft durch die Erfahrung an Gehirnverletzten 
im 1. Weltkrieg –, da haben Goldstein und Gelb in Frankfurt und 
verschiedene andere Psychiater in dieser Richtung bedeutende Ein­
sichten der Wissenschaft vermittelt, also der Krieg hat hier wie ein 
gewaltiger Experimentator gewirkt.

Ich sage, nachdem man einmal in dieser Richtung weiter­
gekommen war, als sich Fechner damals noch vorstellen konnte, 
gewann der Gedanke mehr und mehr an Plausibilität, daß Gehirn 
und Seele, Körper und Geist gewissermaßen zwei Seiten eines und 
desselben seien. Und dieser psychophysische Monismus oder Par­
allelismus war ja schon von Spinoza und seinen Nachfolgern im 
17. Jahrhundert vorausgesehen worden.

Es hat nun zweifellos diese Theorie von der der Zwillingsnatur 
des Menschen zugrundeliegenden Einheit, also diese Zweiseiten-
Konzeption, hat wiederum eine interessante Vorgeschichte, die 
aber rein philosophisch ist und die auch von vornherein Schwie­
rigkeiten bereitet hat. Hier steht nun einmal der berühmte Name 
von Descartes sozusagen am Eingang dieser Überlegungen und der 
weiteren Entwicklung dieser Beobachtungen sowohl auf psycholo­
gischer als auf physiologischer Seite. Von Descartes stammt ja diese 
wiederum selbst schon auf scholastische Vorstellungen zurückrei­
chende Idee – Descartes ist ein Mann, der in seiner Bildung noch 
dem 16. Jahrhundert, aber im wesentlichen schon dem 17. Jahrhun­
dert angehört –, Descartes hat den Gedanken zugespitzt, nämlich 
den Gedanken von der Zwienatur des Menschen. Nicht in dem 
ganz allgemeinen Sinne, daß der Mensch zwei Welten angehört, 
das ist eine alte christliche Auffassung, die dem Mittelalter völ­
lig vertraut ist, sondern er hat ihr gewissermaßen eine moderne 
Wendung dadurch gegeben, daß er sagt: Der Mensch ist ein ausge­
dehntes Wesen als Körper; er ist zugleich aber als Bewußtsein, als 
Denken ein Unausgedehntes, ein rein eben in die Kategorien oder 
in die Begriffe der Physik und Mathematik nicht zu übersetzen­
des – eben: geistiges Wesen. Und diese Merkwürdigkeit faßt er in 
der berühmten Zweisubstanzenlehre zusammen, d. h. daß in dem 
Menschen (er sagt, in diesem compositum, in diesem Zusammen­
gesetzten) zwei Substanzen, eine denkende und eine ausgedehnte 
Substanz auf eine rätselvolle Weise miteinander in Kommunika­
tion stehen. Sie können eigentlich gar nicht in Kommunikation 



13

stehen, das ist eigentlich etwas sehr Seltsames, was dem Menschen 
vorbehalten ist. Sonst ist die Welt im übrigen [in] die Welt der co-
gitatio, die Welt des Bewußtseins, die Welt des Denkens und eben 
die Welt der Ausdehnung voneinander völlig getrennt. Sie können 
nicht miteinander kommunizieren, weil man etwas spezifisch Gei­
stiges, einen Gedanken mit einem Körper nicht in irgendeine Be­
ziehung setzen kann, [in] eine Beziehung des Wirkens aufeinander.

Dagegen wendet sich schon Spinoza, wie ich sagte, weil aus die­
sen Konsequenzen von Descartes erstaunliche Umständlichkeiten 
und man kann fast sagen: Ungereimtheiten eben für unser Den­
ken, für unsere Vorstellungswelt sich ergeben. Denn wenn das so 
ist, daß die äußere Welt auf die innere Welt überhaupt nicht wir­
ken kann und die innere Welt auf die äußere Welt, also wenn, um 
es mal so auszudrücken, ein Gedanke, den ich fasse, im Grunde 
genommen niemals einen Willensentschluß herbeiführen kann, 
und umgekehrt, wenn eben ein Sinneseindruck, den mein Auge 
bekommt, indem einfach Licht darauf fällt, kein bildhaftes Resul­
tat in meiner Wahrnehmung hervorrufen kann, das ist ja schließ­
lich dann die Extremkonsequenz dieses Auseinanderreißens dieser 
beiden Bereiche, dann muß eben ein Deus ex machina erfunden 
werden, der dieses beides zusammenbringt.

Descartes hatte sich hier sehr vorsichtig ausgedrückt und gesagt: 
Beim Menschen muß das irgendwie durch Vermittlung möglich 
sein. Aber sonst ist es an sich unmöglich. Seine Nachfolger ha­
ben das aber strikt bestritten und gesagt: Die Zuordnung, daß das 
klappt sozusagen, daß zum richtigen Einfall eines Lichtstrahls auf 
meine Netzhaut auch die entsprechende richtige Wahrnehmung in 
meinem Bewußtsein entsteht, das danken wir allein dem Eingrei­
fen Gottes. Und so wurde ständig Gott bemüht, sowohl Wahrneh­
mung, wie Denken, wie Wollen, wie Willensentschlüsse, mit ande­
ren Worten, das gesamte menschliche Leben zu garantieren. Aber 
nicht nur sozusagen in der Form einer Generalgarantie, einer Prä­
ventivgarantie, sondern er mußte sozusagen bei jedem einzelnen 
Lebensakt bemüht werden. Und das ist nun zwar eine vielleicht 
sehr fromme, aber vielleicht zu fromme Auffassung, die denn doch 
von vornherein dem philosophischen Denken eigentlich unzumut­
bar erschien.

Und die berühmte Geschichte mit dem Uhrengleichnis, wo 
man sich vorstellen muß, daß Gott als ein großer Uhrmacher alle 



14

die Uhren des äußeren Lebens und die Uhren des inneren Lebens 
synchron gestellt hat (das ist ein Beispiel des sehr mechanikfreund­
lichen 17. Jahrhunderts), dieser Gedanke ist sehr früh von Spinoza 
schon durch den anderen Gedanken von der ursprünglichen Ein­
heit und der Zweiseitennatur der Welt wie Deus sive natura wie 
beim Menschen ersetzt worden. Das ist kein Materialismus, son­
dern, ich möchte sagen, ein sehr merkwürdiger Immaterialismus, 
wobei die Materie eine Seite des Geistes, der Geist eine Seite der 
Materie ist. Beide sind eigentlich Aspekte einer nicht mehr in ih­
rem Wesen selbst weiter zu definierenden Substanz. Die Attribute 
sind hierbei eben letzten Endes irreduzible Aspekte dieses Einen.

Dieser Gedanke hat dann eine weitere philosophische Geschich­
te gehabt, aber wie gesagt, er wurde im 19. Jahrhundert aus den 
Gründen, die ich Ihnen hier entwickelt habe, auf einmal wieder ak­
tuell. Nun werden Sie sagen, also gut, jetzt versteht man, aus diesen 
Impulsen, daß da so etwas entsteht wie ein philosophisches Pro­
blem des Menschen. Ja, das hat es immer gegeben. Das haben die 
Griechen gehabt, das hat jede Zeit in unserer geistigen Geschichte 
gehabt. Der Mensch als ein großes Problem. Aber hier handelt es 
sich, wie Sie sehen, um etwas anderes. Hier handelt es sich darum, 
dass sich an die Entwicklung bestimmter Disziplinen der Wissen­
schaft eine philosophische Frage gleichsam ankristallisiert und die 
Existenz dieser Wissenschaft allmählich abhängig wird von be­
stimmten philosophischen Überlegungen oder besser gesagt, daß 
sie von sich aus fordern eine philosophische Überlegung. Ich will 
das schließen mit noch einem ganz kurzen Hinweis.

Man hat natürlich gesagt, was ist denn das Problem der Philo­
sophischen Anthropologie? Da kann man ruhig sagen: Die We­
sensbestimmung des Menschen. Aber was heißt das, was versteht 
man unter Wesen, was versteht man unter diesem anspruchsvollen 
Wort? Soll eine philosophische Überlegung so weit gehen, sagen 
zu können, das und das ist des Menschen Bestimmung? Unsere 
Sprache ist ja so reizvoll zweideutig. Be-stimmung heißt einmal 
höchst nüchtern: ich suche etwas zu bestimmen, d. h. ich suche sei­
ne Kriterien, seine Merkmale zu fixieren. Insofern tut das der brave 
Botaniker etwa des alten Stils, der bestimmt eine Art, eine Gattung, 
eine Familie, das tut der Zoologe alten Stils mit Botanisiertrommel 
auch. Be-stimmen, nun gut, das muß ja nun auch einmal gemacht 
werden. Was sind also die Bestimmungsmerkmale des Menschen? 



15

Das, würde man sagen, das muß nun aber die Anatomie oder das 
muß die Physiologie, das muß die doch leisten können. Ja, kann sie 
auch, bis zu einem gewissen Grade. Bis genau zu dem Grade, wo 
der andere Aspekt aktuell wird, der Innenaspekt oder gar der kul­
turelle Aspekt, der geistige, der geschichtliche Aspekt. Dann wird 
die Sache aber wieder schwierig. Denn wenn Sie sich erinnern an 
das, was ich Ihnen über die Probleme des Historismus gesagt habe, 
ja, kann man das denn außerhalb der geschichtlichen Variabilität so 
ohne weiteres machen? Bleibt dann nicht einfach furchtbar wenig 
übrig? Gewiß, mit den paar Merkmalen, ja dann sind wir sozusagen 
wieder an einer Ausgangslage. Dann können wir sagen: der Mensch 
ist ein aufrecht stehendes Wesen, ein aufrecht gehendes Wesen, das 
sprechen kann und gewisse andere Fähigkeiten hat. Aus. Damit 
ist doch natürlich nur sozusagen eine Art Rahmenbestimmung ge­
geben. Soll das etwa die Wesensbestimmung des Menschen sein? 
Die trifft doch nur gewissermaßen irgendein sehr Äußerliches, ein 
Minimum, alles andere bleibt dann dem Wechsel der konkreten 
Einsichten in der Biologie und in der Geschichte und in der Gei­
stesgeschichte überlassen und in der Psychologie.

Sie sehen also, die Bestimmung des Menschen, sein Merkmal ist 
offenbar nur eine Seite der Sache. Höchst wichtig, aber wie soll sie’s 
machen? Wie soll sie bei der Fülle der Aspekte, bei der Relativität 
ihres Objektes, wie soll sie da das Konstante herausheben? Und 
ist dieses Konstante nicht etwas mehr oder weniger rein Formales 
und insofern auch mehr oder weniger rein Äußerliches, sondern ist 
vielmehr nicht etwas anderes noch im Spiele, wenn man sagt, ich 
will den Menschen bestimmen in seinem Wesen? Damit zeigt sich 
aber noch eine ganz andere Dimension, von der wir heute noch gar 
nicht gesprochen haben, wir würden sagen, die ethisch-moralische 
Dimension der menschlichen Existenz. Die gehört ja irgendwie zu 
dieser Realität dazu.

Meine Damen und Herren, ich schließe damit, daß ich sage, 
das ist zunächst einmal ein Versuch gewesen, Ihnen zu zeigen, daß 
der Begriff Philosophische Anthropologie denn doch nicht ohne 
weiteres gleichzustellen ist mit dem Begriff der Philosophischen 
Mineralogie oder der Philosophischen Chemie oder der Philoso­
phie des Maulwurfs oder der Philosophie irgendeines anderen Le­
bewesens, sondern daß da offensichtlich mehr im Spiele ist. Daß 
aber diese Problematik ganz wesentlich offensichtlich bestimmt ist 



16

durch die Entwicklung unserer Wissenschaften und ein Ausdruck 
ist der hohen Komplikation unseres wissenschaftlichen Systems in 
der Gegenwart.



17

[2. Stunde], Donnerstag, 19. Mai 1961
[Problem und Standort der Philosophischen Anthropologie]

Meine Damen und Herren! Wir haben in der Eröffnung zu dieser 
Vorlesung im wesentlichen von Wissenschaften gesprochen, indem 
wir den Begriff der Philosophischen Anthropologie zunächst ein­
mal von dem heute gebräuchlichen Begriff der Physischen Anthro­
pologie, der Biologischen Anthropologie abgegrenzt haben, und 
wir haben dann das Problem der Philosophischen Anthropologie 
zunächst einmal ganz äußerlich entstehen lassen im Hinblick auf 
einige durch die verschiedenen Wissenschaften vom Menschen 
aufgeworfenen Fragen. Einmal der Frage des Verhältnisses, der 
Stellung des Menschen im Rahmen der Organismen, Problem der 
Abstammungslehre. Zum zweiten des Verhältnisses von Körper 
und Seele oder physisch-physiologischen u[nd] psychologischen 
Prozessen im Rahmen der Physiologischen Psychologie bzw. des 
Verhältnisses dieser beiden ja doch sehr modernen Wissenschaf­
ten, der Physiologie und der Psychologie. Und dann schließlich das 
Problem der Konstanz einer menschlichen Natur, wie es aufgewor­
fen wird einmal durch die Ethnologie, die ja im angelsächsischen 
Kultur-Bereich auch gern als Anthropology bezeichnet wird, und 
der Geschichtswissenschaft. Von Soziologie ist noch gar nicht die 
Rede gewesen. Das wird erst heute der Fall sein.

Nun können Sie sagen, ja, sehr schön, also da entstehen be­
stimmte Fragen, die offensichtlich von den einzelnen Wissenschaf­
ten selber nicht gelöst werden können. Die Frage nämlich nach der 
Sonderstellung des Menschen im Reich des Lebendigen, also vor 
allem des Verhältnisses von Mensch und Tier, ist eine Frage nach 
den Kriterien, nach den Kriterien, die wir dabei zugrunde legen. 
Denn Sie wissen, daß ja durch die biologische Wissenschaft an der 
tierischen Natur des Menschen in gar keiner Weise gezweifelt wer­
den kann. D. h. an der prinzipiellen Vergleichbarkeit des Menschen 
als Körper, als körperliches Lebewesen und der Tiere.

Der Mensch ist, rein vital gesehen, biologisch gesehen, sicher­
lich ein durch besondere Eigentümlichkeiten, besondere Merkma­
le, besondere Kriterien charakterisierte Tierart. So wird ja auch in 
der Tat er von der Zoologie, von der vergleichenden Anatomie, 



18

von der vergleichenden Physiologie, von der Abstammungslehre 
eingeordnet. Daran kann gar kein Zweifel sein. Auf der anderen 
Seite muß man doch die Sonderstellung von vornherein betonen. 
Daran wird ja auch nie gezweifelt. Hier also entsteht ein merkwür­
diges Problem. Das Problem nach den spezifischen Merkmalen des 
Menschen im Rahmen der Organismen.

Das ist die eine Frage nach den Kriterien1 – Sie erinnern sich, die 
Frage der Philosophischen Anthropologie ist, wenn man sie rein 
formal nimmt, was ist der Mensch? –, damit ja auch schon in der 
Hinsicht auf die biologischen Probleme ganz klar angegeben. Dann 
weiterhin: das physiologisch-psychologische Problem, das psycho-
physische Problem, das Problem des Verhältnisses von Körper und 
Seele, Körper und Geist, meinetwegen Körper und Bewußtsein. 
Also die alte, berühmte, durch Descartes aufgeworfene Frage, die 
dann eine bestimmte Antwort durch Spinoza bekommen hat. Die 
Frage der Einheit des Menschen,2 d. h. der Einheit mit Rücksicht auf 
die Doppel- oder Zwillingsnatur des Menschen, daß er sowohl das 
eine als auch das andere ist. Dann die Frage nach der Konstanz.3 
Die Frage, die sowohl aufgeworfen wird durch die Vielheit der Völ­
ker und ihrer Kulturen und durch ihre Geschichte, das Verhältnis 
von Konstanz und Variabilität beim Menschen. Wir zweifeln nicht 
daran, daß sie alle Menschen sind, obwohl sicher frühe Kulturen 
diesen Begriff noch gar nicht kannten. Wir kennen auch eine früh­
bezeugte Tatsache, daß sich ja Völker, gerade auch primitive Völ­
ker, selbst auch schon mit diesem generellen Ausdruck bezeichnen. 
Daß sie für sich selber unter Umständen keinen privaten Namen 
haben. Das, was uns heute in der Differenzierung der Nationen 
selbstverständlich ist, daß wir sagen: wir sind Deutsche im Unter­
schied zu den Franzosen, im Unterschied zu usw., das ist ja etwas, 
was sich mit der anderen Bezeichnung verträgt für uns, was sich 
aber in der Geschichte und in der Vielfalt nicht ohne weiteres über­
all belegen läßt.

Dieses Konstanz-Variabilität-Problem, das uns also durch die 
Vielfalt der Völker und ihrer Geschichte und vor allen Dingen, wie 
ich am Dienstag sagte,4 durch die Entwicklung der Geschichtswis­

1 � Am Rand: 1).
2 � Am Rand: 2).
3 � Am Rand: 3).
4 � Gemeint ist die erste Kollegstunde.



19

senschaft, durch die Verfeinerung der historischen, aber auch der 
ethnologischen Methoden uns mehr und mehr deutlich wird als 
ein echtes Problem, das verlangt ebenfalls offensichtlich eine phi­
losophische Überlegung. Denn Konstanz und Variabilität bezieht 
sich ja hier nicht auf etwas pur Äußeres, sodaß man sagen könnte, 
das ist genau dasselbe Problem, wie es etwa die Botaniker haben, 
da gibt es die große Gruppe der Koniferen, und da gibt es nun 
also Tannen und Fichten und Pinien usw. usw., also Nadelhölzer 
in allen Varietäten. So einfach ist das Problem ja nicht, sondern es 
ist zugleich ein Wertproblem, ein Normenproblem, ein Problem 
der Maßstäbe.

Ich bin auf diese Fragen nur relativ flüchtig eingegangen, ich 
möchte da noch etwas sagen, denn es leitet zu der heutigen Be­
trachtung über. Sehen Sie, wir sind davon überzeugt, daß wir 
den richtigen Aug-Punkt haben, den richtigen Gesichtspunkt zur 
Beurteilung der Vielfalt der Völker und ihrer Kulturen und ihrer 
Geschichte. Versetzen Sie sich nun aber in den kulturellen Hori­
zont etwa eines primitiven Volkes, eines naturnahen Volkes, das 
ein solches Geschichtsverständnis nicht besitzt, auch gar keine Ge­
legenheit hat, konfrontiert zu sein mit der Vielfalt der historischen 
Welt und der sonstigen ethnologischen Vielfalt. Können wir nun 
einfach sagen, wir stehen drüber, wir haben den richtigen Aspekt, 
wir sehen die Sachen richtig, wie sie in der Tat sind, während die 
anderen nur in einem beschränkten Gesichtskreis leben. Überlegen 
Sie etwa, daß das Problem oder der Begriff ›Mensch‹ in diesem 
Sinne, wie wir ihn haben, selber schon das Produkt einer langen 
geistigen Geschichte ist, in welche antike Vorstellungen und christ­
liche Vorstellungen eingemündet sind. Und daß, sagen wir einmal, 
Völker, auch Hochkulturvölker, die außerhalb dieses Kulturkreises 
gelebt haben, daß die einen solchen Begriff vom Menschen und 
Menschheit nicht gekannt haben.

Was ist das für eine Frage? Ich sagte vorhin, viele Völker (primi­
tive Völker) bezeichnen sich selbst als Menschen und werden sich 
auch ohne weiteres mit Fremden so verstehen. Aber ihnen fehlt die 
Differenzierung zwischen dem, was sie sind in ihrer Sonderart[,] 
und dem Allgemeinen, was in diesem Menschenbegriff sozusagen 
mitgemeint ist. Das ist erst bewußt geworden durch eine lange gei­
stige Geschichte. Wenn Sie sich einmal die Sache unter dem Aspekt 
ansehen, dann sehen Sie, daß in dem Problem Konstanz und Va­



20

riabilität viel mehr drinsteckt als man aufs erste meint. Es ist eben 
nicht so, daß man sagt, das ist ein pures Klassifikationsproblem, 
sondern es ist ein Wertproblem zugleich und ein Wertproblem, an 
dem die ganzen Schwierigkeiten eben von Relativität des Standor­
tes, des Horizontes mithängen, von dem ich das letzte Mal bereits 
gesprochen habe und was uns besonders natürlich durch unsere 
historische Bildung allmählich bewußt geworden ist.

Mit diesen Fragen sind wir also konfrontiert, und das sind of­
fensichtlich Fragen, die von den betreffenden Wissenschaften nicht 
gelöst werden. Nun verstehen Sie auch, warum in einem relativ 
späten und hochentwickelten wissenschaftlichen Stadium, eben 
des 20. Jahrhunderts, in dem alle diese genannten Wissenschaften 
sich entfaltet haben, das Bedürfnis nach einer solchen philosophi­
schen Besinnung unter dem Titel ›Philosophische Anthropologie‹ 
entstanden ist.

Es ist mit einer solchen Disziplin oder einer solchen Wendung 
in der Philosophie – wenn Sie es so nennen wollen, das lasse ich 
zunächst mal ganz offen – genau so bestellt wie mit der Soziologie, 
die ja auch eine sehr späte Wissenschaft ist und von der wir hier 
kurz etwas sagen müssen. Denn die Soziologie als die Wissenschaft 
von den gesellschaftlichen Gebilden und den Vorgängen, von dem 
Menschen als einem spezifisch in sozialen Verbänden lebenden 
Wesen ist ja auch ein sehr spätes Gebilde. Eine Soziologie hat es 
ja keinesfalls etwa in der Antike gegeben oder im Mittelalter. Son­
dern das ist ein Produkt, und zwar ein Spätprodukt der entfalteten 
bürgerlichen Welt. In dem Maße, in dem sie anfängt, sich zu in­
dustrialisieren, und in dem sie der Probleme, welche die Industria­
lisierung ihr stellt, Herr zu werden versucht. Sie ist also durchaus 
ein geschichtlicher Spätling in der ganzen Gruppe der genannten 
Wissenschaften, aber sie hat ein besonderes Interesse eben an der 
Philosophischen Anthropologie, weil ihr Begriff vom Menschen 
als gesellschaftlichem Wesen ja ganz offensichtlich nichts beginnen 
kann mit den Begriffen vom Menschen, die die älteren Wissen­
schaften – die medizinischen und die naturwissenschaftlichen, die 
psychologischen und die historischen Wissenschaften, ethnologi­
schen Wissenschaften [–] so mehr oder weniger gebraucht haben 
und mit denen sie arbeiten. Denn gerade die Soziologie will offen­
sichtlich ja noch mehr oder etwas anderes als die genannten [Wis­
senschaften].


