
Charles H. Kraft
Macht über alle Gewalt des Feindes







© Copyright 2015 by Charles H. Kraft
Titel der amerikanischen Originalausgabe:
The Evangelical’s Guide to Spiritual Warfare
Originalverlag: Chosen Books, a division of Baker Publishing Group,
Grand Rapids, Michigan 49516, U.S.A. All rights reserved.

Aus dem Englischen übersetzt von Detlev Simon
© Copyright der deutschen Ausgabe 2016 by Asaph-Verlag

1. Auflage 2016

Bibelzitate wurden im Allgemeinen folgender Übersetzung entnommen:
Revidierte Elberfelder Bibel (Rev. 26) © 1985/1991/2008 SCM R. Brockhaus, 
Witten; Abweichungen wurden entsprechend gekennzeichnet.
Hervorhebungen durch Kursivstellung in den Bibelzitaten sind vom Autor.

Umschlaggestaltung: joussenkarliczek, D-Schorndorf 
(unter Verwendung eines Fotos von © Pumba/fotolia.de)
Satz/DTP: Jens Wirth
Druck: cpibooks
Printed in the EU

ISBN 978-3-940188-99-1
Bestellnummer 147499

Für kostenlose Informationen über unser umfangreiches Lieferprogramm  
an christlicher Literatur, Musik und vielem mehr wenden Sie sich bitte an:

Asaph, Postfach 2889, D-58478 Lüdenscheid
asaph@asaph.de – www.asaph.de



Ich widme dieses Buch  
meinem Freund und Mentor John Wimber

Gott gebührt der Dank für das Wunder, dass John mir ein Christsein 
voller Kraft erschließen konnte. Evangelikaler von Kindesbeinen auf, ge-
noss ich zwar schon immer eine Beziehung zu Jesus, hatte aber das Gefühl 
nie loswerden können, der christliche Glaube müsse mehr bereithalten als 
das, was ich erlebte. Ich hörte John und sah, wie Gott ihn gebrauchte – und 
es geschah. Seit jenem Januar 1982, als Gott John gebrauchte, um zunächst 
meine Weltsicht und dann auch mein praktisches Tun zu verändern, bin 
ich nicht mehr derselbe. Wir alle vermissen John. Ich werde Gott immer 
dafür danken, dass er ihn mir über den Weg geführt hat.





Inhalt
Vorwort von Stephen A. Seamands...................................................... 9
Danksagung........................................................................................... 11
Einleitung.............................................................................................. 13
Teil 1: Geistliche Kampfführung – eine Einführung....................... 17

1. Geistliche Kampfführung – ein wichtiges Thema.............................19
2. Aspekte der Geistlichen Kampfführung.............................................27

Teil 2: Die Perspektive......................................................................... 41
3. Grundsätze der Auslegung.................................................................43
4. Unsere Kraft und Vollmacht...............................................................53

Teil 3: Weltanschauliche Blockierung................................................ 73
5. Unser Problem als Westler.................................................................75
6. Form, Bedeutung und Ermächtigung.................................................95
7. Auf dem Weg zu einem vollständigeren Christsein.........................103
8. Fragen und Einsichten......................................................................117

Teil 4: Geistlicher Kampf gegen die Bodentruppen.......................135
9. Acht kontroverse Standpunkte.........................................................137
10. Dämonen und ihr Treiben...............................................................163
11. Zehn Mythen über Dämonisierung................................................181
12. Erst Innere Heilung, dann die Befreiung.......................................205
13. Befreiung........................................................................................217

Teil 5: Geistlicher Kampf auf kosmischem Level...........................241
14. Geister auf kosmischem Level.......................................................243
15. Vollmacht im Kampf auf kosmischem Level................................261
16. Und jetzt?........................................................................................273

Anmerkungen.....................................................................................284
Literaturhinweise...............................................................................287





Vorwort
Die ersten Seiten des Manuskripts für dieses Buch las ich auf meinem 

Rückflug von Malaysia. Ich hatte gerade ein dreitägiges Seminar zum 
Thema „Geistliche Kampfführung“ hinter mich gebracht, an dem etwa 
dreihundert Gemeindeleiter teilgenommen hatten. Während ich las, erin-
nerte ich mich, auf wie vielfältige Weise Charles Kraft dem, was ich dort 
gerade gelehrt hatte, Gestalt verliehen und welchen tiefen Eindruck er im 
Laufe der Jahre in meinem Leben hinterlassen hat.

Chucks Buch Abschied vom aufgeklärten Christentum hatte ich schon 
1991 gelesen, persönlich begegnet bin ich ihm aber erst auf einer Konferenz 
zum Thema „Geistliche Kampfführung“ im Februar 1994 in Kalifornien. 
Ich war dorthin gefahren in der Hoffnung, noch etwas zu lernen, was mir 
für meinen eigenen Kurs, den ich am Asbury Theological Seminary halten 
wollte, hilfreich sein könnte. Zu dem Thema hatte ich noch nie gelehrt und 
ich wusste nur wenig darüber. Aber aufgrund dessen, was Gott kurz zuvor 
im meinem Leben getan hatte, und der Richtung, in die der Heilige Geist 
mich wies, war ich der Überzeugung, dass ein solcher Kurs gebraucht 
würde, um christliche Leiter auszurüsten. Also gab ich mir einen Ruck 
und bot den Kurs im Sommersemester an.

Zu meiner großen Überraschung trugen sich mehr als hundert Studenten 
dafür ein. Als mir klar wurde, dass mich das überfordern würde, teilte ich ihnen 
beim ersten Mal mit, dass ich nicht qualifiziert sei, darüber zu lehren, dass wir 
uns aber gemeinsam aufmachen und lernen würden. Einige Wochen später 
flog ich dann zu der Konferenz nach Kalifornien in der Hoffnung, dort zu 
lernen, was mir fehlte, und auch einige Leute zu treffen, die mir helfen konn-
ten. Dort wurde ich dann eines Morgens beim Frühstück Chuck vorgestellt.

Ein paar Monate danach besuchte er unseren Campus in Kentucky, um 
an unserer Schule für Weltmission zu sprechen. Dabei traf er auch auf die 
Klasse, in der ich lehrte. Chuck wollte mehr tun als reden, er wollte den 



Studenten dienen. Während dieser Tage durfte ich mit ihm im Heilungs-
gebet, insbesondere Befreiung, für etliche unserer Studenten zusammen-
arbeiten. Ich hatte nie jemanden in der Weise dienen sehen, wie er es tat 
– authentisch, glaubwürdig und wie ein echter Hirte. Was er mir während 
dieser Tage vorlebte, veränderte mein Leben. Kurz darauf fand ich mich 
in einem ähnlichen Dienst unter unseren Seminaristen wieder.

Seitdem bin ich Chuck auf etlichen Konferenzen immer wieder be-
gegnet und habe ich beinahe alle seiner Bücher gelesen. Vieles von seinem 
Verständnis und seiner Handhabung der Geistlichen Kampfführung sind 
zwischenzeitlich integraler Bestandteil meines eigenen Ansatzes gewor-
den. Wir stimmen nicht immer überein, sein Verständnis und seine Praxis 
unterscheiden sich häufig von meiner. Manchmal zuckt der systematische 
Theologe in mir zusammen! Doch niemand hat mich in einer Weise be-
einflusst und geformt wie er.

Ich rate meinen Studenten oft, die Geistliche Kampfführung zu einer 
der Saiten auf ihrer Dienst-Gitarre zu machen. Es sollte nicht die einzige 
Saite sein, aber ganz sicher eine von mehreren. Sie ist tief in der Schrift und 
der christlichen Tradition verwurzelt, sie ist eine wesentliche Dimension 
des christlichen Lebens und wird im praktischen Dienst häufig benötigt. 
Mit dieser Saite spielt sich die Gitarre leichter – und sie klingt auch besser.

Leider fehlt diese Saite bei uns westlichen Evangelikalen zumeist, 
was daran liegt, dass wir so lange von der naturalistischen Weltsicht der 
Aufklärung des 18. Jahrhunderts bestimmt wurden. Seit Mitte der 1980er 
verfolgt Chuck, zeitlebens selbst ein Evangelikaler, das Ziel, uns zu helfen, 
diese Saite auf unsere Gitarre neu aufzuziehen.

Das Buch, das Sie in Händen halten, wird Ihnen sicher dabei helfen. 
Hier finden Sie eine wunderbare Zusammenfassung seines schriftstelleri-
schen Tuns und seines gereiften Denkens, wobei ein breites Spektrum an 
Themen mit Bezug zu Geistlicher Kampfführung abgedeckt wird. Ganz 
sicher ist dies das Beste vom Besten von Charles Kraft!

Ob Sie auf dem Gebiet Novize sind oder ein gereifter Veteran – lassen 
Sie sich nun informieren und inspirieren, ermutigen und herausfordern. 
Dieses Buch ist das angemessene Vermächtnis von Chucks treuem und 
fruchtbarem Leben und Dienst.

Stephen A. Seamands
Professor für Dogmatik, Asbury Theological Seminary



Danksagung
Mein besonderer Dank gilt meiner Lektorin Christianne Squires, die den 

Text sorgfältig Wort für Wort durchgegangen ist. Ihre Gewissenhaftigkeit 
auch im Blick auf Kleinigkeiten hat daraus ein besseres Buch gemacht. 
Und ich bin dankbar, dass ich wieder einmal unter der Betreuung von Jane 
Campbell arbeiten durfte. Sie und Christianne machten die Abschluss-
arbeiten an diesem Buch zu einer angenehmen Erfahrung.





13

Einleitung
Das Kernthema des Christentums ist Liebe: „Denn so sehr hat Gott die 

Welt geliebt …“ (Joh. 3,16) ist der zentrale Vers der Bibel. Alles andere – in 
der Schrift wie im Leben – gründet sich auf dieses große, zentrale Thema. 
Es heißt sogar: „Gott ist Liebe“ (1. Joh. 4,8).

Wenn wir also über geistliche Kampfführung schreiben, wagen wir nicht 
zu vergessen, dass der Grund, sich mit diesem Thema zu befassen, darin liegt, 
unsere Verpflichtung gegenüber dem zentralen Liebes-Thema zu stärken.

Doch auch wenn uns klar ist, dass Gottes Liebe im Mittelpunkt steht, 
müssen wir erkennen, dass es einen Feind gibt – einen sehr umtriebigen und 
mächtigen Feind –, dessen Hauptbeschäftigung darin besteht, Gottes Wege 
zu durchkreuzen. Dieser Feind ist Anti-Liebe, Anti-Gott, er ist gegen alles, 
was Gott tut und wofür er steht. Er hasst Gott und nutzt alle ihm zur Ver-
fügung stehenden Mittel, um sein Tun zu hindern, insbesondere im Blick 
auf die Liebesbeziehung zu seinen Lieblingsgeschöpfen, sprich: zu uns.

Und doch gebärden sich viele evangelikale Christen, als ob es den 
Feind gar nicht gäbe. In unseren Predigten, unserer Lehre und in unserem 
Alltag tun wir so, als wären der Teufel und seine Truppen kein Problem. 
Wir gehen unseren Beschäftigungen nach, als wenn das Böse in der Welt 
auf andere Weise erklärbar wäre, als dass der Feind dahintersteckt. Erwar-
tungsgemäß heben wir die Rolle der Liebe hervor, ignorieren dabei aber, in 
welchem Kontext diese Liebe zum Tragen kommt: in dem des Kampfes. 
Wir leben in einem Kriegsgebiet, wissen aber zumeist nicht, wie wir mit 
dieser Tatsache umgehen sollen.

Das Buch, das Sie in Händen halten, beschäftigt sich mit diesem 
„Anti-Liebe-Kontext“ unseres Lebens. Ihn und die Aktivitäten des Feindes 



14

Macht über alle Gewalt des Feindes

nehme ich nicht deshalb ins Visier, weil sie vielleicht wichtiger wären als 
die Botschaft von der Liebe, sondern weil sie vernachlässigt wurden, mit 
der Folge, dass unser Feind wegen unseres Nichtwissens kaum daran ge-
hindert wird, unter uns sein Werk zu tun.

Hier schreibt jemand, dessen Leben sich in einem evangelikalen Um-
feld bewegte, wo Geistliche Kampfführung keine Rolle spielte. Ich wuchs 
in einer bodenständigen evangelikalen Gemeinde auf, wo ich angehalten 
wurde, die Bibel zu lesen und ihr gemäß zu handeln. Mir war damit so 
ernst, dass ich als Schüler der Highschool immer um fünf Uhr früh auf-
stand, um die Bibel sowie geistliche Biografi en, insbesondere solche von 
Missionaren, zu lesen. Zu der Zeit gelobte ich, selbst einmal Missionar zu 
werden, eine Verpfl ichtung, in der ich auf christlichen Freizeiten und auch 
in meiner Gemeinde noch bestärkt wurde; bald galt mein Hauptinteresse 
Afrika. Es fehlte jedoch immer eine tragfähige Sicht auf die geistliche 
Welt. Tatsächlich waren wir angehalten, uns von zu viel Gefühlen – und 
von Pfi ngstlern – fernzuhalten.

Um mich auf den Missionsdienst vorzubereiten, bewarb ich mich am 
Wheaton College, an dem sich schon ein Cousin meiner Mutter für den 
Dienst in Afrika hatte ausbilden lassen. Woanders bewarb ich mich nicht, 
ich ging einfach davon aus, dass ich angenommen werden würde. Und 
so war es auch.

Dort in Wheaton folgte ich dem Rat eines angehenden Missionars, als 
Hauptfach Anthropologie zu belegen. Zudem verliebte ich mich in eine 
Frau, die einwilligte, mich zu heiraten und mit mir nach Afrika zu gehen. 
Ich kann mich jedoch nicht erinnern, dort oder auf dem evangelikal ge-
prägten Seminar, das ich nach Wheaton besuchte, je einem Pfi ngstler oder 
Charismatiker begegnet zu sein. Bis dahin schenkte ich dem Heiligen Geist 
oder der „Geistlichen Kampfführung“ keine Beachtung.

In Nigeria wurde jedoch offensichtlich, dass ich mit meinem ausgeprägten 
Evangelikalismus nichts an der Hand hatte, was mir im Umgang mit der 
geistlichen Welt hätte helfen können. Ich fragte die einheimischen Leiter, 
welches ihr dringlichsten Problem sei, bei dem ich ihnen vielleicht helfen 
könnte. Die Antwort kam ohne Zögern: „Böse Geister.“ Damit war klar: Ich 
würde nicht in der Lage sein, ihnen bei ihrem größten Problem zu helfen.

Aber Gott war gut. Nie fand ich mich in dieser Hinsicht in prekären 
Situationen wieder, und die nigerianischen Leiter waren fähig, die Dinge 



15

selbst in den Griff zu bekommen. Dennoch hatte ich ein schlechtes Ge-
wissen und ein tiefes Gefühl von Hilfl osigkeit wegen des Unvermögens, 
meine nigerianischen Brüder zu unterstützen.

Wir zogen wieder in unsere Heimat, ohne zurückzukehren zu können. 
Der Herr führte es, dass ich als Ausbilder für angehende Missionare am 
Fuller Seminary in Pasadena anfangen konnte; dort lehrte und schrieb ich 
über die Beziehung zwischen Christentum und Kultur. Unter den Studenten 
befand sich eine Handvoll Charismatiker, die immer fragten: „Und was ist 
mit dem Heiligen Geist?“ Keine Ahnung.

In meinem dreizehnten Jahr bei „Fuller“ luden wir John Wimber ein, 
um über Heilung zu lehren. Obwohl sich die Vorlesungsreihe an Stu-
denten richtete, beschloss ich, daran teilzunehmen. Ich hoffte, der Kurs 
würde mir helfen herauszufi nden, was meinem Christsein mangelte. Und 
ich wurde nicht enttäuscht. John war keineswegs überemotional oder 
pathetisch – das hätte mich auch eher abgeschreckt. Er erwies sich als 
in der Schrift gegründet und als sehr ausgewogene Persönlichkeit. Was 
er mir darbot, konnte ich annehmen und damit auffüllen, was meiner 
Theologie fehlte.

Ich halte mich immer noch für einen Evangelikalen, jedoch für einen, 
der auf eine mehr biblische Weise glaubt und lebt, als er es einmal gelernt 
hat. Der Teil des christlichen Glaubens, den meine Lehrer ignorierten, 
wurde hinzugefügt, sowohl in der Theorie als auch – noch wichtiger – in 
der Praxis. Ich tue das, was Jesus getan hat, als er die Gefangenen frei-
machte. Das Christsein wurde ganz neu für mich!

Ich bete, dass dieses Buch dazu beiträgt, aus Ihnen einen noch um-
fassender an der Bibel ausgerichteten Christen zu machen. Es ist nicht 
vollkommen neu. In anderen Büchern habe ich  Kapitel zu dem Thema 
geschrieben, und da sie den letzten Stand meiner Erkenntnis widerspiegeln, 
haben sie auch Eingang in dieses Buch gefunden. Manches Material ent-
stammt den Titeln Frei von dunklen Schatten, Ich gebe euch Vollmacht, 
Abschied vom aufgeklärten Christentum oder meinen Beiträgen zu Spiritual 
Power and Missions.

Um der beschriebenen Unwissenheit zu begegnen, ist es nötig, dass 
wir uns eingehend mit unseren Grundannahmen auseinandersetzen. Über 
Weltanschauung habe ich ausführlich in meinem Buch Worldview for 
Christian Witness1 geschrieben. Ich werde jedoch einiges hier gerafft 

Einleitung



16

Macht über alle Gewalt des Feindes

wiedergeben, um uns auf ein Grundproblem aufmerksam zu machen, das 
deutlich wird, wenn wir den Schritt von Unwissenheit auf diesem Gebiet 
zum Verstehen tun wollen.

Ich werde mich auch mit dem wichtigen Thema „Erfahrungen“ befas-
sen. Der Feind hat kein Problem mit denjenigen, die zwar an seine Existenz 
glauben, aber nichts gegen ihn unternehmen. Ärger machen ihm vielmehr 
solche, die von den richtigen Voraussetzungen ausgehen und ihm aktiv 
entgegentreten – das sind die, die glauben, dass er putzmunter ist, und die 
sich aufmachen, Menschen aus satanischer Gefangenschaft loszumachen.

Jesus war ein Praktiker, und von uns erwartet er dasselbe. Wir sollen 
in seine Fußstapfen treten und Gebundene aus den Fängen des Feindes 
befreien. Dieses Buch soll ein Aufruf zum Handeln sein, ein Appell, sich 
an dem Kampf, der so viel von Jesu Leben und Dienst ausmachte, zu be-
teiligen. Es reicht nicht, sich rein akademisch mit dem Thema zu befassen, 
wir müssen lernen, es zu praktizieren. Diese Art von Wissen und Erfahrung 
spiegelt die Liebe Jesu wider, die wir verkörpern sollen.

Zwei wesentliche Ereignisse kennzeichnen das Christenleben: Er-
rettung und Befreiung. Und doch sind Millionen Menschen Gottes zwar 
errettet, ohne jedoch frei zu sein. Der Apostel Paulus stellt jedoch klar, 
dass Gott uns zur Freiheit berufen hat – Freiheit, die noch über die Er-
rettung hinausgeht (Gal. 1,4; 5,1). Ein wesentliches Ziel dieses Buches ist 
es, das Volk Gottes zu befähigen, denen die Freiheit zu bringen, die zwar 
errettet, aber noch gebunden sind. Möge Gott Sie beim Lesen und bei der 
Anwendung des Gelernten segnen.

Charles H. Kraft
Pasadena, Kalifornien
Februar 2015



Teil 1

Geistliche 
Kampff ührung:
Eine Einführung





19

1

Geistliche  
Kampfführung – ein 

wichtiges Thema
Kürzlich nahm ich an einem Treffen evangelikaler Leiter teil. Dort 

wurde eine Reihe von Modellen vorgestellt, die zum Ziel hatten, Leiter zu 
motivieren und ihnen Handreichungen zu bieten, die ihren Dienst effektiver 
machen sollten. Jeder dieser Leiter würde behaupten, er lebe auf Grundlage 
der Bibel, doch fiel auf dem Treffen nicht ein Wort zu dem Thema, wie wir 
Satan in die Schranken weisen können. Für diese Gruppe von evangelikalen 
Leitern scheint dieser Feind nicht zu existieren, es kommt einem vor, als 
ob die „weicheren“ Themen wie Liebe und Treue alles sind, worauf unser 
Dienst ausgerichtet sein soll. Die nicht unerhebliche Aufmerksamkeit, die 
Jesus, unser Vorbild, darauf legte, diesen Feind zu konfrontieren und zu 
besiegen, scheint nicht nachahmenswert.

Doch es gibt auch eine andere Gruppe unter Evangelikalen, die sich 
ebenso diesen weicheren Themen verpflichtet fühlen, sich aber gleicher-
maßen Gedanken darüber machen, was der Feind anrichtet und was wir 
zu tun haben, um ihn zu konfrontieren und zu bekämpfen. Die vielen 
Bücher und Seminare der letzten Zeit zu diesem Thema haben auf sie wie 
ein Weckruf gewirkt. Sie haben erkannt, dass unser Feind wohlauf und 
sehr aktiv in unserer Welt und auch in unseren Gemeinden zugange ist. 
Und diesen Leuten ist auch klargeworden, dass wir uns mit dem Thema 
Geistliche Kampfführung beschäftigen können, ohne dabei irgendwie 
sonderbar zu werden.



20

Macht über alle Gewalt des Feindes

Die seit Kurzem zu verzeichnende Abnahme der historisch beding-
ten Antipathie der Evangelikalen gegenüber Pfi ngstlern hat es mit sich 
gebracht, dass sich etliche von uns geöffnet haben, von Pfi ngstlern und 
Charismatikern zu lernen. Man hat uns sogar einen Namen gegeben, zählt 
uns zur „Dritten Welle“. Mehr als unter Evangelikalen üblich, haben wir 
gelernt, die Aspekte geistlicher Kraft, die zum biblischen Christsein ge-
hören, ernst zu nehmen. Jesus hat vorausgesagt: „Wer an mich glaubt, 
der wird die Werke auch tun, die ich tue“ (Joh. 14,12). Uns wird bewusst, 
dass zu den Dingen, die Jesus tat und von denen er verhieß, dass wir sie 
auch tun würden, auch die Herausforderung Satans mittels Geistlicher 
Kampfführung gehört.

Meine Erfahrungen als die eines „eingetragenen Mitglieds“ bei den 
Evangelikalen sind ein Paradebeispiel: Ein Paradigmenwechsel und eine 
veränderte Praxis führten mich zum „Power Ministry“,1 welches mein 
Leben verändert und es mir ermöglicht hat, mit Gott zusammenzuarbeiten 
und Hunderten von Gottes Kindern geistliche Freiheit zu verschaffen.

Eines der Bücher, die mir zum Weckruf wurden, ist Frank Perettis Die 
Finsternis dieser Welt. Im Blick auf ihn stellen sich viele Menschen die 
Frage, inwieweit Perettis Bücher, die ja Romane, also Fiktion, sind, hin-
sichtlich seiner Darstellung des geistlichen Kampfs mit dem übereinstim-
men, was wirklich im Leben geschieht. Die jeweilige Antwort spaltet uns 
in zwei Lager: in solche, die Erfahrungen im Umgang mit der geistlichen 
Welt haben, und die, die solche Erfahrungen nicht haben.

Meine mehr als dreißig Jahre Praxis mit der Geistlichen Kampfführung, 
während denen ich etlichen Hundert dämonisierten Menschen haben dienen 
dürfen, nötigen mir im Blick auf Perettis Darstellung der geistlichen Welt 
ein hohes Maß an Respekt ab. Er zeichnet das Bild einer äußerst aktiven, gut 
organisierten geistlichen Sphäre böser Geister, einer Sphäre, von der auch 
die Schreiber der Heiligen Schrift ausgingen. In der fi ktionalen Handlung 
geht es um Interaktion dieser Welt – der Welt der bösen Geister und der 
Engel Gottes – mit menschlichen Geschöpfen. In klaren Linien zeichnet 
er die außerordentlich böse Macht hinter der satanischen Verschwörung 
und die Versuche der bösen Geister, Gott zu bekämpfen, indem sie seine 
Kinder und deren Institutionen angreifen und behindern. Er berücksichtigt, 
dass der Mensch mit Gott zusammenarbeiten muss, um diesen Kräften ent-
gegenzutreten. Er weiß um das Gebet als Akt der Kampfführung und als 



21

vorrangiges Mittel zur Erlangung der geistlichen Kraft, die uns befähigt, 
den Feind anzugreifen – und zu gewinnen.

Viele, vor allem solche mit eher theologischer Herangehensweise, ha-
ben versucht, Peretti in Misskredit zu bringen.2 Diesen Kritikern mangelt 
es an Erfahrung im Umgang mit der geistigen Welt. Diejenigen, die der-
artige Erfahrungen gemacht haben, stimmen mit mir überein, dass Peretti 
besser als seine Kritiker weiß, wovon er spricht.

Wenn mich also Evangelikale fragen, wie man etwas Einsicht in die 
geistig-geistliche Welt erlangt, empfehle ich häufi g, Die Finsternis dieser 
Welt und Licht in der Finsternis zu lesen. Obwohl Peretti Bilder verwendet, 
um seine Geschichten zu konstruieren, vermittelt er doch einiges an Ein-
sicht, was in der unsichtbaren geistlichen Welt passiert. Er weiß, womit 
er sich befasst, und verdient ernst genommen zu werden.

In der letzten Zeit sind zudem noch andere hilfreiche Bücher erschienen 
– um nur meine eigenen zu nennen: Abschied vom aufgeklärten Christen-
tum, Confronting Powerless Christianity, Ich gebe euch Vollmacht, Tiefe 
Wunden heilen, Defeating Dark Angels, Behind Enemy Lines, The Rules 
of Engagement und Two Hours of Freedom. Zudem verweise ich auf die 
Bibliografi e am Ende des Buchs.

Ist es in Ordnung, dieses Thema zu ignorieren?
Über Generationen gehörte alles, was sich mit geistlicher Kraft beschäf-

tigte, in die Domäne von Pfi ngstlern und Charismatikern. Wir Evangelikale 
neigten dazu, derartige Anwandlungen zu verwerfen und mit überzogener 
Emotionalität gleichzusetzen sowie mit Übertreibungen wie Zungenreden, 
Prophetie und anderen Gaben des Heiligen Geistes. Wir vertreten einen 
nüchterneren, weniger gefühlsmäßigen Ansatz, von dem wir behaupten, 
dass er biblischer sei als die Haltung der Pfi ngstler. Obwohl unsere wesent-
lichen Lehren zumeist mit denen der Pfi ngstler übereinstimmen, halten 
wir uns doch für irgendwie beherrschter, „vernünftiger“ und für weniger 
gefühlslastig. „Wir wissen. Wir müssen nicht fühlen“, so sagen wir, „denn 
Gefühle führen uns in die falsche Richtung.“

Als typisch kann die Antwort eines evangelikalen Pastors gelten, den 
ich einmal zum Thema Dämonen befragte. Ich sagte: „Falls es Dämonen 
gibt, würden Sie das wissen wollen oder lieber nicht?“ Seine Antwort, 
die die meisten Evangelikalen, wenn sie ehrlich sind, in ähnlicher Weise 

Geistliche Kampff ührung – ein wichtiges Thema



22

Macht über alle Gewalt des Feindes

geben würden, lautete: „Ich würde es lieber nicht wissen wollen.“ Er lebte 
recht bequem ein Christsein, das dem Leben Jesu nicht sehr ähnlich war.

Bei Jesus nahm das Thema Dämonen großen Raum ein. Gewiss, seine 
Botschaft war eine der Liebe. Gleichzeitig war es aber eine Botschaft der 
Freiheit, die unter der Voraussetzung erging, dass viele Menschen sowohl 
von Sünde als auch vom Teufel gefangen gehalten werden. Jesu Auftrag 
lautete, diese aus ihrer Gefangenschaft zu befreien (Lk. 4,18). Und kurz 
bevor er die Erde verließ, verhieß er noch, dass jeder, der an ihn glaubt, 
die Werke tun werde, die er getan hat (Joh. 14,12).

Als Jesus diese Welt verließ, gab er uns den Heiligen Geist. Und da der 
Heilige Geist in uns wohnt, sind wir in der geistlichen Welt wie Elefanten, 
während die Dämonen eher Mäusen gleichen. Es wird behauptet, dass sich 
Elefanten von Mäusen erschrecken lassen. Obwohl sie wesentlich stärker 
sind, rennen sie beim Anblick einer Maus los. Nur durch Bluff gehen die 
Mäuse aus der Begegnung als Sieger hervor, nicht weil sie stärker wären. 
Der Bluff jagt den Elefanten Angst ein.

So ist es auch bei uns. Dem Feind fällt es leicht, uns mit seinem Bluff 
dazu zu bringen, die bösen Geister zu fürchten, und das, obwohl wir un-
endlich viel mehr Kraft in uns tragen als die satanischen „Mäuse“. Wir 
bleiben lieber in der Unwissenheit statt unseren Feind herauszufordern, 
und das, obwohl er unsere Leute terrorisiert. In unserer Angst überlassen 
wir dem Feind einen Sieg, der ihm nicht gebührt. „Wir haben schon genug 
mit den anderen Aspekten unserer Botschaft und unseres Dienstes zu tun“, 
so argumentieren wir, „da müssen wir nicht noch in dieses Wespennest 
stechen.“ Als Ergebnis fi nden wir ein Christentum auf unterbiblischem 
Niveau vor, ein kraftloses, ein säkularisiertes Christsein, dass derart von den 
westlich-säkularen Grundannahmen durchdrungen ist, dass wir letztlich 
in unserer Praxis, wenn nicht sogar in unserer Theorie, die Existenz der 
unsichtbaren übernatürlichen Welt verleugnen. Aber unsere Geschwister 
halten Ausschau nach einem Glauben, der sich sowohl durch Kraft als 
auch durch Erkenntnis auszeichnet. Das Problem dabei ist unsere Welt-
anschauung, und damit wollen wir uns in den nächsten Kapiteln befassen.

Evangelikale Theologen tendieren dazu – soweit sie sich überhaupt 
mit der geistlichen Welt befassen –, ihre Zeit mit der Diskussion darüber 
zu verbringen, ob es heutzutage Dämonen gibt oder nicht. Dabei stimmen 
sie oft der liberalen Denkweise zu, die nahelegt, das, was uns das Neue 



23

Testament als Dämonen präsentiert, entstamme einem vorwissenschaft-
lichen Verständnis von psychologischen Problemen, die wir heute als 
solche erkennen. Viele Pastoren schließen sich dem an und verbannen 
Geistliche Kampfführung von ihrer Agenda. Außerdem haben evange-
likale Gelehrte und Pastoren die säkulare Annahme übernommen, dass 
emotionale Probleme sämtlich psychologischer, nicht geistlicher Natur 
seien. Das Ergebnis ist, dass man Jesus vertraut, wenn er über Liebe oder 
Sünde spricht, nicht jedoch, wenn er von dämonischen Einfl üssen ausgeht, 
wie es oft der Fall war.

Aber sollten wir nicht annehmen, dass Jesus im Blick auf Dämonen 
genauso richtig liegt wie dann, wenn er von Liebe und Sünde spricht? 
Könnte es sein, dass Menschen in unseren Gemeinden in gleicher Weise 
von Dämonen besessen sind wie zur Zeit Jesu in den Synagogen? Ist es 
richtig, Jesu Kampf gegen Satans Abgesandte als beendet zu erklären? 
Hat Jesus die Welt ein für alle Mal von Dämonen befreit? Oder sind die 
clever genug, sich vor den Leuten zu verstecken, die ihre Existenz in Frage 
stellen, solange, bis Christen sich der ihnen zur Verfügung stehenden Kraft 
bewusst werden und diese auch einsetzen?

Uns entgeht nicht, dass es manche übertreiben. Mancher schiebt alles 
auf Dämonen und vermeidet es, selbst Verantwortung für sein Handeln zu 
übernehmen. „Der Teufel hat mich dazu gebracht“, lautet ihre Begründung 
für abnormales Verhalten. Mit diesen Leuten möchten wir nicht in Ver-
bindung gebracht werden. Wir möchten nicht in den Ruf geraten, in dieser 
Weise zu glauben und zu handeln. Einige von uns würden sich lieber von 
diesem ganzen Bereich, der für Jesus wichtig war, abwenden, als sich als 
Pfi ngstler oder Charismatiker titulieren zu lassen.

Doch Jesus wusste etwas, was wir vielleicht nicht wissen. Er konnte 
sehen, dass die Welt voller Geister ist, etliche von ihnen auf der Seite 
Satans, deren Aufgabe es ist, den Nachfolgern Jesu das Leben so schwer 
wie nur irgend möglich zu machen. Er zeigte uns aber auch, was dagegen 
zu tun ist. Er behandelte Dämonisierungen nicht wie ein psychologisches 
Problem. Psychologische Probleme reden nicht zu uns – Dämonen schon.

Jesus hat sich nicht einfach einem vorwissenschaftlichen Weltbild 
angepasst, das davon ausging, dass psychologische Probleme Dämonen 
darstellten. Er sah vielmehr, was ich die eigentliche Realität (Gottes Reali-
tät) nenne, und er handelte entsprechend. Er wusste um die außerirdischen 

Geistliche Kampff ührung – ein wichtiges Thema



24

Macht über alle Gewalt des Feindes

Wesen, die dem Satan dienen, die Menschen hassen und sie stören und 
verwirren, wann und wo immer sie können. Er wusste, dass diese Wesen 
einen nicht unerheblichen Teil seiner Welt darstellten. Und genauso sind 
sie ein aktiver Bestandteil unserer Welt.

Tun wir gut daran, diesen Bereich zu fürchten oder zu ignorieren, die 
wir auf der Seite Jesu stehen? Nein. Wir sollten uns dieser Sphäre nicht 
ängstlich nähern. Aber wir müssen ein paar Sachen lernen. Wir haben 
die ganze Kraft Gottes auf unserer Seite, viel mehr Kraft, als der Feind 
besitzt. Aber es gibt Einsatzregeln. Jesus begab sich nicht unvorbereitet 
in die Schlacht, und wir sollten das auch nicht wagen. Es gibt Hilfe. Und 
es besteht keine Notwendigkeit, abgehoben oder bizarr zu werden wie 
manche, die – ganz anders als Jesus – uns Evangelikalen die Geistliche 
Kampfführung so zuwider sein lassen.

Die Bibel ignoriert das Thema nicht
Die Bibel weiß eine Menge über Satan und die Dämonen zu berichten, 

die Schrift nimmt dieses Thema durchweg sehr ernst. Im ganzen Alten 
Testament können wir erkennen, wie das böse Reich im Hintergrund lauert 
und Einfl uss auf das nimmt, was sich in der menschlichen Sphäre abspielt. 
Jeder der Könige von Israel oder Juda wurde aufgrund seines Umgangs 
mit den satanischen Festungen beurteilt, welche die Bibel als „Höhen“ 
bezeichnet. Diese Beurteilung erging nicht einfach nur nach menschlichen 
Maßstäben. Die Herrscher hinterließen als Erbe das, was sie in geistlicher 
Hinsicht getan hatten. Das erachteten die Autoren der biblischen Bücher 
als wesentlich.

Satan ist nicht allgegenwärtig. Er muss sich auf seine Fürsten, seine 
Mächtigen und Herrscher und seine dämonischen Bodentruppen verlas-
sen, um seine Ziele zu erreichen (siehe Eph. 6,12). Sei es im Garten Eden 
oder beim Quälen Hiobs, bei Israels Kriegen oder bei der Einfl ussnahme 
auf seine Könige oder die heidnischen Nationen: Diese Boten des Bösen 
waren Agenten Satans.

Im Neuen Testament beeinfl ussten dämonische Bodentruppen die-
jenigen, die die Babys töteten, als Jesus selbst noch klein war (siehe 
Mt. 2,16–18). Zwar forderte Satan Jesus in der Wüste persönlich heraus 
(siehe Lk. 4,1–13), doch war er zweifellos von einem Heer dämonischer 
Geister begleitet. Satan und seine Helfershelfer waren äußerst aktiv, als 



25

Jesus auf der Erde wandelte. Immer wieder beobachten wir Jesus, wie er 
sie bloßstellte und austrieb. Satanische Wesen müssen im Hintergrund 
mitgemischt haben, als die Pharisäer und die anderen jüdischen Führer 
ihre Komplotte gegen Jesus ausarbeiteten.

In vielen Begebenheiten, die uns die Apostelgeschichte beschreibt, 
sehen wir dämonische Wesen bei der Arbeit (etwa bei Ananias und Saphira, 
Apg. 5,1–11, und bei der dämonisierten Magd, Apg. 16,16–18), auch die 
Briefe und die Offenbarung berichten darüber (etwa der „Tisch der Dämo-
nen“ in 1. Kor. 10,21, die „verblendeten Ungläubigen“ in 2. Kor. 4,4, die 
„Lehre der Dämonen“ in 1. Tim. 4,1 oder die vielen Situationen, die uns in 
der Offenbarung beschrieben werden). Der Apostel Paulus fasst die Lage 
so zusammen: „Denn wir haben nicht gegen Fleisch und Blut zu kämpfen, 
sondern gegen Fürsten und Mächtige, nämlich gegen die Herrscher der 
Welt, die in der Finsternis dieser Welt herrschen, gegen die bösen Geister 
in den himmlischen Regionen“ (Eph. 6,12).

Jesus und die übrigen Personen des Neuen Testaments nahmen Satan 
und sein Heer ernst, jedoch versetzte sie das satanische Reich und seine 
Aktivitäten nicht in Panik, sie fürchteten die bösen Geister nicht. Sie waren 
nicht einmal sonderlich beeindruckt. Wenn sie sich mit ihnen konfrontiert 
sahen, dann handelten sie ganz nüchtern-sachlich, immer in dem Wissen, 
dass Gottes Reich und seine Kraft unendlich viel größer sind. Sie erkann-
ten die Existenz der bösen Geister an und nutzten die Kraft des Heiligen 
Geistes, um sie zu bekämpfen.

Der satanische Geist will, dass wir Angst vor ihm haben. Doch wenn 
uns klar wird, wie gering seine Kraft ist, verglichen mit der Kraft Got-
tes, bleibt nur noch wenig Raum für Furcht. Wir sollten Satan und seine 
Dämonen respektieren und ihre Existenz nicht auf die leichte Schulter 
nehmen, aber das, was von ihrer Seite wie Macht auszusehen scheint, ist 
entweder Betrug oder Bluff. Oder beides. In Wirklichkeit haben sie kaum 
mehr Macht als die, die ihnen von jemand, den sie in Beschlag genommen 
haben, zugestanden wird. Wenn sich der Wille desjenigen in Partnerschaft 
mit Jesus – in der Regel mit der Hilfe eines Dritten – gegen den Dämon 
zusammentut, ist es nur noch eine Frage der Zeit, bis der Dämon weichen 
muss. Es mag zunächst zu einem Ringen kommen, wenn der Wille des 
betroffenen Menschen sich noch nicht auf die Seite Gottes geschlagen hat 
oder wenn es an ihm noch einiges im Bereich Innere Heilung zu tun gibt. 

Geistliche Kampff ührung – ein wichtiges Thema



26

Macht über alle Gewalt des Feindes

Sobald diese Person jedoch einwilligt, sich mit ihrem inneren Zustand 
zu befassen, und jemand mit entsprechender Kenntnis dabei hilft, ist das 
Schlimmste ausgestanden.

Das Reden vom Reich Gottes und die Demonstration der Macht, die 
sein Echtheitssiegel ist, gehörten zum Wichtigsten, was Jesus tat. Auf eben 
diese Macht verwies er mit seiner Aussage, das Austreiben von Dämonen 
sei ein Zeichen dafür, dass „das Reich Gottes zu euch gekommen ist“ (Lk. 
11,20). Jesus handelte ganz eindeutig in Gottes Vollmacht und Kraft. Er 
war gekommen, um den Teufel während seines Lebens und durch sein 
Kreuz und die Auferstehung zu besiegen. Er agierte in Kraft, bekämpfte 
den Feind, wann immer er sich ihm entgegenstellte. Ein großer Teil der 
Evangelien widmet sich der Beschreibung der Autorität und der Macht-
demonstrationen, durch die sich Jesu Kampf gegen den Feind auszeichnete.

Jesus ließ keinen Zweifel an seinem Wunsch, dass seine Nachfolger 
ihren Dienst in seiner Kraft und Vollmacht verrichteten. Während seines 
irdischen Dienstes übertrug er seinen Aposteln (Lk. 9) und den Siebzig 
(Lk. 10) „Gewalt und Macht über alle Dämonen und dass sie Krankheiten 
heilen konnten“ (Lk. 9,1). Derart ausgestattet, gingen die Nachfolger Jesu 
hin, um Kranke zu heilen und die Menschen wissen zu lassen, dass „das 
Reich Gottes nahe zu euch gekommen ist“ (Lk. 10,9). Dann sagte Jesus 
zu seinen Jüngern und zu uns: „Wie der Vater mich gesandt hat, so sende 
ich euch“ (Joh. 20,21). Es war seine Absicht, dass seine Nachfolger seinen 
Ansatz von Zeugnis übernahmen – dass die Worte von Kraft begleitet 
wurden (siehe Apg. 1,8).

Matthäus 28,20 zeigt uns, was Jesus wollte: Seine Jünger sollten ihren 
Nachfolgern das weitergeben, was er ihnen beigebracht hatte. Sie sollten 
ihre Nachfolger lehren, „alles zu halten, was ich euch befohlen habe“. 
Und er gab die Verheißung: „Wer an mich glaubt, der wird die Werke auch 
tun, die ich tue, und wird größere als diese tun, denn ich gehe zum Vater“ 
(Joh. 14,12). Wir dürfen davon ausgehen, dass „tun, was Jesus tat“ die Aus-
übung seiner Macht gegenüber Dämonen mit einschließt. Somit wollen wir 
uns nun einer genaueren Betrachtung dessen widmen, was das bedeutet.


