
Die Lüge





Die Lüge
Texte von der Antike bis in die Gegenwart

Herausgegeben von Maria-Sibylla Lotter

Reclam



reclams universal-bibliothek Nr. 19474
2017 Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG,  
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Gestaltung: Cornelia Feyll, Friedrich Forssman
Druck und Bindung: Canon Deutschland Business Services GmbH,  
Siemensstraße 32, 71254 Ditzingen
Printed in Germany 2017
reclam, universal-bibliothek und
reclams universal-bibliothek sind eingetragene Marken
der Philipp Reclam jun. GmbH & Co. KG, Stuttgart
isbn 978-3-15-019474-4 
www.reclam.de



� Inhalt  5

Inhalt

Einleitung: Zur Genealogie der Lüge.  
Von Maria-Sibylla Lotter  9

I. Wahrhaftigkeit und Lügenkunst  
in der griechischen Antike

Einleitung. Von Maria-Sibylla Lotter  38
platon 

Hippias Minor  44
Der Staat (Politeia)  54

aristoteles
Nikomachische Ethik  69

michel foucault
Der Mut zur Wahrheit. Die Regierung des Selbst  
und der anderen  74

II. Die Lüge (mendacium) als Verletzung des 
zwischenmenschlichen Vertrauens in der römischen Antike

Einleitung: Die Lüge als zwischenmenschliche Treulosigkeit 
in der römischen Antike. Von Maria-Sibylla Lotter  94

marcus tullius cicero
Vom pflichtgemäßen Handeln  97

III. Die Lüge im Lichte der Theologie

Anstelle einer Einleitung:
Was die Bibel »Lüge« nennt. Von Martin Rösel  101
List und Lüge in der theologischen Tradition.  
Von Eberhard Schockenhoff  113



6  Inhalt

augustinus
Die Lüge  131
Handbüchlein über Glaube, Hoffnung und Liebe  142

thomas von aquin
Tugenden des Gemeinschaftslebens  
(Summa Theologica)  144

IV. Die Lüge im Zeitalter der Aufklärung

Einleitung. Von Maria-Sibylla Lotter  162
francis bacon

Über Verstellung und Heuchelei  167
hugo grotius

Über das Recht des Krieges und Friedens  171
samuel pufendorf

Einleitung zur Sitten- und Staatslehre  178
jean-jacques rousseau

Träumereien eines einsamen Spaziergängers  183
Einleitung zu Immanuel Kants Verbot der Lüge.  

Von Jens Timmermann  194
immanuel kant

Über ein vermeintliches Recht,  
aus Menschenliebe zu lügen  199
Metaphysik der Sitten. Von der Lüge  206

arthur schopenhauer
Die Welt als Wille und Vorstellung  209
Preisschrift über die Grundlage der Moral  215

V. Lebensphilosophische und linguistische  
Perspektiven seit dem 19. Jahrhundert

Einleitung: Entlarvungsdenken und Wahrhaftigkeitsskepsis 
seit dem 19. Jahrhundert. Von Maria-Sibylla Lotter  219



� Inhalt  7

friedrich nietzsche
Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne  228
Die fröhliche Wissenschaft  233
Der Antichrist  236
Zur Genealogie der Moral  240

dietrich bonhoeffer
Fragment eines Aufsatzes: Was heißt  
die Wahrheit sagen?  242

harald weinrich
Linguistik der Lüge  253

bernhard williams
Wahrheit und Wahrhaftigkeit  268

VI. Die Lüge im sozialen und politischen Kontext

Einleitung: Die Lüge in der Politik.  
Von Maria-Sibylla Lotter  290

theodor w. adorno
Minima Moralia. Reflexionen  
aus dem beschädigten Leben  294

sissela bok
Lügen. Vom täglichen Zwang zur Unaufrichtigkeit  298

hannah arendt
Wahrheit und Politik  312

claus offe
Die Ehrlichkeit politischer Kommunikationen. Kognitive 
Hygiene und strategischer Umgang mit der Wahrheit  341

simone dietz
Lügen in Privatleben, Politik und Massenmedien  349

Textnachweise  403





� Maria-Sibylla Lotter  9

Einleitung

Zur Genealogie der Lüge 

Von Maria-Sibylla Lotter

1. Gibt es einen Wertewandel mit Blick auf die Lüge? 
Orientiert man sich an Buchtiteln und Vortragsankündigun-
gen der letzten Jahrzehnte, dann erscheint die Lüge in einem – 
neuerdings?  – positiven Licht. Psychologische und soziologi-
sche Studien beschwören ihre Unverzichtbarkeit für das Sozi-
alleben. Biologen loben sie als evolutionäre Triebfeder: Wäre 
die biologische Evolution der menschlichen Intelligenz etwa 
ohne die Entwicklung von Täuschungsverhalten im Tierreich, 
von den Tarnfarben bis hin zu Ablenkungsmanövern unter Af-
fen, denkbar, ganz abgesehen von der kulturellen Weiterent-
wicklung der menschlichen Intelligenz?1 Ein Sinologe kriti-
siert die Listenblindheit der westlichen Welt aufgrund eines 
antiquierten Lügentabus, das im Vergleich zur chinesischen 
Tradition der Kultivierung von Strategemen die kulturelle 
Selbstverdummung begünstige.2 Auch von Seiten der Philoso-
phie ertönt nach Jahrhunderten der Lügenkritik ein »Lob der 
Lüge«.3 Ist es also zeitgemäß, die Lüge als einen unverzichtba-
ren Bestandteil der menschlichen Kultur zu akzeptieren und 
intelligent zu praktizieren? Gilt heute nicht mehr, dass man 
nicht lügen darf ? Haben wir es hier mit einer grundlegenden 
Umwertung der Werte zu tun?

Der Eindruck täuscht. Tatsächlich ist die positive Wahrneh-

1	 Vgl. Volker Sommer, Lob der Lüge. Wie in der Evolution der Zweck die 
Mittel heiligt, Stuttgart 2015.

2	 Vgl. Harro von Senger, Die Klaviatur der 36 Strategeme. In Gegensät-
zen denken lernen, München 2013.

3	 Vgl. »Die Balken biegen sich  – ein Lob der Lüge«, SWR2 AULA, 
4. März 2007.

Einleitung: Zur Genealogie der Lüge
Maria-Sibylla Lotter



10  Einleitung: Zur Genealogie der Lüge

mung von Lüge und List alles andere als neu; sie hat die westli-
che Kultur, wenn auch eher als Unterströmung, seit der grie-
chischen Antike geprägt und gehört ebenso zu ihr wie die 
christliche Verteufelung der Lüge. Eine positive Wahrneh-
mung der ästhetischen und strategischen Vorzüge der Lüge fin-
det sich schon in Homers Ilias und Odyssee, wo der verschlage-
ne Odysseus von Menschen und Göttern bewundert wird. 
Aber auch Platon wusste das Lügen zu schätzen, wenn es kom-
petent gehandhabt wird: Wenn Sokrates in seinem Frühdialog 
Hippias II Minor mit dem Kenner Hippias die homerischen 
Epen diskutiert, führt er sogar den »Beweis«, dass der Lügen-
künstler Odysseus letztlich wahrhaftiger und überhaupt tu-
gendhafter sei als eine ehrliche Haut wie Achilles, dem zum 
Lügen nicht nur das Temperament, sondern auch die nötige 
Selbstkenntnis und Schlauheit fehle.4 Die Figur des bewunder-
ten Lügenkünstlers ist seitdem aus der Literatur nicht wegzu-
denken: Neben Odysseus haben der Baron Münchhausen, 
Huckleberry Finn, Käpt’n Blaubär und viele andere Figuren 
Kinder und Eltern über die Zeiten hinweg vor der seelischen 
Verkümmerung in einem phantasielosen Moralismus und der 
Langeweile bewahrt. Sogar die christliche Theologie konnte 
der Lüge positive Seiten abgewinnen.5 Es sind vor allem zwei 
Fähigkeiten, die am Lügenkünstler schon immer bewundert 
wurden: die überbordende kreative Freude, mit der sich die Er-
finder möglicher Realitäten über die schlichten Fakten hin-
wegsetzen, und der Einsatz ihrer Fiktionen in Situationen der 
Selbstverteidigung gegen physisch und sozial übermächtige 

4	 Vgl. Platon, Hippias Minor; in diesem Band S. 44.
5	 Vgl. Alfons Fürst, »Patristische Diskussionen über die Lüge«, in: 

Dürfen wir lügen? Beiträge zu einem aktuellen Thema, hrsg. von Ro-
chus Leonhardt und Martin Rösel, Neukirchen-Vluyn 2002, S.  68–
90. Vgl. auch Eberhardt Schockenhoff, »Lüge und List in der theologi-
schen Tradition«, in diesem Band S. 113–130.



� Maria-Sibylla Lotter  11

Feinde und Machthaber. Götter, so argumentiert schon der pla-
tonische Sokrates, hätten ja keinen Grund zur Lüge;6 es ist die 
menschliche Schwäche, die sich der Lügenkunst bedient. 

Ungeachtet dieser kulturell verankerten Hochschätzung der 
Nützlichkeit der Lügenkunst für den Lügner sprechen wir von 
Lügen sowohl im Privatleben als auch in der Politik in der Re-
gel mit einem Ton der Empörung, des Erschreckens oder der 
Geringschätzung. Das Lügen in persönlichen Beziehungen er-
leben wir meist als einen schweren, wenn nicht irreparablen 
Vertrauensbruch, und kommt es in den Narrativen westlicher 
Romane und Filme vor, wissen wir, dass der dramatische 
Wendepunkt hin zum Verfall erreicht ist. Wenn Michael Cor-
leone seiner Frau »direkt ins Gesicht lügt«, als er ihre Frage ver-
neint, ob er seinen Schwager ermordet habe, begreift der Zu-
schauer in Francis Ford Coppolas Filmepos Der Pate, dass diese 
Ehe keine Zukunft hat. Auch in der Politik, wo Täuschungsma-
növer zum Geschäft gehören, gelten Lügen als Gift für die Ver-
trauenswürdigkeit. Die Antwort der Bundeskanzlerin Angela 
Merkel auf die Frage, was für sie politische Glaubwürdigkeit 
bedeutet, wird vermutlich bei den meisten auf Zustimmung 
stoßen: »Ein Politiker darf nicht lügen. Er muß nicht jedem zu 
jeder Zeit alles sagen, aber wenn er etwas sagt, darf er nicht 
lügen.«7

Das wirft die Frage auf, wie sich die bewunderte und die ver-
achtete Lüge zueinander verhalten. Handelt es sich um densel-
ben Typ von Lüge oder um verschiedene? Geht es um zwei 
Aspekte derselben Sache? Oder wird unter der Lüge gar Ver-
schiedenes verstanden? 

Wer eine größere Anzahl von Menschen befragt, was ei-
gentlich eine Lüge ist, wird höchstwahrscheinlich mit unter-

6	 Platon, Politeia; in diesem Band S. 63.
7	 Vgl. Der Spiegel, Nr. 44, 30. Oktober 2000. 



12  Einleitung: Zur Genealogie der Lüge

schiedlichen Konzepten konfrontiert werden, die sich nicht 
ohne weiteres auf einen gemeinsamen Nenner bringen lassen: 
die Lüge als (objektive) Unwahrheit, als Manipulation, als fal-
sche Behauptung in Täuschungsabsicht und vieles mehr. 
Wenn Psychologen, Soziologen, Evolutionsbiologen, Philoso-
phen, Politiker und andere in ihren jeweiligen beruflichen 
Kontexten oder Alltagskontexten von »Lüge« sprechen, ist da-
her weder anzunehmen, dass sie den Begriff auf dasselbe Phä-
nomen oder Problem beziehen, noch dass sie dasselbe meinen. 
Nicht selten wird der Begriff im Sinne eines Gegensatzes von 
Sein und Schein verstanden, mit einem sehr weiten Anwen-
dungsfeld. So schließt das evolutionsbiologische »Lob der Lü-
ge« auch biologische Urmechanismen ein, mit denen sich Le-
bewesen auf allen Stufen der Evolution vor ihren Fressfeinden 
schützen und im Konkurrenzkampf durchsetzen.8 Hier steht 
der Begriff Lüge nicht für zurechenbares menschliches Han-
deln, geschweige denn für etwas moralisch Vorwerfbares. Er 
bezieht sich auf beliebige Eigenschaften, Zustände und Verhal-
tensweisen, die geeignet sind, andere Lebewesen zu täuschen. In 
einem ebenfalls außermoralischen Sinne hat Nietzsche den Be-
griff der Lüge in einem berühmten Aufsatz verwendet, indem 
er ihn auf die Differenz zwischen der metaphorischen mensch-
lichen Sprache und den Dingen als solchen bezog, auf die sie 
angewendet wird.9 Von diesem ganz weiten Gebrauch des Be-
griffs ist ein engerer abzugrenzen, der sich allein auf zurechen-
bares menschliches Tun bezieht. 

Aber auch eingegrenzt auf freiwilliges menschliches Tun ist 
von der Lüge mal in einem weiteren, mal in einem engeren 

8	 Vgl. Volker Sommer, Lob der Lüge. Täuschung und Selbstbetrug bei 
Tier und Mensch, München 1992. 

9	 Vgl. Nietzsche, »Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen 
Sinn«, in diesem Band S. 228–232.



� Maria-Sibylla Lotter  13

Sinne die Rede. Es ist daher nicht verwunderlich, dass Psycho-
logen, die quantitative Studien zur Lügenhäufigkeit anstellen, 
zum Ergebnis kommen können, dass jeder Mensch täglich 
mindestens zweihundertmal lügt,10 es können aber auch weni-
ger als zweimal sein.11 Die Annahme, dass wir mindestens 
zweihundertmal lügen, scheint bei einer Person in sozial an-
spruchsvollen beruflichen Kontexten vielleicht gar nicht zu 
hoch gegriffen, wenn damit der Gegensatz von Sein und 
Schein gemeint ist, der auch Verschönerungs- und Verber-
gungstechniken des kultivierten Soziallebens wie die Verwen-
dung von Make-up, Haarfärbemitteln usw. einschließt, sowie 
ritualisierte Kommunikationen wie die Antwort »gut« auf die 
Frage »wie geht’s?«, Höflichkeitsformeln und Scherze. Wenn 
wir im Alltagsleben mit einem gewissen Vorwurf in der Stim-
me von Lügen sprechen, ist jedoch meistens nicht der schöne 
oder höfliche Schein gemeint, sondern eine spezielle Form der 
sprachlichen Kommunikation. Der Vorwurf der Lüge bezieht 
sich dann auf eine unwahre Behauptung, die jemand mit einer 
gewissen Täuschungsabsicht und in der Regel weiteren Ab-
sichten gegenüber einer anderen Person oder mehreren äußert. 
Es geht also um eine vorsätzlich falsche Rede; ihr Merkmal, das 
sie von anderen Lügentypen unterscheidet, ist der mitgedachte 
Widerspruch zwischen Denken und Sagen. Die Meinungen ge-
hen auseinander, ob die Rede nur dann eine Lüge ist, wenn die 
Behauptung wirklich falsch ist, oder schon dann, wenn der 
Lügner sie selbst für falsch hält. 

10	 Diese Zahl taucht neben anderen immer wieder in der Literatur auf 
und wird ursprünglich einem amerikanischen Psychologen namens 
John Frazier zugeschrieben.

11	 Diese Zahl wird dem Regensburger Psychologen Helmut Lukesch 
zugeschrieben.



14  Einleitung: Zur Genealogie der Lüge

2. Die Lüge interkulturell betrachtet 
Bevor wir uns der Frage zuwenden, was an der vorsätzlichen 
Falschrede eigentlich verwerflich ist, möchte ich eine andere 
aufwerfen: Wer ist überhaupt gemeint, wenn mit Blick auf das 
Verständnis und die moralische Bewertung der Lüge von »wir« 
gesprochen wird – ein kulturelles oder ein allgemeines »wir«? 
Beziehen wir uns dabei im Geiste nur auf Mitteleuropäer und 
andere Angehörige der Kulturen, die allgemein als »westlich« 
bezeichnet werden, weil sie durch den Wertekanon der West-
kirche geprägt sind, oder auch auf nichtchristliche Afrikanerin-
nen, Asiatinnen und Aborigines? Handelt es sich bei der Lüge 
um einen sogenannten »dichten Begriff«, um eine komplexe 
Verbindung von normativen und deskriptiven Aspekten, de-
ren Sinn nur aus ihrer speziellen kulturellen Geschichte ver-
ständlich werden kann?12 Oder gibt es ein universales Lügen-
verbot? 

Verstehen wir die Frage nach der Universalität des Lügenver-
bots empirisch im Sinne einer in allen kulturellen Kontexten in 
der Praxis anzutreffenden Verachtung der Lüge, so ist zunächst 
festzustellen, dass die Befunde ethnologischer Forschung nicht 
auf eine faktisch gleichförmige Bewertung ähnlichen Verhal-
tens schließen lassen. An der Rede von einem universellen 
Lügenverbot mag durchaus etwas Wahres sein, wenn man dar-
unter nicht mehr versteht als eine gewisse Schätzung von 
Wahrheitstugenden und kommunikativen Tugenden bzw. Ver-
achtung gewisser Untugenden  – ich komme im nächsten Ab-
schnitt darauf zurück. Das bedeutet jedoch weder, dass unter 
diesen (Un-)Tugenden überall dasselbe verstanden wird, noch 
findet sich in allen kulturellen Kontexten so etwas wie ein all-

12	 Zum Unterschied von »dünnen« und »dichten« Begriffen vgl. Mi-
chael Walzer, Thick and Thin. Moral Arguments Home and Abroad, 
London 1994.



� Maria-Sibylla Lotter  15

gemeines Verbot der vorsätzlichen Falschrede. Zwar wird oft 
das achte Gebot »Du sollst kein falsches Zeugnis ablegen« als 
Chiffre für ein allgemeines, interkulturell gültiges Lügenverbot 
im Sinne der vorsätzlichen Falschrede angeführt. Das ist jedoch 
ein Irrtum, da das achte Gebot nicht die vorsätzliche Falschrede 
schlechthin verbietet, sondern die Falschaussage vor Gericht, 
was sich zudem aus einem prozessrechtlichen Kontext erklärt, 
wo eine Falschaussage vor Gericht für den Angeklagten viel fol-
genreicher sein konnte als im modernen Recht.13 Gegen eine 
allzu einfache Übertragung des speziell westlichen Verständ-
nisses von der Verwerflichkeit der Falschrede auf andere Kul
turen spricht allein schon der Umstand, dass es nicht in allen 
Sprachen einen speziellen Begriff für die Lüge im Sinne des 
Widerspruchs zwischen Denken und Sagen gibt. So fällt die 
Lüge in der griechischen Antike unter die Begriffsfamilie mit 
dem Wortstamm pseudo, die auch Irrtümer und unbewusste 
Selbsttäuschungen einschließt, wobei vorsätzliche Formen der 
Täuschung nicht als schlechter bewertet werden als unvorsätz-
liche; eher ist es umgekehrt. Um die vorsätzliche Falschrede zu 
beschreiben, muss noch hekon oder hekousion (absichtlich, frei-
willig) hinzugefügt werden; doch auch dann ist die Beschrei-
bung nicht notwendig mit einer negativen Bewertung verbun-
den. Aber auch mit Blick auf die verschiedenen kulturellen 
Praktiken im Umgang mit vorsätzlichem Falschreden ist die 
Frage nach einem universellen Lügenverbot nicht ohne weitere 
Differenzierungen zu beantworten: Eine realistische Antwort 
würde eine Unterscheidung der Situationen und sozialen Be-
ziehungen erfordern, die der Einzelne mit seiner Sozialisation 

13	 Zum achten Gebot vgl. Martin Rösel, »Zwischen dem 8. Gebot und 
Abrahams Lüge. Das Alte Testament und die Frage nach der Lüge«, 
in: Dürfen wir lügen? Beiträge zu einem aktuellen Thema, hrsg. von 
Rochus Leonhardt und Martin Rösel, Neukirchen 2002.



16  Einleitung: Zur Genealogie der Lüge

im kulturellen Umfeld erlernt und aus denen sich ergibt, wo 
vorsätzliche Falschreden erlaubt, verboten oder gar gefordert 
sind und welches moralische Gewicht ihnen im Verhältnis zu 
anderen Formen der Wahrheitsverbergung und kommunikati-
ven Manipulation eingeräumt wird. Denn auch wenn es zu
treffen sollte, dass einige Lügentypen in allen Kulturen als ver-
werflich gelten, so gilt doch zweifellos, dass andere Lügenarten 
erlaubt sind bzw. gar nicht als solche verstanden werden. Die 
Grenze zwischen einer weißen (erlaubten) und einer schwar-
zen (verbotenen) Lüge scheint überall anders gezogen zu wer-
den. So werden schon die Kinder in einer Dorfgemeinschaft 
auf der griechischen Insel Euböa dazu erzogen, auf Fragen von 
Nachbarn grundsätzlich mit Lügen (vorsätzlichen Falschreden) 
zu antworten, wie die Ethnologin Du Boulay berichtet.14 Ehr-
lichkeit ist also nur innerhalb eines Schutzraums der Familie 
erlaubt, die nach außen durch ein Lügengespinst vor anderen 
kommunikativen Untugenden – der üblen Nachrede und ande-
ren Formen des Tratsches  – zu schützen ist. Auch westliche 
Gesellschaften unterscheiden also zwischen Bereichen und 
Rollen, wo eine gewisse (wenn auch nicht grenzenlose) Be
reitschaft zum Einsatz von Täuschungsmanövern und Lügen 
erwartet wird, wie beim Rechtsanwalt im Dienste des Klien-
ten, und solchen, wo Lügen als moralische Verfehlung und 
inakzeptable Rechtsverletzung wahrgenommen werden. Es 
hängt daher vom Kontext und weiteren Faktoren ab, ob mit 
einer vorsätzlichen Falschrede überhaupt eine Täuschungsab-
sicht verbunden ist und sie daher als Lüge betrachtet werden 
kann. Wenn Wittgenstein in seinen Bemerkungen über die 
Philosophie der Psychologie davon spricht, dass eine Lüge 
»eine besondere Umgebung« habe, nämlich ein Motiv, dann 

14	 Vgl. John A. Barnes, A Pack of Lies. Towards a Sociology of Lying, 
Cambridge 1994, S. 71.



� Maria-Sibylla Lotter  17

meint er keinesfalls einen rein innerseelischen Vorgang.15 Zu 
der psychologischen Umgebung gehört nämlich auch ein 
Sprachspiel, in dessen Rahmen manche Behauptungen ein-
deutig als Lüge aufgefasst werden können, unabhängig davon, 
ob der Lügner seine Täuschungsabsicht gesteht.16 Motive, die 
sich als Lügenmotive eignen, gehören aber nicht in alle Sprach-
spiele. Die herzlich ausgesprochene Einladung zum Besuch ist 
in manchen kulturellen Umgebungen wörtlich zu verstehen, 
in anderen stellt sie eine bloße Höflichkeit dar, die kein Insider 
mit einer echten Einladung verwechseln würde; dann ist eine 
nicht ernst gemeinte Einladung auch keine Lüge. Während im 
Kontext einer kompetitiven Neckkultur, wie in Teilen Liba-
nons, eine Äußerung, die nicht von zusätzlichen sprachlichen 
Signalen begleitet ist (»ernsthaft«, »ohne Spaß«, »beim Leben 
deines Vaters«, usw.), nur von Außenseitern ohne weiteres für 
bare Münze genommen werden wird,17 ist ein solches Necken 
in anderen Kontexten nur mit ausdrücklichen Begleitsignalen 
(Augenzwinkern) zulässig, die dem Angesprochenen signali-
sieren, dass es sich um einen Scherz handelt. Da diese Codes 
nicht übertragbar sind und die Grenze zwischen dem Verbot 
und der Duldung oder gar Empfehlung der Lüge überall anders 
verläuft, ist es nicht verwunderlich, dass es transkulturell zwar 
kein uniformes Lügenverbot gibt, aber die universale Vorstel-
lung, es seien stets die »anderen«, die lügen.18 

15	 Ludwig Wittgenstein, Bemerkungen über die Philosophie der Psy-
chologie (1947), Frankfurt a. M. 1984, Nr. 780 f.

16	 Vgl. Simone Dietz, Der Wert der Lüge, Habilitationsschrift, Rostock 
2000, S. 37. 

17	 Vgl. Barnes, A Pack of Lies (s. Anm. 14), S. 74.
18	 Ein Beispiel: Es wird berichtet, dass Weiße bei den Bewohnern der 

Manam-Inseln (Neuguinea) als chronische Lügner und Heuchler be-
kannt sind; diese hegen ganz ähnliche Vorstellungen von den Insu-
lanern. Der Ethnologe Kenelm Burridge führt dies darauf zurück, 



18  Einleitung: Zur Genealogie der Lüge

Die anscheinend in allen Weltgegenden anzutreffende Nei-
gung, andere Völker für unehrlich und verlogen zu halten, 
belegt sowohl die ethische Bedeutung der Wahrheitstugenden 
als auch ihre kulturelle Variabilität. Sie kann jedoch nicht als 
Bestätigung für die empirische Behauptung herhalten, die Lü-
ge als Sprachverhalten, unabhängig von den damit verfolgten 
Zwecken, werde in allen Kulturen verdammt und gelte als un-
moralischer als andere Formen der Täuschung. In vielen kultu-
rellen Kontexten muss zur Beschreibung der vorsätzlichen 
Falschrede noch etwas hinzukommen, um sie als moralisch 
verwerflich erscheinen zu lassen, wie »treulos«, »schädlich für 
die Gemeinschaft«, »hinterhältig«, »in Betrugsabsicht« usw. 
Fragt man sich, inwieweit das Verbot »der« Lüge auch in ande-
ren Kulturen gilt, wäre daher zunächst zu untersuchen, welche 
Vorstellungen von einem angemessenen und einem unange-
messenen sprachlichen und nichtsprachlichen Bezug auf die 
Wahrheit in den verschiedenen kulturellen Traditionen anzu-
treffen sind und ob es hier gemeinsame oder verwandte Kon-
zepte von Wahrheitsuntugenden und Untugenden der Kom-
munikation gibt. So berichtete der Missionar Bruno Gutmann 
von seinen frühen Feldforschungen bei den afrikanischen 
Dschagga, sogar die Lüge vor Gericht gelte dort als eine erlaub-
te Verteidigungstaktik, auf die das Rechtssystem mit seinen 
ausgefeilten prozessrechtlichen Beweisverfahren eingestellt 
ist; und sie werde als heroische Lüge im Dienste der Gruppe ge-
schätzt, etwa wenn ein Angeklagter oder Zeuge trotz über-
mächtiger Beweise leugnet, um seinem Clan kostspielige Re-
parationszahlungen zu ersparen. Sehr viel kritischer beurteil-
ten die Dschagga Gutmann zufolge die Verbreitung gehässigen 

dass in beiden kulturellen Kontexten »weiße Lügen« aus sozialen 
Gründen akzeptiert werden, aber nicht in denselben Situationen 
(nach Barnes, A Pack of Lies [s. Anm. 14], S. 69).



� Maria-Sibylla Lotter  19

Tratsches, der sich auf unbeweisbare Vermutungen stützt, so-
wie die Schnüffelei im Privatleben anderer. Die im Vergleich 
zum Umgang mit Lügen ungleich schärfere moralische Äch-
tung sozialschädlichen Tratsches zeigt sich in ihrem reichen 
Wortschatz, der für Menschen, die über andere Irreführendes 
und Herabsetzendes sagen, Bezeichnungen wie »Klatsch-
schnüffler«, »Einflüsterer«, »Fallensteller«, »Aufschneider«, »Trä-
ger der Versprechungen«, »Umbieger«, »Schleicher«, »Heuch
ler«, »Verleumder« und vieles mehr anbietet.19 

Diese Hinweise zeigen, welche Schwierigkeiten sich dem 
stellen, der auf rein empirischem Wege die Frage nach einem 
universellen Lügenverbot zu beantworten versucht. Nun folgt 
aus den tatsächlichen Lügenpraktiken und den kulturell veran-
kerten Normen und Regeln im Umgang mit Lügen noch nicht, 
dass diese Praktiken und Normen auch gut und richtig seien. 
Die Frage, ob Lügen zulässig oder unzulässig sind, ist eine nor-
mative, die letztlich in zweierlei Hinsicht auf den Wert der 
Werte und Praktiken zielt. Man kann sich erstens fragen, wel-
chen instrumentellen Wert die Wahrhaftigkeit mit Blick auf 
die menschliche Kooperation oder für qualitativ höherwertige 
Formen des menschlichen Zusammenlebens hat. Man kann 
sich aber auch fragen, ob Wahrhaftigkeit ein Wert an sich ist, 
unabhängig von ihrer Nützlichkeit für die Qualität des Zusam-
menlebens.

3. Der Wert der Wahrhaftigkeit  
für die menschliche Kooperation 

Das wirft die Frage auf, ob die Tugenden und Verpflichtun-
gen der Wahrhaftigkeit überhaupt nur kontextrelativ zu be-
stimmen sind oder ob es gewisse allgemeine Wahrheitstugen-

19	 Nach Bruno Gutmann, Das Recht der Dschagga, München 1926, 
S. 705–716. 



20  Einleitung: Zur Genealogie der Lüge

den gibt, die in allem menschlichen Zusammenleben gefor-
dert sind, weil ohne sie keine Kooperation möglich ist. Und 
gibt es  – mit Blick auf die in der westlichen Kultur tief ver
ankerte Verachtung der vorsätzlichen Falschrede – allgemeine 
Gründe, Lügen im Sinne der vorsätzlichen Falschrede hier als 
schädlicher zu betrachten als andere Formen der Unwahrhaf-
tigkeit?

Die Frage nach den Gründen für die Entwicklung mora
lischer Normen und Werte ist eine andere, wenn sie ahis
torisch gestellt wird, als wenn sie sich auf eine spezielle kul
turelle Tradition richtet. Man kann erstens fragen, welche 
Gründe Menschen mit Blick auf die grundlegenden Bedingun-
gen menschlicher Kooperation haben, gewisse Verhaltenswei-
sen zu schätzen und andere zu missachten, die einen als Ver-
pflichtungen zu betrachten und die anderen zu verbieten. 
Zweitens stellt sich die Frage, welche Gründe sich im Kontext 
ihrer Wertesysteme ergeben, die sich historisch in einer be-
stimmten Kultur entwickelt haben. Beide Fragen sind norma-
tiv, aber sie haben unterschiedliche Erklärungsfunktionen. 
Entsprechend unterscheidet Bernard Williams in seinem Buch 
Truth and Truthfulness eine fiktive Genealogie der Wahrheits-
tugenden, die sich aus dem Bedürfnis menschlicher Koopera
tion schlechthin ergibt, von den historischen Genealogien der 
Wahrheitstugenden im Kontext spezieller historischer Tradi-
tionen. 

Fragt man nach der Wahrhaftigkeit, auf die Menschen als 
nicht autarke, soziale Wesen angewiesen sind, damit die Ko-
operation gelingen kann und ohne die sie nicht überlebensfä-
hig wären, dann stößt man nach Williams nicht nur auf einen, 
sondern auf zwei Typen von Wahrheitstugenden: In allen kul-
turellen Kontexten, in denen Menschen kooperieren müssen, 
benötigen sie ein hinreichendes Maß an Genauigkeit und Ehr-
lichkeit in der Kommunikation von Informationen, damit die 



� Maria-Sibylla Lotter  21

Kooperation beispielsweise bei der Jagd und anderen gemein-
samen Aktivitäten funktionieren kann.20 Daraus folgt jedoch 
noch nichts bezüglich der konkreten Gestalt von Ehrlichkeit 
und Genauigkeit: Bedeutet Ehrlichkeit, dass man bereit ist, 
über alles wahrheitsgetreu zu sprechen oder nur, dass man die 
anderen nicht durch falsche Behauptungen absichtlich in die 
Irre führt? Welche sprachlichen und kognitiven Anstrengun-
gen kann ein berechtigter Anspruch an Genauigkeit einfor-
dern? Wie ist hier die Verantwortung zwischen Sprecher und 
Hörer verteilt – ist es die Pflicht des Sprechers, etwa eine so de-
taillierte und genaue Angabe des Ortes zu liefern, wo Wild ge-
sichtet wurde, dass der Hörer gar nicht fehlgehen kann, oder 
reicht eine Richtungsangabe? 

Ausgehend von diesem Gedankenexperiment gelangt man 
zu gewissen funktionalen Sorgfaltspflichten mit Blick auf die 
Kommunikation, aber noch nicht zu der moralischen Sonder-
stellung der Lüge im Sinne des Widerspruchs zwischen Den-
ken und Sagen, die im westlichen Kontext als schlimmer gilt 
als andere Formen der Täuschung. Denn mit Blick auf die Ver-
mittlung von Informationen zum Zwecke menschlicher Ko-
operation können andere Formen der Unwahrhaftigkeit, wie 
Irrtümer, Selbsttäuschungen und sprachliche Ungenauigkeit, 
ebenso schädlich sein. Es ist auch nicht zu sehen, dass die vor-
sätzliche Falschrede die menschliche Kooperation generell 
mehr behindert als andere Formen der vorsätzlichen Verber-
gung und Täuschung. Wer das Wild, das er im nördlichen Teil 
des Waldes aufgespürt hat und später jagen will, nicht mit sei-
nen Kollegen teilen will, kann darüber schweigen, falsche Be-
hauptungen aufstellen (»die Hirsche sind im Süden«) oder sich 
indirekt so äußern, dass sie selbst falsche Schlüsse ziehen müs-

20	 Bernard Williams, Truth and Truthfulness. An Essay in Genealogy, 
Princeton 2002, S. 42 ff.



22  Einleitung: Zur Genealogie der Lüge

sen (»ich war dummerweise Richtung Norden gegangen und 
komme mit leeren Händen zurück  – so eine Zeitverschwen-
dung!«). Die Lüge ist hier nicht unbedingt effektiver als die in-
direkte Täuschung durch falsche Implikation oder das Ver-
schweigen.

Gleichwohl scheint die vorsätzliche Falschrede im westli-
chen Kontext ungleich schärfer verurteilt zu werden, und zwar 
sowohl in privaten als auch in politischen Zusammenhängen. 
Dies lässt vermuten, dass die Lüge als vorsätzliche Falschrede 
in unseren Augen nicht nur der menschlichen Kooperation ab-
träglich ist, sondern Werte verletzt, die nicht auf deren ele-
mentare Anforderungen rückführbar sind. 

4. Die Vielfalt und Inkohärenz heutiger Lügenkonzepte
Sucht man nach den Werten und Regeln, auf die sich die heute 
gängigen Reaktionen auf vorsätzliche Falschreden beziehen, 
dann macht man eine erstaunliche Entdeckung. Es sieht weder 
so aus, als folgten westlich sozialisierte Personen alle densel-
ben Regeln, noch räumt jeder den Wertgesichtspunkten, aus 
denen wir moralisch auf Lügen reagieren, dasselbe relative Ge-
wicht ein.21 Mit anderen Worten: Unsere intrakulturellen Dif-
ferenzen sind vielleicht gar nicht geringer als die interkulturel-
len, was uns gewöhnlich nur nicht auffällt, weil wir mit ihnen 
vertraut sind und damit ganz alltäglich umzugehen gelernt ha-
ben. Das betrifft sowohl die Frage, was eine Behauptung zur 
Lüge macht, als auch die Frage, was die Merkmale der Lüge 
sind, aufgrund derer wir sie moralisch verurteilen. 

Während die einen unter einer Lüge »etwas objektiv Fal-
sches« verstehen, meinen andere, Lügen bestünde darin, etwas 

21	 Das gilt sogar für Angehörige derselben sozialen Schicht, wie jeder 
feststellen kann, der ein Seminar zum Thema Lüge gibt und die Stu-
dierenden fragt, was sie unter einer Lüge verstehen.



� Maria-Sibylla Lotter  23

zu sagen, an was der Sprecher selbst nicht glaubt (eine sub
jektive Unwahrheit, was nicht ausschließt, dass die Behaup-
tung ohne Wissen des Sprechers objektiv wahr sein könn-
te). Wieder andere wollen das Lügenmerkmal der subjektiven 
Unwahrheit einschränken auf Situationen, in denen man er-
wartet, wahrhaftig informiert zu werden. Andere wiederum 
lehnen es ab, die Aufmerksamkeit in moralischer Hinsicht le-
diglich auf Lügen im Sinne vorsätzlicher Falschreden zu lenken 
und wollen auch sozial und kulturell organisierte Formen der 
Manipulation von Meinungen durch selektive Darstellung, 
Ausblendung und effekthascherische Aufbereitung in den Me-
dien als Lügen verstanden wissen; sie schließen also auch Täu-
schungsmanöver ein, die von den Akteuren nicht unbedingt 
als solche geplant sind.22 Und während die einen darauf beste-
hen, dass es keine Ausnahme vom Lügenverbot geben dürfe, 
da es um den Wert der Wahrheit ginge,23 ist es für die anderen 
das zwischenmenschliche Vertrauen, das durch die Lüge be-
droht ist.24 Nach Simone Dietz hingegen entscheidet weder das 
Vertrauen noch die Wahrheit, sondern die Freiheit über den 
moralischen Wert der Lüge.25 

Diese Divergenzen sind nicht rein theoretischer Art, son-
dern wirken sich auch auf den Umgang mit Lügen aus. Ich 

22	 Hier versammelt sind Aussagen von Schülern bei einer Einfüh-
rungsveranstaltung der Lehreinheit Philosophie am »Tag der offe-
nen Tür« der Ruhr-Universität Bochum im März 2016, auf die Frage, 
was denn überhaupt eine Lüge sei. Auf ein ähnliches Meinungs-
spektrum trifft man bei den Studierenden.

23	 Vgl. Theda Rehbock, »Aus Liebe Lügen?«, in: Zeitschrift für Kultur-
philosophie 2016/1: Lügen, hrsg. von Ralf Konermann, Maria-Sibylla 
Lotter und Dirk Westerkamp, S. 61–82.

24	 Vgl. Thomas L. Carson, Lying and Deception. Theory and Practice, 
Oxford 2010, S. 3. 

25	 Vgl. Simone Dietz, Die Kunst des Lügens, Stuttgart 2017, S. 11.



24  Einleitung: Zur Genealogie der Lüge

möchte dies an einem konstruierten Disput zwischen zwei 
Personen zeigen, die beide »typisch westlich« argumentieren, 
dabei aber von unterschiedlichen Lügenkonzepten ausgehen:

lorenz: Warum hast du meiner Tante gesagt, wir wären 
am Sonntag unterwegs? Ich dachte, wir wollten hier-
bleiben?

maja: Eben. Diesmal möchte ich den Sonntag ohne Ilse ver-
bringen. 

lorenz: Aber du kannst sie doch nicht einfach anlügen! 
maja: Nun übertreib nicht. Für mich ist das keine Lüge, son-

dern eine schonende Form, ihr beizubringen, dass sie am 
Sonntag nicht mit uns rechnen kann. 

lorenz: Kurzfristig ist das vielleicht schonend, aber es 
bleibt eine Lüge. 

maja: Also nenne es meinetwegen eine Lüge. Findest du es 
denn wirklich schlimm? Für mich ist eine Lüge mehr als 
eine Ausrede oder Flunkerei. Lügen ist unfair. Aber was 
ist denn Unrecht daran, eine Ausrede zu verwenden? 
Nachdem wir uns lange um sie gekümmert haben, als sie 
krank war, hat sie leider die Erwartung entwickelt, dass 
wir ihr am Wochenende ständig zur Verfügung stehen. 
Findest du, sie hat ein Recht darauf, über unsere Zeit zu 
verfügen?

lorenz: Nein, da sind wir uns ganz einig. Aber ich finde, 
wir müssen trotzdem ehrlich zu ihr sein. Es geht schließ
lich um Respekt und Vertrauen. 

maja: Respekt und Vertrauen, soso. Du hast bisher jeden-
falls nichts unternommen, um ihr respektvoll beizubrin-
gen, dass wir nicht jedes Wochenende für sie da sind. Ver-
mutlich weil du genauso wenig wie ich glaubst, dass sie 
direkt mit unangenehmen Wahrheiten konfrontiert wer-
den will. Was meinen Respekt angeht, so respektiere ich 



� Maria-Sibylla Lotter  25

das. Und was das Vertrauen angeht, so glaube ich eher, 
dass sie mir vertraut, dass ich ihr keine unerfreulichen 
Wahrheiten auftische. 

lorenz: Da könntest du sogar Recht haben, aber es geht ja 
nicht nur ums Wohlbehagen. Und es geht auch nicht nur 
um Ilse. Mich beunruhigt vor allem die Vorstellung, dass 
du mir auch so nett und freundlich ins Gesicht lügen 
könntest, ohne mit der Wimper zu zucken. Wenn du kei-
ne Hemmungen hast, gegenüber Ilse zu lügen, werden sie 
gegenüber mir auch nicht so groß sein … Wenn man sich 
einmal angewöhnt zu lügen, sinkt ja generell die Hemm-
schwelle …

maja: Du sprichst, als ginge es hier um dasselbe, aber es ist 
für mich etwas vollkommen anderes. Warum sollte ich 
dich denn anlügen? Erstens hättest du schon ein Recht 
zu wissen, warum ich am Sonntag keine Zeit für dich ha-
be. Und zweitens kenne ich dich als jemanden, der auch 
mit unerfreulichen Wahrheiten vernünftig umgehen kann 
und wirklich wissen will, was los ist. Und das respektiere 
ich genauso wie Ilses Haltung. Was mich angeht, so möch-
te ich auch lieber die Wahrheit hören. Wenn du mich bei so 
einer Frage anlügen würdest, fände ich das auch respektlos 
und vertrauensschädigend.

Brechen wir das Gespräch, das die Lügenkonzepte und Ein
stellungen gegenüber der Lüge, die wir aus unserem Alltags
leben kennen, bei weitem noch nicht erschöpft hat, an dieser 
Stelle ab. Das Erstaunliche ist, dass wir beide Positionen nach
vollziehen und gute Gründe für sie anführen können, obgleich 
sie einander widersprechen und sich auf unterschiedliche Lü-
genkonzepte und Werte stützen. Das liegt daran, dass sie ver-
schiedenen Traditionen der europäischen Philosophie ent-
springen, mit deren Konzepten wir, auch wenn wir die ent-


