Jorn Glasenapp

Gefesselter Blick, freies Urteil

Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung

I. Der Regisseur der gemaBigten Fremdheit

OD es Asghar Farhadi nicht zuletzt Donald Trump zu verdanken hat, dass
er Ende Februar 2017 bei der 89. Oscarverleihung fiir sein Whodunit-
Ehedrama THE SALESMAN (FORUSCHANDE, 2016) den Oscar fiir den bes-
ten fremdsprachigen Film erhielt? Wir wissen es nicht. Und doch wird
man getrost annehmen diirfen, dass das grosso modo liberale, eher dem
demokratischen Lager nahestehende Hollywood die Primierung des ira-
nischen Films als opportunes Zeichen betrachtete, um Stellung gegen die
von der Trump-Administration einen Monat zuvor verabschiedete Exe-
cutive Order 13769 zu beziechen, den sogenannten »Muslim bang, der
Biirgerinnen und Biirgern aus dem Iran und sechs weiteren mehrheitlich
muslimischen Staaten 9o Tage, Fliichtlingen 120 Tage und Fliichtlingen
aus Syrien dauerhaft die Einreise in die USA untersagte. Dartiber, ob die
US-Grenzbehorden Farhadi eine Einreise-Sondergenehmigung erteilt
hitten, lisst sich ebenfalls nur spekulieren. Denn wenig iiberraschend
lieB3 es sich der Regisseur nicht nehmen, die Verleihung zu boykottieren
und sein Fernbleiben zum Signum des Protests gegen Trumps xenophobe
und muslimfeindliche Politik zu machen, die er nicht zuletzt im folgen-
den, die menschen- und volkerverbindende Kraft des Films beschworen-
den Statement kritisierte, das er in der Oscarnacht verlesen lieB3: »I'm
sorry I'm not with you tonight. My absence is out of respect for the
people of my country, and those of the other six nations who have been
disrespected by the inhumane law that bans entry of immigrants to the
U. S. Dividing the world into the >uscand >our enemies« categories creates
fear — a deceitful justification for aggression and war. These wars prevent
democracy and human rights in countries which have themselves been
victims of aggression. Filmmakers can turn their cameras to capture
shared human qualities and break stereotypes of various nationalities and
religions. They create empathy between us and others, an empathy which
we need today more than ever.«

Dass Farhadi in absentia die begehrte Trophie erhielt, sorgte fiir ein
starkes, zudem global verbreitetes Bild des Widerstands gegen den US-



4 - Jorn Glasenapp

Prisidenten, das sich auf vielsagende Weise mit jenem korrelieren lisst,
welches sich zwei Jahre zuvor, im Februar 2015, auf der Berlinale ergab.
Damals gewann den Goldenen Biren, den prestigetrichtigsten Preis des
Festivals, Farhadis Landsmann Jafar Panahi, und zwar mit TAX1 TEHERAN
(Taxi, 2015), und auch in diesem Fall war der Regisseur nicht anwesend,
um den Preis entgegenzunehmen? — das allerdings nicht, weil ihm die
Einreise, sondern die Ausreise verweigert wurde. Schlieflich stand der
noch dazu mit Berufsverbot belegte Panahi in seinem Heimatland unter
Hausarrest. Deutlich wird: Dass Trump den Auftritt Farhadis bei der
Oscarverleihung verhinderte, rtickt ihn in frappante Nihe zu dem von
US-amerikanischer Seite und speziell Trump selbst so vehement kriti-
sierten Mullah-Regime des vermeintlichen »Schurkenstaates«, das Panahi
die Ausreise nach Berlin untersagte. Doch wer genau wurde primiert, als
Panahis Tax1 TEHERAN bzw. Farhadis THE SALESMAN den Preis erhielt?
Der Film? Der Regisseur? Oder nicht doch eher die preisvergebende
Institution selbst respektive die »Wertewelte, in die sie eingebunden ist
bzw. fiir die sie steht??

Der Oscar fiir THE SALESMAN war nicht der erste, den Farhadi gewann.
Fiint Jahre zuvor war dem Regisseur dieses Kunststiick schon einmal
gelungen, und zwar mit dem Scheidungsdrama NADER UND SIMIN —
EINE TRENNUNG (DSCHODAI-YE NADER AZ SIMIN, 2011), seinem von der
Kritik nach wie vor am meisten geschitzten Film, der weltweit nicht
weniger als 70 Preise erhielt. Mit ihm schaffte der Iraner den Sprung
in die Riege der »GroBen« des internationalen Festival- und Arthouse-
Kinos, mit ihm vermochte er es aber auch, aus dem Schatten seiner be-
rihmten iranischen Regiekollegen Mohsen Makhmalbaf und Panahi,
vor allem aber Abbas Kiarostami herauszutreten. Freilich hatte sich dies
bereits mit FEUERZAUBER (TSCHAHARSCHANBE SURI, 2006) und ALLES
UBER ELLY (DARBARE-YE ELLY, 2009) angekiindigt, jenen zweil aufeinan-
derfolgenden Filmen, mit denen Farhadi im westlichen Ausland retissier-
te — so gewann er mit ALLES UBER ErLY unter anderem den Silbernen
Biren fiir die beste Regie in Berlin — und mit denen er zu dem Thema
fand, das seitdem als seine Domine betrachtet werden darf: die scharfe,
mitunter sezierende Beobachtung der urbanen iranischen Mittelklasse
(der der 1972 in der Provinz Isfahan geborene Regisseur selbst entstammit)
einschlieBlich ihrer bewussten und unbewussten Distinktionsbemiihun-
gen gegentliber dem sozialen Darunter: den Arbeitern, Tagelohnern, Pre-
karisierten und Entkoppelten. Thnen wiederum hatte Farhadis Interesse
zu Beginn seiner Regiekarriere gegolten, in dem allenfalls miBig gelun-
genen, mit Roadmovie-Anteilen versetzten Coming-of-Age-Film Tanz



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 5

M STAUB (RAGHS DAR GHOBAR, 2003) sowie dem etwas anderen, da
nicht vor Gericht spielenden Justizdrama D1E SCHONE STADT (SCHAHR-E
ZIBA, 2004). Beide werden deswegen gern, wenn auch vielleicht etwas zu
kurzerhand, dem zugeschlagen, was bisweilen und aus durchaus triftigen
Griinden als iranischer Neorealismus tituliert wird.* Hierauf wird etwas
weiter unten zuriickzukommen sein.

»This 1s a realistic movie and it’s a picture of a middle class family in
Iranian society. But for me, it was important that this story might happen
not only in Iran but could also take place around the world. Even the
furthest viewer of the film can find himself in place of the film actors.«®
Was der tiber seine Arbeiten stets bereitwillig Auskunft gebende Farhadi
mit Blick auf ALLEs UBER E1Ly konstatiert, kann ohne Einschrinkungen
auch fiir FEUERZAUBER, NADER UND SIMIN sowie THE SALESMAN rekla-
miert werden. Sie alle weisen ihren Schopfer als, wenn man so will, Re-
gisseur der gemiBigten Fremdheit aus, der sich nur mit Abstrichen als
Portratist iranischer Verhiltnisse versteht, dessen besonderes Interesse
vielmehr universell giiltigen, Kulturengrenzen transzendierenden Prob-
lemlagen bzw. der, wie er es selbst sagt, »tragedy of human condition«®
gilt. Dass dies nicht zuletzt eine gewisse Immunisierung gegeniiber der
iranischen Filmzensur mit sich bringt, sei an dieser Stelle ausdriicklich
gesagt. Wiewohl die genannten Filme durchaus tiefe Einblicke in die
iranische Gesellschaft und Lebenswelt gewihren — so erfahren wir man-
ches tiber die iranische Rechtspraxis, das Interieur iranischer Wohnun-
gen, die Kleiderordnungen sowie den halsbrecherischen, chaotischen
StraBenverkehr in Teheran —, provozieren sie beim westlichen Publikum
Wiedererkennungseffekte — nach dem Motto: »Uns (und unsere Proble-
me) gibt es also auch im Iranl«

Fir ihre beiden Vorginger, die Frithwerke Tanz 1M STAUB und DIk
SCHONE StaDpT, gilt das Gesagte freilich noch nicht oder allenfalls in
Ansitzen. Beide Filme streichen mit Blick auf ein westliches Publikum
die — reichlich archaisch anmutende — Spezifik und Alteritit des Iran mit
dickem Strich heraus, sei es dadurch, dass sie uns das Berufsbild des in der
Waiiste titigen, stundenlang vor Felsspalten sitzenden Schlangenfingers
nahebringen (TANz 1M STAUB), oder sei es dadurch, dass sie in die mora-
lischen Untiefen einer Rechtsprechung einfiithren, die 16-Jihrige zum
Tode verurteilt und das Blutgeld, das fiir eine Frau zu zahlen ist, nur halb
so hoch ansetzt wie das fiir einen Mann, selbst wenn es sich bei ihm um
den Moérder der Frau handelt (D1E sCHONE STADT). Gewiss, auch in Far-
hadis spiteren, seinen reifen Werken kommt es aus westlicher Sicht mit-
unter zu Fremdheitserfahrungen, etwa wenn es am Ende von NADER



6 - Jorn Glasenapp

UND SIMIN ebenfalls um die Zahlung von Blutgeld geht. Insofern sollte
man die Strenge der Zweiteilung des Farhadi’schen (Euvres denn auch
nicht tiberbetonen, sich vielleicht eher an der folgenden, zugegebener-
maben ziemlich schematischen Distinktionsformel orientieren: Wihrend
das Frithwerk des Regisseurs das Bild eines — aus westlicher Perspektive —
archaisch-fremden bzw. traditionsbewussten Iran zeichnet, in dem es
auch Modernes gibt, vermitteln die Filme ab FEUERZAUBER das Bild ei-
nes modernen, sehr westlich anmutenden Iran, in dem es auch Archaisch-
Fremdes gibt.

Nach wie vor ist die Filmografie Farhadis recht iiberschaubar: Seinem
Debiit von 2003 folgten bislang sieben weitere Spielfilme. Von ihnen
entstanden und spielen zwei, LE PASSE — DAS VERGANGENE (LE PASSE,
2013) sowie OFFENES GEHEIMNIS (ToDOs LO SABEN, 2018), die bislang
letzte Arbeit des Regisseurs, im europiischen Ausland — Ersterer in
Frankreich, Letzterer, mit Penélope Cruz und Javier Bardem prominent
besetzt, in Spanien. Wie THE SALESMAN feierten beide Filme ihre Welt-
premiere in Cannes, und zwar im Rahmen des Wettbewerbs um die
Goldene Palme’ — ein weiterer Beleg dafiir, dass Farhadi im Kontext des
Global Art Cinema nunmehr seit Jahren in der ersten Liga spielt. Freilich
zeigte sich die Kritik angesichts von OFFENES GEHEIMNIS groBenteils
enttiduscht; sie schalt den Film, den Farhadi trotz fehlender Spanisch-
kenntnisse auf Spanisch drehte, unter anderem als Zugestindnis an den
Mainstream, als seicht und melodramatisch, ja, seifenopernhaft und
warf dem bis dato nahezu durchweg gefeierten Regisseur dartiber hin-
aus vor, sich bei der fiir ihn typischen Analyse komplexer Ehe- bzw.
Familienverhiltnisse sowie Gefiihlslagen einmal zu oft wiederholt zu
haben.?

Wie immer man zu dieser Kritik, vor allem dem Wiederholungsvor-
wurf stehen mag, eines ist gewiss: Farhadi, der in Zukunft wieder im
Iran zu drehen gedenkt (»Ich glaube, ich werde in meinem Land noch
gebraucht.«’), ist ein Regisseur, der seit vielen Jahren ausgesprochen sujet-
und methodentreu zu Werke geht und dessen filmische Handschrift, wie
jene beispielsweise Emir Kusturicas, Nuri Bilge Ceylans, Baz Luhrmanns
oder des spaten Béla Tarr, sich entsprechend unschwer identifizieren lisst.
Was genau sie ausmacht, wird die Folge der Beitrige des vorliegenden
Heftes — des ersten in der Reihe »Film-Konzepte, in dem ein iranischer
Regisseur gewtirdigt wird — in extenso aufzeigen, doch sollen diesbeziig-
lich bereits auf den folgenden Seiten in einem das gesamte Farhadi’sche
(Euvre beriicksichtigenden Uberblick einige Kernaspekte zur Sprache
gebracht und einer ersten Reflexion unterzogen werden.



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung -+ 7
Il. Realist ja, aber kein Neorealist

Man weill an Farhadi vieles zu schitzen — unter anderem, dass er die
Lebensverhiltnisse der iranischen Mittelklasse wirklichkeitsgetreu dar-
stellt; das heilit, man wiirdigt den Regisseur, pauschal gesagt, als Realis-
ten. Er selbst sieht sich »in der Tradition des poetischen Realismus«."” Um
nun rasch zum Hauptargument fiir die These zu gelangen, er sei zwar
Realist, vielleicht auch ein poetischer Realist, indes kein Neorealist —
wie beispielsweise Kiarostami oder Panahi in UND DAS LEBEN GEHT WEI-
TER (ZENDEGI VA DIGAR HICH, 1992) bzw. DER KrEIS (DAYEREH, 2000) —,"
bietet es sich an, sich jene 20 Sekunden aus THE SALESMAN niher anzu-
schauen, in der die soeben von der Protagonistin Rana (Taraneh Ali-
doosti) nur spaltweit gedffnete Wohnungstiir geradezu aufreizend lang-
sam und wie von Geisterhand immer weiter aufgeht, wihrend die Heldin
lingst auBer Bildes bzw. im Badezimmer ist. Der Vorgang wird uns un-
geschnitten prisentiert — von einer zwar handgefiihrten, aber annahernd
unbewegten, nur ganz leicht verwackelten Kamera, die auf die Tiir we-
niger blickt, denn starrt und diese dadurch einer offensichtlichen Trans-
formation unterwirft. Unter implizitem Rekurs auf Roland Barthes’
Ausfithrungen zur Operationsweise des Mythos'? formuliert: Unter dem
Starren des Kamerablicks, ihrem, wenn man so will, »gedehnten Blicke,"”
verliert die Ttr spitestens nach fiinf, sechs Sekunden ihr materielles So-
sein, ihre »Ttrhaftigkeit¢, das heif3t, die Fille ihres Erscheinens flief3t
formlich aus ihr heraus.* Die Konsequenz hiervon liegt auf der Hand:
Anstatt als Objekt eigenen Rechts betrachtet werden zu konnen, prisen-

Der »gedehnte Blick« auf die Wohnungstiir in THE SALESMAN



8 - Jorn Glasenapp

tiert sie sich dem Zuschauer am Ende von phinomenologischer Warte aus
drastisch verarmt, als ein aus Thrillern und Horrorfilmen sattsam bekann-
tes Zeichen, das vom Publikum nicht gesehen, sondern gelesen zu werden
verlangt — und zwar als Hinweis darauf, dass gleich etwas Schreckliches
passiert (was sich dann auch bestitigt). Farhadi liefert uns den Vorgang des
Tiraufgehens demnach als einen in den Dienst genommenen oder, um es
mit Barthes zu sagen, »in beurteilter Form«® — und das wiederum ist allen-
falls realistisch zu nennen, nicht jedoch neorealistisch, zumindest wenn
man sich diesbeztiglich an André Bazin hilt, den unangefochtenen Meis-
tertheoretiker des Neorealismus (zumal italienischer Provenienz).'®

Um die Differenz von traditionellem Realismus und Neorealismus
zu demonstrieren, bemiht Bazin wiederholt das anschauliche Bild von
Steinen, die es uns erlauben, trockenen Fulles einen Bach zu tberque-
ren — sei es dadurch, dass sie gemeinsam eine Steinbriicke bilden, oder
dadurch, dass sie verstreut im Wasser liegen."” Wie leicht ersichtlich ist,
gerit im ersten Fall die »steinerne Wirklichkeit«'® der Steine ob des
Funktionszusammenhangs der Briicke auBer Sicht, wohingegen sie im
zweiten erhalten bleibt. Mit Blick auf die Differenz der beiden genann-
ten Realismen haben wir das Bild wie folgt zu verstehen: Wihrend der
traditionelle Realismus, wie wir anhand der Tirszene aus THE SALES-
MAN gesehen haben, um den Preis der Wirklichkeitsverarmung Eindeu-
tigkeit schafft, indem er Briicken baut, iiber die der Zuschauer geht, res-
pektiert der Neorealismus die Mehrdeutigkeit der Wirklichkeit und
tiberlasst es dem Publikum, in den Steinen blofB Steine oder aber Steine
und eine Moglichkeit, trockenen Fulles das andere Ufer zu erreichen,
auszumachen."” Kurz: Der Konnex der Steine in der Briicke ist vorgege-
ben und uniibersehbar, jener der im Bach liegenden dagegen besteht
nicht im eigentlichen Sinne. Er will gesehen sein, und zwar von einem
Zuschauer, der — dies ist fiir Bazin das Entscheidende — beim Sehen frei
bzw. so frei wie nur irgend moglich ist. Deswegen auch Bazins Skepsis
gegentiber der sinnstiftenden Montage, deswegen sein Eintreten fiir lange
Plansequenzen einerseits (freilich nicht solche, bei denen die Kamera
sinnstiftend starrt wie in Farhadis Tiirszene) und tiefenscharfe Bilder an-
dererseits, das heil3t fiir einen Filmstil, bei dem die zeitliche und riumli-
che Kontinuitit der abgefilmten Realitit tunlichst unangetastet bleibt.
Dass das, was sich als filmische Realititsschonung bezeichnen lieBe,?” mit
der Zuschauerbefreiung unmittelbar einhergeht, hat Bazin wiederholt
vermerkt, beispielsweise in seinem bertihmten Aufsatz tiber William Wy-
ler, in dem er unter anderem die spezifische Qualitit der Tiefenschirfe
verhandelt. Kommt Letztere zum Einsatz, so fithrt Bazin aus, »(existiert)



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 9

Blicklenkung liber Scharfedifferenz in TANZ IM STAUB

(d)as Ereignis (...) stindig als Ganzes, es reizt uns dauernd insgesamt; wir
entscheiden, diesen oder jenen Aspekt zu wihlen, eher das eine als das
andere auszusuchen, je nach den Erfordernissen des Handelns, des Ge-
fithls oder der Reflexion, aber ein anderer als wir wiirde vielleicht anders
wihlen. In jedem Fall sind wir frei, unsere Inszenierung zu machen: eine
andere Schnittgliederung ist immer moglich und kann die subjektive
Sicht der Realitit radikal verindern.«*!

Farhadi ist an dem, wenn man so will, freisetzenden Effekt der Tiefen-
schirfe nicht interessiert; er arbeitet stattdessen prominent mit Aufnah-
men, die den Blick des Zuschauers iiber klar voneinander geschiedene
Schirfe- und Unschirfezonen lenken. Beispiele hierfiir finden sich im
gesamten Schaffen des Regisseurs, angefangen bei TANZ 1M STAUB bis
hin zu OrrENES GEHEIMNIS. An dieser Stelle nur ein Beispiel aus dem
Erstling: Die Aufnahme zeigt scharf im Vordergrund das Glas mit dem
in Eis gekiihlten Ringfinger, der dem von einer Giftschlange gebissenen
Protagonisten (Yousef Khodaparast) zuvor amputiert wurde. Den durch
einen Strick hochgehaltenen Arm samt Hand sehen wir unscharf im
Hintergrund. Arbeitet Farhadi aber doch mal mit tiefenscharfen Aufnah-
men — es kommt selten vor —, dann sorgt er dafiir, dass der Blick des
Zuschauers durch andere Bildstrategien Fithrung erhilt, vor allen Din-
gen durch das exzessive Framing, das wie die innerbildliche Schirfedif-
ferenz eine die frithen mit den reifen Werken verbindende Konstante im
Schaffen des Regisseurs markiert. Eine Einstellung aus DIE sCHONE
StADT, die die aus dem Fenster blickende Heldin (Taraneh Alidoosti) im
Bildvordergrund, den strikt eingerahmten, ihr zuwinkenden Helden
(Babak Ansari) drauBlen hinter dem Bahngleis im Bildhintergrund zeigt,



10 - Jorn Glasenapp

Abb. 3: Blicklenkung liber Framing in DIE SCHONE STADT

sollte als Veranschaulichung dieses Vorgehens geniigen. Und noch eine
weitere Aufnahme — ebenfalls aus Die sSCHONE STADT — sei hier kurz
vorgestellt, um zu zeigen, dass die Bilder Farhadis nicht nur blicklenken-
de, sondern bisweilen auch tber ihre strikte Komposition offensiv se-
mantische, in diesem Fall (voraus-)deutende Qualititen entwickeln. Ver-
tikal in zwei gleich grofle Hilften geteilt, weist sie Held und Heldin
jeweils einer Bildhilfte zu — und ldsst uns erahnen, was letztlich passieren
wird: dass die beiden, wiewohl sie sich lieben, nicht zueinander finden
werden. Eine der bekanntesten Einstellungen aus Farhadis (Euvre, die
finale aus NADER UND SIMIN, verfihrt in ganz dhnlicher Weise.

Proleptische Bildkomposition in DIe SCHONE STADT



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 11

Doch kommen wir noch einmal kurz zurtick zum Bazin’schen Bild
der im Bach liegenden Steine. Dieses darf auch insofern als treffend ge-
wihlt werden, als es implizit die fiir den Neorealismus so typische Lii-
ckenhaftigkeit und Inkonsistenz des Handlungsgangs herausstreicht.
Hinsichtlich seiner Bedeutung stark beschnitten, kniipft dieser die ein-
zelnen Ereignisse nicht wie die Glieder einer Kette aneinander, sondern
als »Blocke mit betont schwachen Verbindungen«*? in einer zufillig und
anekdotisch anmutenden Chronologie hintereinander und hebt nicht zu-
letzt dadurch ihren enormen Stellenwert und hohen Autonomiegrad ihm
gegeniiber hervor. »[E]s gibt keinen Vektor mehr, keine universelle Linie,
die die Ereignisse [...] ineinander iibergehen liflt und verbindet«,
schreibt Gilles Deleuze im argumentativen Fahrwasser Bazins und mit
besonderem Blick auf Vittorio De Sicas LADRI DI BICICLETTE (FAHRRAD-
DIEBE, 1948), einem Film, der mustergiltig zeigt, was es bedeutet, wenn
sich die sensomotorischen Zusammenhinge zwischen Situation und Ak-
tion, Aktion und Reaktion oder Reiz und Antwort lockern, wenn also an
die Stelle eines kausalen Aufeinander-bezogen-Seins der Ereignisse zu-
nehmend dessen blo temporale consecutio tritt, die noch dazu tiber die
Wertigkeit der Ereignisse bzw. deren Hierarchie keinerlei Aufschluss gibt.>*

Ziellos miandernd, zudem im Sinne Siegfried Kracauers ganz auf epi-
sodische »Durchlissigkeit«®® setzend, ist neorealistisches Erzihlen ein in
horizontaler Hinsicht kohirenzgeschwichtes Erzihlen. Farhadis so voll-
umfinglich auf Dramatik abgestelltes Erzdhlen, das sich seit ALLES UBER
Erry immer stirker an den Gepflogenheiten eines Ermittlungsverfahrens
orientiert zeigt, ist dies dezidiert nicht. Es operiert stattdessen mittels
nahtloser Verfugung der einzelnen Szenen, die sich zu Abfolgen mit aus-
gepriagten Spannungskurven und dezidierten Hohepunkten verbinden.
Oder wie es bei Gerhard Midding heif3t: »Seine (Farhadis, J. G.) Filme
sind genau strukturiert. Sie misstrauen dem Chaos, verraten eine Furcht
vor Unwigbarkeiten, der mit einer dramaturgischen Ordnung beizu-

kommen ist.«*°

Entsprechend ist das »entdeckende Moments, das Norbert
Grob vielen Filmen des frithen Wim Wenders (etwa ALICE IN DEN STAD-
TEN [1974] und Im LAUF DER ZEIT [1976]) attestiert,?’ das aber natiirlich
bereits im italienischen Neorealismus dominant zum Tragen kommt,?
bei Farhadi nur sehr schwach ausgeprigt.

Analog zu den rostbefallenen Zahnridern der alten Kirchturmuhr, die
uns der Einstieg von OFrFENES GEHEIMNIS vorfiithrt, greift bei Farhadi
alles ineinander — so wie man es etwa auch von den berithmten Gesell-
schaftsdramen, zum Beispiel Gespenster (1881) oder Die Wildente (1884),
des Norwegers Henrik Ibsen kennt, den Farhadi wiederholt als wichti-



12 - Jorn Glasenapp

gen Impulsgeber fiir die eigene Arbeit erwihnt. »Ibsen had a great influ-
ence on me with the type of plays that he wrote that were both social and
psychological«,?” so der Regisseur, dessen stets die Figurenpsychologie ins
Zentrum riickenden Filme mit ihren, wie es bei Kracauer heil3t, »thea-

Y sein Herkommen vom Theater — Farhadi studierte

tralischen Stories«’
vor seiner Filmkarriere Theaterwissenschaft und -regie in Teheran — un-
schwer zu erkennen geben. Auch vor diesem Hintergrund passt die Tat-
sache, dass in THE SALESMAN Arthur Millers Erfolgsstiick und American-
Dream-Abrechnung Death of a Salesman (1949) geprobt und aufgefiihrt
wird, natiirlich bestens ins Bild. Angesprochen auf die sogleich ins Auge
fallende Theateraffinitit seiner Filmarbeit, gibt Farhadi Folgendes zu
Protokoll: »Because of my background in theater, I try not to make my
films like theater, but I do use a lot of the lessons I have learned directing
plays. Firstly, I like the dramatic complexity of theater and, when I make
a film, I assume my audience is intelligent enough to follow this comple-
xity as a playwright does. Theater is very intellectual and I don’t think
there 1s anything wrong with that. Secondly, I take from theater the
importance of dramatic conflict. My films are based upon the dynamism
of characters in conflict.«’!

Die Geschichten, die die Filme des italienischen Neorealismus erzah-
len, bestechen durchweg durch groB3e, mitunter nachgerade provozieren-
de Einfachheit. Entsprechend sind sie letztlich alle mit einem cher kiirze-
ren, denn lingeren Satz wiederzugeben: Vater und Sohn suchen in Rom
vergeblich nach einem gestohlenen Fahrrad (LADRI DI BICICLETTE); eine
Fischerfamilie versucht erfolglos, sich von den kapitalistischen Zwi-

Die alte Kirchturmuhr in OFFENES GEHEIMNIS



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 13

schenhindlern zu emanzipieren (LA TERRA TREMA [DIE ERDE BEBT, Lu-
chino Visconti, 1948]); ein britisches Paar mittleren Alters erlebt wihrend
eines Italienaufenthalts eine schwere Ehekrise, die sich erst am Ende
durch ein »Wunder« aufldst (VIAGGIO IN ITALIA [LIEBE IST STARKER, Ro-
berto Rossellini, 1954]). Schaut man sich vor dieser Folie jene Filme aus
dem Iran an, die in den spiten 1980er und den 1990er Jahren im westlichen
Ausland besondere Erfolge verzeichnen konnten (und malgeblich dafiir
verantwortlich sind, dass jene Zeit mittlerweile als mgolden age«< of Iranian
cinema«* tituliert wird) — neben Kiarostamis UND DAS LEBEN GEHT WEI-
TER und Panahis DER KREIS beispielsweise Kiarostamis Wo 1ST Das HAUS
MEINES FREUNDES? (KHANE-YE DOUST KODJAST, 1987) und DERrR GE-
SCHMACK DER KIrRsCHE (TA'M E GUILASS, 1997), Makhmalbafs DER FAHR-
RADFAHRER (BICYCLERAN, 1989), Majid Majidis KINDER DES HIMMELS
(BACHEHA-YE ASEMAN, 1997) und DIE FARBEN DES PARADIESES (R ANG-E
KHODA, 1999) oder Samira Makhmalbafs DEr APFEL (SIB, 1998) —, so
erkennt man unschwer: Wie ihre italienischen Vorginger, mit denen sie
auch deswegen zu Recht regelmiBig verglichen werden,* verfahren sie
bei der Erfiillung ihres Erzidhlauftrags im Modus drastischer Reduktion,
setzen auch sie auf die Kraft der Schlichtheit, und zwar in narrativer
ebenso wie in figurenpsychologischer Hinsicht — und unterscheiden sich
damit flagrant von den Filmen des hier zur Diskussion stehenden Regis-
seurs. Offenbar fest davon tiberzeugt, dass im Leben nie etwas einfach
und erst recht nicht einfach zu 1dsen ist, stellt Farhadi, zumindest ab
FEUERZAUBER, in seinen intrikaten, an Verwicklungen und Wendungen
reichen bis tiberreichen Drehbtichern namlich ganz auf — zumal psycho-
logische — Komplexitit und Vielschichtigkeit ab, darauf, dass die wie
auch immer gearteten Probleme seiner Figuren sich weder 16sen noch
einhegen lassen, dass sie stattdessen immer weitere Kreise ziehen, immer
neue Probleme und Fragen aufwerfen, von denen viele bis zum Schluss
unbeantwortet bleiben. Felix Lenz spricht in diesem Zusammenhang au-
Berordentlich treffend von einer »Hydra-Dramaturgie mit stindig nach-
wachsenden Zielkonflikten, in der sich Teilldsungen als Trugschliisse
erweisen, die einen neuen Handlungsbogen erzwingen.«** Noch einmal:
Das eine fithrt zum anderen bei Farhadi und ist am Ende nicht mehr zu
kontrollieren, paradigmatisch zu beobachten in dem — wie so viele andere
seiner Arbeiten ins Thrillerhafte umschlagenden — Ensemblefilm ALLES
UBER E1Ly, in dem die gewiss gutgemeinten Liigen der selbstbewussten,
jugendlich-lebhaften Sepideh (Golshifteh Farahani), einer nicht allzu ent-
fernten Verwandten von Jane Austens Emma, die sich wie diese erfolglos
als Kupplerin versucht,” immer weitere Liigen notwendig machen — auch



14 - Jorn Glasenapp

die letzte und entscheidende, durch die Sepideh die »Ehre« der zu diesem
Zeitpunkt bereits ertrunkenen Elly (Taraneh Alidoosti) verrit.

lll. Der stete Blick zuriick oder: Die Macht der Vergangenheit

Ibsens einstiges Skandalstiick Gespenster gilt als Musterbeispiel eines mo-
dernen analytischen Dramas, in dem die fiir die Handlung zentrale Er-
eignisfolge vor dem Einsetzen des Bithnengeschehens liegt, sich die Fabel
demnach als Entschliisselung einer die Gegenwart bestimmenden Ver-

gangenheit entfaltet.”

Letztere lastet auf den Figuren, degradiert diese
geradezu zu prisoners of the past, wobei sie nicht selten in destruktiver
Weise zwischen sie tritt. Ibsens Stiick darf diesbezliglich als denkbar ein-
schligig bezeichnet werden, und bekanntlich vermag Willy Loman, der
Protagonist aus Millers Death of a Salesman, dem Zugriff des Einst eben-
falls nicht zu entkommen. Auch Farhadi, der der Backstory in seinen
Filmen grundsitzlich ein groBes Gewicht beimisst, bedient sich oftmals
analytischer Strukturen und schreibt seinen Werken einen, wie es Lenz
formuliert, »retrospektiven Zug«”’ ein. Es geht ihm um den Blick zuriick —
besonders ausgeprigt und zugleich virtuos in LE passE, der sich in mehr-
facher Hinsicht zu NADER UND SIMIN wie ein Sequel verhilt und dessen
schlichter Titel bereits unmissverstandlich auf die Gberragende Bedeu-
tung hinweist, die dem Geschehenen in dem nah am Kriminalfilm ope-
rierenden Patchwork-Familiendrama zukommt.?® Dass Farhadi deswegen
aber keineswegs, wie man es vielleicht erwarten wiirde, mit Riickblen-
den arbeitet, er den die Vergangenheit betreffenden Informationsfluss
stattdessen nahezu rein dialogisch sich entfalten lidsst, unterstreicht seine
Affinitit zum Theater und dessen Konventionen einmal mehr. Allein
Farhadis — auch in anderer Hinsicht vom Restschaffen abstehendes — De-
biit TANZ 1M STAUB, in dem die Vergangenheit dartiber hinaus tiber ein
paar kurze Flashbacks in den Handlungsgang eingespeist wird, bildet
diesbeziiglich eine Ausnahme in seinem Werk.*

Ist im Fall von LE pAsSE mit Beginn bereits alles Entscheidende passiert,
so arbeiten einige Farhadi-Filme strukturell anders — in letzter Konse-
quenz aber doch dhnlich. Mitunter nimlich ist anfangs durchaus noch
Raum fiir einschneidende Ereignisse vorhanden; sind diese allerdings
geschehen — man denke an das Verschwinden der Titelheldin (Taraneh
Alidoosti) in ArLLes UBErR Ervry, das Handgreiflichwerden Naders (Pay-
man Maadi) in NADER UND SIMIN, die Vergewaltigung (?) in THE SALES-
MAN oder die Entfithrung Irenes (Carla Campra) in OFFENES GEHEIM-



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 15

NIs —, so werden sie im weiteren Handlungsverlauf, und dies nicht zuletzt

ob ihrer frappanten Deutungsoffenheit, zum Objekt einer riickwirts ge-
richteten Fixierung, wobei das Agieren der Figuren, nunmehr ganz im

Zeichen der Vergangenheit stehend, bald schon den Charakter eines blo-
Ben Reagierens erhilt, das heifit jedweder Freiheit entbehrt. »Die Ver-
gangenheit ist niemals tot. Sie ist nicht einmal vergangen«,*’ lauten die

bertihmten Zeilen aus William Faulkners Requiem for a Nun (1951). Keine

Frage: Farhadis Figuren, die der Regisseur nicht zufillig andauernd hin-
ter Gittern oder Ziunen zeigt und damit vor allen Dingen als prisoners of
the past ausgewiesen wissen will,"! konnen ein Lied davon singen. Zu-
gleich missen sie allesamt schmerzhaft erfahren, dass das Sprichwort von

der alle Wunden heilenden Zeit in eklatanter Weise an der Realitit vor-
beigeht. Ja, es scheint nachgerade so, als wiirden die Wunden nur darauf
warten, erneut aufzubrechen.

Ebendies fithrt uns sehr markant, um nicht zu sagen: plakativ OFFENES
GEHEIMNIS vor Augen, in dem der einstigen Elite eines andalusischen
Dorfes der Aufstieg Pacos (Javier Bardem) auch und vor allem ob dessen
familidrer Vergangenheit — er ist der Sohn einer Hausangestellten — ein
Dorn im Auge ist. »Hast Du vergessen, wo Du herkommst!?«, geht ihn
der alte Patriarch (Ramoén Barea) an, fiir den die Mutter von Paco einst
arbeitete. Letzterer ist mittlerweile Besitzer eines eintriglichen Weingu-
tes, und als solcher (sowie als trinkfreudiger WeingenieBer) erklart er
Schiilern in einer kurzen, aber vielsagenden Szene, wie aus Most Wein
wird. Zwischen dem einen und dem anderen liege nichts als die Zeit, so
Paco, der kurz darauf, wie die meisten der anderen Gaste auch, auf der

=
.

I B

Einer von Farhadis prisoners of the past (DIE SCHONE STADT)




16 - Jorn Glasenapp

Hochzeitsfeier beweist, dass man sich mit den »verzeitlichten« Trauben
einen stimmungsforderlichen Rausch antrinken kann. Dass man ihnen
aber auch verfallen, man zum Alkoholiker werden kann, zeigt der reich-
lich ruinés wirkende Alejandro (Ricardo Darin), der Nachfolger Pacos
in Lauras (Penélope Cruz) Gunst. Veredelung und Vergiftung — beides
bewirkt die Zeit.** Farhadi freilich ist in OrFFENES GEHEIMNIS, in dem
es ithm stirker als in all seinen anderen Filmen um das ungute Giren
lingst zurtickliegender Konflikte und Verwerfungen geht, an den toxi-
schen Folgen des Temporalen interessiert.

Doch werfen wir an dieser Stelle noch einmal einen weiteren kurzen
Blick auf THE SALESMAN, in dem, wie zuvor in ALLES UBER ELLY und LE
PASSE sowie danach in OrFrENES GEHEIMNIS, das trennende Moment der
lastenden Vergangenheit, das heift ihre Kraft, sich liebende oder zumin-
dest einander nahestehende Menschen auseinanderzubringen, mit groler
Schirfe hervortritt. Im Zentrum des Films steht Emad (Shahab Hosseini),
ein Lehrer fiir Literatur und zugleich Laienschauspieler, der uns zu Be-
ginn des Films als ein durch und durch moderner, ebenso umsichtiger
wie kontrollierter Mann und Ehemann gegeniibertritt. Der Angriff auf
seine ebenfalls als Laienschauspielerin titige Frau fithrt bei thm zu einer
drastischen Blickverengung, macht aus Emad einen Getriebenen. Er, der
Bildungsbiirger, der seinen Schiilern Gholam-Hossein Sa’edis Erzihlung
Die Kuh nahebringt, deren Protagonist sich schlieflich in eine Kuh »ver-
wandelte, fillt seinerseits einer drastischen Verinderung anheim. Detek-
tivgleich, wenn auch freilich ohne jede analytische Kiihle und Distan-
ziertheit stellt Emad, dem die Auseinandersetzung mit der Kunst nicht
allzu viel iiber das Leben gelehrt zu haben scheint, Nachforschungen an,
heftet er sich an die Spur des Titers, den er schlieBlich auch zu stellen
und als gefiihlsmiBig Gefangener, der er ist, in seiner und Ranas ehema-
liger Wohnung gefangen zu setzen weil3. Als Hauptantrieb seines Tuns,
das in letzter Konsequenz, wie es ihm seine Frau schlieBlich vorhilt, auf
Rache aus ist (und Emad insofern an die Seite des auf Vergeltung po-
chenden Kligers aus D1 scHONE StaDT riickt), fungiert sein verletztes,
stark patriarchal imprigniertes Ehrgefithl, man konnte auch sagen: eine
archaische Verhaltensnorm, die, unter der Obertliche der progressiv an-
mutenden Lebensweise schlummernd, rasch aktiviert und aus der Latenz
gehoben wird. Kurz: Etwas »Alteres« verlangt am Ende seinen Tribut,
steuert zu guten Teilen den nur vermeintlich modernen Mann, in dem,
ganz im Faulkner’schen Sinne, die »Vergangenheit [...] niemals tot« und
»nicht einmal vergangen [ist].« Freilich bleibt die komplette Regression,
der vollstindige Riickfall in die Rache letztlich aus, und es kommt statt-



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 17

dessen zu einer Art Kompromisshandlung, in der sich der, wenn man so
will, archaische ebenso wie der moderne Emad gleichermalen wieder-
finden kann: Der Held ohrfeigt den Titer (Farid Sajjadi Hosseini), ver-
zichtet aber darauf, ithn vor seiner Familie bloBzustellen.*

Das Beispiel zeigt: Farhadi, der das Gegeniiber von Moderne und Tradi-
tion in der iranischen Gesellschaft bisweilen fein siuberlich auf unter-
schiedliche Figuren verteilt —in NADER UND SIMIN etwa, in dem das titel-
gebende Paar westlich-progressiv ist, die Pflegerin Razieh (Sareh Bayat)
hingegen tief gliubig und traditionsverbunden* —, ist in THE SALESMAN
daran interessiert, es als einen Konflikt im Innern seines am Ende arg
zerrissen wirkenden Helden auszuweisen. Dieser prisentiert sich somit
als Nachfolger jener beiden Eheminner aus FEUERZAUBER und ALLES
UBER ErLry, die, prima facie liberal und modern wirkend, plotzlich ihre
patriarchal-archaische Seite offenbaren, indem sie, als Getriebene ihrer
Waut, die Beherrschung verlieren und ihre Hand gegen ihre — ihnen allzu
selbstbestimmt agierenden — Ehefrauen erheben. Als hitten sie sich (bzw.
ihre archaische Seite) vorher nicht wirklich gekannt, sind sie danach iiber
sich selbst entsetzt.

Wie oben bereits vermerkt, verschiebt sich Farhadis Fokus mit FEUER-
zAUBER von der Unter- auf die Mittelklasse. Freilich nihern wir uns
Letzterer in dem Film von 2006 iiber eine Vertreterin der Unterklasse,
die junge, kurz vor der Hochzeit stehende Bedienstete Roohi (Taraneh
Alidoosti), die ob der Heftigkeit der Ehekrise des Mittelschichtpaares, fiir
das sie als Haushaltshilfe Putzarbeiten und noch manches mehr zu ver-
richten hat, zunachst nur staunen kann. Als Zuschauer blicken wir durch
ihre Augen, staunen wir mit ihr, wohingegen uns in allen spiteren Fil-
men des Regisseurs die Perspektive der Mittelklasse zugewiesen wird.
Die erste Szene von FEUERZAUBER zeigt Roohi auf einem fahrenden Mo-
torrad, als Sozia hinter ihrem Verlobten (Houman Seyyedi) sitzend. Er
trigt eine Wollmiitze, sie einen Tschador, und Letzterer ist es, der bald
schon zu einem unfreiwilligen Stopp fiihrt, denn er verfingt sich in der
Kette des Gefdhrts. Es passiert nichts Gravierendes, doch die allegorische
Bedeutung des Beinahe-Unfalls diirfte sich den meisten Zuschauern so-
gleich erschlieBen: Die durch die weibliche Kopfbedeckung reprisen-
tierte Religion schrinkt als Bastion der Vergangenheit die Bewegung
ein, arretiert, wenn auch in diesem Fall nur kurzfristig, das Voran. Wie
so oft bei Farhadi, wird die iranische Gesellschaft somit als eine solche
sinnfillig, in der widerstrebende Krifte, jene der Tradition und jene der
Progression, um die Vorherrschaft kimpfen, wobei es der Regisseur in
seinen Filmen tunlichst vermeidet, speziell der Religion allzu kritisch zu



18 - Jorn Glasenapp

begegnen. Stattdessen ist er diesbeziiglich um Ausgewogenheit bemtiht,
was in DIE SCHONE STADT, vor allen Dingen aber in NADER UND SIMIN
ersichtlich ist. Hier wird die Pflegerin Razieh aufgrund ihrer Streng-
glaubigkeit zum einen in ihrem mitmenschlichen Aktionsradius einge-
schrinkt — so sieht sie es als stindhaft an, Naders dementen Vater (Ali
Asghar Shahbazi), der sich eingenisst hat, zu waschen —, zum anderen
aber auch dagegen immunisiert, angesichts der ungewissen Faktenlage
die Anklage gegen Nader aufrechtzuerhalten und das Blutgeld fiir ihr
verlorenes Kind von ihm entgegenzunehmen.*

Damit aber kein falscher Eindruck entsteht: Im Einklang mit Farhadis
oben bereits angesprochenen Universalititsbestreben und seinem ihm
getrost zu unterstellenden Wunsch, einerseits der iranischen Zensur
moglichst wenig Angriffsflichen zu bieten und andererseits speziell im
Westen retissieren zu konnen, spielt Religion, zumal eine streng oder gar
fundamentalistisch praktizierte, in seinem gesamten (Euvre keine allzu
grofle Rolle, prisentieren sich seine Filme stattdessen weitgehend sikular,
an weltlichen Problemen interessiert — so wie im Ubrigen das eindeutige
Gros der iranischen Filme, die in den letzten Jahrzehnten den Weg auf
westliche Leinwinde fanden.*®

IV. Schurken(staat) und Zensur

Farhadis ausgesprochen dialoglastigen Filme, in denen so gut wie nie
geschwiegen und doch so viel verschwiegen wird, sind, wie oben bereits
vermerkt, einem das Attribut »schonungslos« problemlos verdienenden
psychologischen Realismus verpflichtet. Trotz ihrer bisweilen extrem
anmutenden Pointierungen und Zuspitzungen sowie vielstufigen Ver-
wicklungskaskaden wirken sie derart »wahrhaftig« und »lebensnahg, dass
die Leinwand den Zuschauer zu guten Teilen als Spiegel konfrontiert. Zu
sehen gibt es in diesem eine — durchweg tragisch grundierte?’ — Version
dessen, was der deutsche Titel von Tzvetan Todorovs Studie La vie com-
mune (1995) als »Abenteuer des Zusammenlebens«*® bezeichnet. Das heif3t,
es handelt sich bei Farhadis Filmen um Beziehungsfilme, und zwar sol-
che, die uns ebenso drastisch wie schmerzlich vor Augen fithren, wie
schwer es ist, Beziehungen zu anderen Menschen aufzubauen und/oder
zu halten. Stets droht, sofern sie iiberhaupt entstanden sind, der Bruch
oder die Entfremdung.

Das Autorenprofil Farhadis ist, was sein Masterthema anbelangt, denk-
bar klar definiert: Unter den Weltfilmemachern ist er der Regisseur der



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 19

Ehe. Wollte man diesbeziiglich ein wenig ins Detail gehen, konnte man
auch sagen: der Ehekrise (DIE SCHONE STADT, FEUERZAUBER, NADER
UND SIMIN, THE SALESMAN), des Ehebruchs (FEUERZAUBER, THE SALES-
MAN), der Ehescheidung (TANz 1M STAUB, DIE SCHONE STADT, NADER
UND SIMIN, LE passE), aber auch der — wenn auch erfolglosen — Ehean-
bahnung (ArLEs UBER ELLY) sowie der Verlobung bzw. bald anstehenden
EheschlieBung (FEUERZAUBER). Den Eingang von OFFENES GEHEIMNIS
dominiert eine groBe und zumindest anfangs rauschende Hochzeitsfeier.
Anstandslos konnte das eindeutige Gros von Farhadis Filmen »Szenen
einer Ehe« heiflen — so wie Ingmar Bergmans so theatral daherkommen-
des Meisterwerk aus dem Jahr 1973, das Farhadi sehr schitzt und auf das
er mit dem ithm in vielfacher Weise nahestehenden NADER UND SiMIN
rekurriert, und zwar insbesondere mit der fast viermintitigen, ganz auf
Frontalitit setzenden Einstellung des Anfangs, die die beiden nebenein-
ander sitzenden Eheleute vor dem Scheidungsrichter zeigt.*” SZENEN EI-
NER EHE (SCENER UR ETT AKTENSKAP) von Bergman beginnt mit einer
auch in filmasthetischer Hinsicht ganz dhnlichen triadischen Dialogszene,
bei der das Paar von einer Interviewerin fiir ein Magazin zu seiner — zu
diesem Zeitpunkt noch ideal anmutenden — Ehe befragt wird. Gerit die
Dialogpartnerin bei Bergman von Zeit zu Zeit in den Blick, so bleibt der
Scheidungsrichter bei Farhadi visuell vollig auBlen vor; allein iiber seine
Stimme aus dem Off ist er prisent, wobei wir als Zuschauer uns ob des
(anders als bei Bergman) direkt in die Kamera gerichteten Blicks der
Streitenden gleichsam in seine Position versetzt fithlen. »The audience
becomes the judge«,™ so Mehra Shirazi, Patti Duncan und Kryn Freehling-
Burton, das heilit, an uns wird die Aufgabe delegiert, zu entscheiden,
welchen Argumenten — denen Naders oder denen Simins — der Vorzug
zu geben ist. Und dies gilt nattirlich auch und erst recht fiir die den Film-
anfang und das Filmende aufs Engste miteinander verbindende Szene, in
der Termeh (Sarina Farhadi), die Tochter des scheidungswilligen Paares,
dem Richter angeben soll, bei welchem Elternteil sie fortan leben moch-
te.” Wie ihr Entschluss ausfillt, enthilt uns Farhadi freilich prononciert
vor, der in seinem Scheidungsdrama ebenso wie in den allermeisten sei-
ner anderen Filme auf ein eklatant offenes, die Beurteilungsaktivitit des
Publikums bis nach Filmschluss wachhaltendes Ende setzt.

Wie wir oben gesehen haben, sorgt Farhadi durch Bildstrategien wie
Schirfedifferenz und Framing fiir eine starke Lenkung des Zuschauer-
blicks, und auch wenn es darum geht, was der Zuschauer tiberhaupt zu
beurteilen hat bzw. woriiber es zu urteilen gilt, tberlisst der Regisseur
nichts dem Zufall, das heiB3t, er markiert die Konfliktfelder und Dilem-



20 - Jorn Glasenapp

4

Termeh vor dem Scheidungsrichter

mata seiner Figuren gleichsam mit Rotstift. Demgegentber hilt er sich
mit Beurteilungshilfen, egal ob impliziten oder expliziten, ostentativ zu-
riick, denn diesbeziiglich sollen die — beim Sehen an die Kandare ge-
nommenen — Zuschauer jedwede Freiheit genielen, so der Regisseur:
»Im Grunde genommen mache ich nichts anderes, als das Publikum dazu
einzuladen, eigene Entscheidungen zu treffen. Manche Leute vermuten,
dass es mir lieber wire, wenn man kein Urteil iiber die Figuren treffen
wiirde. Dabei ist es ganz anders: Mir ist es wichtig, als Regisseur keine
Kritik an den Figuren zu tiben und diese Initiative ganz dem Zuschauer
zu liberlassen.«®* Letzterer wird in Farhadis tief moralischen Geschichten
generell mit Figuren konfrontiert, die fiir ihr wie auch immer geartetes
Verhalten Griinde haben, welche nicht allein aus ihrer Sicht einige Trif-
tigkeit fiir sich reklamieren konnen. Diese Griinde wiederum werden
gewohnlich, wie in der Eingangsszene von NADER UND SIMIN, dialo-
gisch ausgetauscht und so dem Zuschauer-Richter offenbart, an den die
Aufgabe des Gewichtens, Abwigens und Urteilens dergestalt tiberant-
wortet wird. Dass es sich bei dieser Aufgabe um eine nicht eben leichte
handelt, ist der Tatsache geschuldet, dass Farhadi mit Vorliebe solche
Konfliktlagen ins Zentrum riickt, die eine eindeutige Verhaltensbeurtei-
lung nach richtig oder falsch bzw. moralisch oder unmoralisch ab ovo
verunmoglichen. Entsprechend bezeichnet ihn Sahar Daryab mit eini-
gem Recht als »Regisseur der moralisch unentscheidbaren Situationen«.>
Das Gesagte in Rechnung gestellt, kann Farhadi tatsidchlich behaup-
ten: »Bei mir hat jede Figur recht«,’* und folglich sollten wir uns auch

nicht allzu sehr dariiber wundern, dass es bei ithm keine ausgemachten



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 21

Schurken gibt. Selbst der Schlangenfinger aus TaANz 1M StAUB, der zu-
gleich ein zu lebenslanger Haft verurteilter, aus dem Gefingnis geflohe-
ner Morder ist, sowie der Uibergriffige, am Ende mitleidheischend klapp-
rige Alte aus THE SALESMAN sind diesbeziiglich keine Kandidaten.®®
Vielleicht kénnte man noch am ehesten die — auch angesichts der beste-
henden familidren Banden — erstaunlich brutal vorgehenden Entfithrer
aus OFFENES GEHEIMNIS schurkenhaft nennen, wobei man sagen muss,
dass Farhadi fiir sie keinerlei nennenswertes Interesse zeigt. Entsprechend
bleibt das Titertrio bis zum Schluss gdnzlich an der Peripherie der Hand-
lung und ihr Verbrechen im narrativen Gefiige des analytisch operieren-
den Films, ihnlich wie die Pest in Sophokles’ Konig Odipus (425 v. Chr.),
ein bloBer Vorwand, um die familidre Vergangenheit, das in der Backstory
liegende Geschehen, erneut aufzurollen und die Ursachen der so nach-
haltigen Versehrungen freizulegen.

Der Verzicht auf Schurken findet sich auch bei Farhadis, aus westlicher
Sicht, wichtigstem lebendem Regiekollegen aus dem Iran, bei Jafar Pana-
hi. Freilich bt dieser im Gegensatz zu Farhadi mit seinem filmischen
Schaffen immer wieder scharfe, zudem offensiv vorgetragene Kritik an
den spezifischen Verhiltnissen in seinem Heimatland. Man denke hier
nur an den im Jahr 2000 auf den Filmfestspielen von Venedig mit dem
Goldenen Lowen ausgezeichneten Episodenfilm DEr Krets, der —und er
wird diesbeziiglich flankiert von seinem humoristischen Gegenstiick,
dem FuBballfilm OFrrsIDE (Jafar Panahi, 2006) — ein ganzes Arsenal von
Begriindungen dafiir ins Feld fithrt, warum die weibliche Selbstmordrate

56

nirgendwo auf der Welt hoher ist als im Iran.” Es versteht sich von selbst,
dass Panahis von heimischen Leinwinden und Bildschirmen offiziell
verbannten Arbeiten westliche Vorstellungen vom theokratischen Un-
rechtsregime und »Schurkenstaat« erheblich besser bedienen als die Far-
hadis, die im Ausland ein breites Arthouse-, im Iran dagegen ein Mas-
senpublikum erreichen — THE SALESMAN beispielsweise gilt dort als der
bis dato kommerziell erfolgreichste Film tiberhaupt® — und von der hei-
mischen Zensur nicht allzu stark behelligt werden. Passend hierzu wir-
ken Farhadis diesbeziiglichen Ausfithrungen denn auch ziemlich mode-
rat, in denen er, wie Bazin bei seiner Realismusdifferenzierung, auf die
Bildkombination Wasser—Stein rekurriert, um die kreativititsfordernde
Wirkung zu veranschaulichen, welche die Drohung zensurierender Ein-
griffe auf die Kunst seiner Meinung nach zeitigen kann: »I believe art in
the face of censorship is like water in the face of stone. When you place
an obstacle like a stone in the way of water, the water finds its way
around it. This doesn’t mean agreeing with censorship, of course. But



22 - Jorn Glasenapp

one of the things that censorship does, without wanting to do it — one of
the unintended consequences — is that it makes you creative. Censorship
in the long run has very bad consequences, and it can kill creativity, but
in the short run it could make people creative.«®® Bekanntermaf3en folgt
die Filmwissenschaft einer identischen Argumentationslogik, wenn es
um die »Produktivitit« der Zensur im Zeichen des Hays-Code geht, der
Hollywoods Regisseure — man denke hier nur an den Zug, der am Ende
von NORTH BY NORTHWEST (DER UNSICHTBARE DRITTE, Alfred Hitch-
cock, 1959) Beischlaf symbolisierend in den Tunnel fahrt — mit diversen,
mitunter sehr kreativen Umgehungsstrategien begegneten.

Dariiber hinaus konnte man angesichts der Farhadi’schen Worte zur
Zensur aber natiirlich auch an den groBen Auteuristen der US-Filmkri-
tik, Andrew Sarris, denken, der das unternahm, wofiir sich die jungen
Cahiers-Kritiker Francois Truffaut, Jean-Luc Godard, Eric Rohmer etc.
immer zu schade waren: nimlich, ihre Uberlegungen zur filmischen Au-
torschaft mit einer Art Kriterienfundament zu versehen, mittels dessen
sich die Qualitit von Regisseuren bzw. ihr auteur-Status ermittelt lasst.
Um als Autoren gehandelt zu werden, vermerkt Sarris in »Notes on the
Auteur Theory in 1962«, miissten sie, erstens, iiber technische Kompetenz
verfiigen, zweitens, einen distinkten Stil erkennen lassen und, drittens, ih-
ren Filmen »innere Bedeutung« verleihen kénnen. Letztere leite sich
»from the tension between a director’s personality and his material«®® ab,
so Sarris, wobel mit dem Begriff »material« letztlich all das gemeint ist,
was den Regisseur an der Durchsetzung seiner kiinstlerischen »Vision«
hindern konnte, sei es ein unpassendes Skript, schlechte Schauspieler,
eine unzureichende Finanzierung oder aber (moderate) Zensur. Eindeu-
tig geht dies freilich erst aus der Einleitung von Sarris’ 1968 erschienenen,
sich schnell als sehr einflussreich herausstellenden Studie The American
Cinema hervor, in der ihr Autor die Reibung mit dem »material« gerade-
zu zur conditio sine qua non von Autorschaft erklirt und deswegen auch
behaupten kann, Hollywood sei aufgrund des Umstands, dass es dort in
ganz besonders hohem Male zur Reibung komme, die »auteur-Schmiede«
schlechthin. »The auteur theory, so lesen wir entsprechend, »values the
personality of a director precisely because of the barriers to its expression.
It is as if a few brave spirits had managed to overcome the gravitational
pull of the mass of movies. The fascination of Hollywood movies lies in
their performance under pressure.«®

Nattrlich ldsst sich Letzteres auch von den im Iran produzierten Fil-
men behaupten, wobei mit Blick auf den hier zur Diskussion stehenden
Regisseur seit kurzer Zeit Folgendes zu beobachten ist: nimlich, dass die



Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung - 23

westliche Kritik, die Farhadi tiber ein Jahrzehnt nachgerade zu Fiillen lag
und ihn in diesem Zusammenhang immer wieder auch als ebenso subti-
len wie mutigen Kritiker iranischer Verhiltnisse rithmte, nicht mehr
ganz so gewillt ist, ithn als solchen bzw. als »brave spirit« im Sarris’schen,
aber auch anderweitigen, moralischen Sinne zu betrachten. Einen derar-
tigen Ehrentitel verdiene allein Panahi, mit dessen durch den mittlerwei-
le obligatorisch gewordenen leeren Stuhl prominent sichtbar gemachten
Absenz sich Filmfestivals wie Cannes und Berlin schmiicken und dessen
Widerstandigkeit und hoher Preis, den er fiir sie zu zahlen hat, bisweilen
ins Feld gefiihrt werden, um Farhadi als angepassten Giinstling des Mullah-
Regimes zu diskreditieren® — eine wenig zweckdienliche, im Grunde
genommen infame Kontrastierung, die einmal mehr eindrucksvoll zeigt,
wie schwer es offenbar manchen Kritikern im Westen fillt, eine differen-
zierte Haltung zu bewahren, wenn sie sich mit dem Iran und seinem
Kino konfrontiert sehen.

1 Jon Blistein, »Iranian Director Slams President Trump’s Muslim Ban After Oscar Wing, in:
Rolling Stone, 27.2.2017, https://www.rollingstone.com/movies/movie-news/iranian-director-
slams-president-trumps-muslim-ban-after-oscar-win-108835/ (letzter Zugriff am 1.2.2019).
Dass er die Generierung grenz- und kultureniibergreifender Empathie als Aufgabe betrachtet,
der er sich als Regisseur in besonderer Weise verpflichtet sieht, gab Farhadi jiingst in einem
Interview zu Protokoll: »Wenn Menschen, die in unterschiedlichen Kulturen aufgewachsen
sind und unterschiedliche Sprachen sprechen, Empathie fiir meine Figuren verspiiren, dann
habe ich mein Ziel erreicht. Das ist es, was wir heute brauchen: Empathie fiir unsere Mitmen-
schen tiber Grenzen und Kulturen hinweg.« O. A., »Interview mit Asghar Farhadi (Regie,
Drehbuch) zum Film OFfrENES GEHEIMNIS«, in: FilmBizNews (ohne Datum), https://www.
filmbiznews.de/interviews-person-f/asghar-farhadi/interview-mit-asghar-farhadi-zum-
film-offenes-geheimnis/ (letzter Zugriff am 1.2.2019). — 2 Dies tat an seiner Statt seine Nich-
te Hana Saeidi, die in Tax1 TEHERAN, wie ihr Onkel auch, als sie selbst auftritt. — 3 Zur
Selbstinszenierung speziell westlicher Filmfestivals als Sphiren isthetischer und politischer
Freiheit, als »bulwarks against censorship real or implicit in Hollywood and national cinemas«
vgl. Cindy Hing-Yuk Wong, Film Festivals. Culture, People, and Power on the Global Screen, New
Brunswick und London 2011, S.90. — 4 Vgl. hierzu Pedram Sadough, »Abbas Kiarostami und
der Neue Iranische Filme, in: Abbas Kiarostami. Die Erzeugung von Sichtbarkeit, hg. von Silke von
Bersworth-Wallrabe und Oliver Fahle, Marburg 2014, S. 1130, hier S. 12, vor allem aber Bert
Cardullo, »Mirror Images, or Children of Paradise«, in: The Hudson Review, Jg. 52 (2000), H. 4,
S.649—656, ders., YyTHE CHILDREN OF HEAVEN, on Earth: Neorealism, Iranian Style«, in: Litera-
ture/Film Quarterly, Jg. 30 (2002), H. 2, S.111-114 sowie Stephen Weinberger, »Neorealism,
Iranian Style«, in: Iranian Studies, Jg. 40 (2007), H. 1, S. 5—16. — 5 O. A., »Tribeca ’09 Interview.
AsouTt Erry Director Asghar Farhadi (World Narrative Feature Competition)«, 17.4.2009,
https://www.indiewire.com/2009/04/tribeca-o9-interview-about-elly-director-asghar-
farhadi-world-narrative-feature-competition-70646/ (letzter Zugriff am 1.2.2019). — 6 Far-
hadi zitiert nach Rahul Hamid, »Freedom and Its Discontents. An Interview with Asghar
Farhadi«, in: Cinéaste, Jg. 37 (2011), H. 1, S.40—42, hier S.42. — 7 OFFENES GEHEIMNIS fun-
gierte gar als Eroffnungsfilm der Festspiele. — 8 Vgl. stellvertretend fiir andere Oliver
Kaever, »Eine bessere Seifenopers, in: Spiegel Online, 27.9.2018, http://www.spiegel.de/kultur/
kino/offenes-geheimnis-mit-penelope-cruz-und-javier-bardem-filmkritik-a-1228726.
html (letzter Zugriff am 1.2.2019), Peter Debruge, »Film Review. EVERYBODY KNOWS«, in:



24 - Jorn Glasenapp

Variety, 8.5.2018, https://variety.com/2018/film/festivals/everybody-knows-review-penelope-
cruz-1202802533/ (letzter Zugriff am 1.2.2019) sowie Riidiger Suchsland, »Thriller mit Star-
besetzunge, 25.9.2018, https://www.swr.de/swr2/kultur-info/filmkritik-offenes-geheimnis-
asghar-farhadi-penelope-cruz-javier-bardem-film-kritik/-/id=9597116/did=22516080/
nid=9597116/429mt2/index.html (letzter Zugriff am 1.2.2019). — 9 Farhadi zitiert nach Andreas
Busche, »Unter der Sonne Kastiliens«, in: Der Tagesspiegel, 30.9.2018, https://www.tagesspiegel.
de/kultur/offenes-geheimnis-im-kino-unter-der-sonne-kastiliens/23128530.html (letzter Zu-
griff am 1.2.2019). — 10 Asghar Farhadi, »Bei mir hat jede Figur rechts, in: Frankfurter Allgemei-
ne Zeitung, 14.7.2011, https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/kino/regisseur-asghar-farhadi-
im-interview-bei-mir-hat-jede-figur-recht-16204.html (letzter Zugriffam1.2.2019).—11Dies
im Gegensatz zu Richard Alleva, der Farhadis NADER UND SIMIN eng an Vittorio De Sicas
LADRI DI BICICLETTE (FAHRRADDIEBE, 1948) bindet. Vgl. Richard Alleva, »Dishonor Codes. A
SEPARATION, in: Commonweal, 9.4.2012, https://www.commonwealmagazine.org/dishonor-
codes (letzter Zugriff am 1.2.2019). — 12 Vgl. Roland Barthes, Mythen des Alltags, Frankfurt am
Main 2010 (1957), S.249—316. — 13 Vgl. hierzu Wilhelm Genazino, »Der gedehnte Blicke, in:
Ders., Der gedehnte Blick, Miinchen 2004, S.39—61. — 14 Zur transformatorischen Qualitit des
starrenden Kamerablicks am Beispiel von Béla Tarr vgl. Jorn Glasenapp, »Béla Tarrs Kino der
Zeit, des Raums und der Materialitit. Ein SATANsTANGO-Lexikons, in: Weltliteratur des Kinos,
hg. von Jorn Glasenapp, Paderborn 2016, S. 157-181, hier S.176-178 sowie ders., »Ein Wal ist
ein Wal ist ein Wal. Béla Tarr, D1E WERCKMEISTERSCHEN HARMONIENY, in: Grofle Werke des
Films 2, hg. von Giinter Butzer und Hubert Zapf, Tiibingen 2019, S. 167-194, hier S. 190f. —
15 Roland Barthes, »Am Nullpunkt der Literatur« (1953), in: Ders., Am Nullpunkt der Literatur.
Literatur und Geschichte. Kritik und Wahrheit, Frankfurt am Main 2006, S.7—69, hier S.25. —
16 Eine kompakte Darstellung der Thesen Bazins zum Neorealismus bietet Jorn Glasenapp,
Abschied vom Aktionsbild. Der italienische Neorealismus und das Kino der Moderne, Miinchen 2013,
S.7—23.—17 Vgl. André Bazin, »Der filmische Realismus und die italienische Schule nach der
Befreiung« (1948), in: Ders., Was ist Film?, Berlin 2004, S.295—326, hier S. 319 sowie ders., »Pli-
doyer fiir Rossellini. Brief an Guido Aristarco, Chefredakteur von Cinema Nuovo« (1955), in:
Ders., Was ist Film?, S.391—402, hier S.399. — 18 Ebd. — 19 »Statt ein bereits dechiffriertes
Reales zu reprisentierens, gibt Gilles Deleuze Bazins Uberlegungen wieder, »meine der Neo-
realismus ein zu dechiffrierendes und stets zweideutiges Reales.« Gilles Deleuze, Das Zeit-Bild.
Kino 2, Frankfurt am Main 1991 (1985), S.11. — 20 Vgl. hierzu Glasenapp, Abschied vom Akti-
onsbild (s. Anm. 16), S.21f. — 21 André Bazin, »William Wyler oder der Jansenist der Inszenie-
rung« (1948), in: Ders., Filmkritiken als Filmgeschichte, Miinchen 1981, S.41—62, hier S.48. —
22 Deleuze, Das Zeit-Bild (s. Anm. 19), S. 11. — 23 Gilles Deleuze, Das Bewegungs-Bild. Kino 1,
Frankfurt am Main 1990 (1983), S.284. — 24 Vgl. hierzu auch André Bazin, »LE NOTTI DI CABI-
rR1A oder die Reise ans Ende des Neorealismus« (1957), in: Ders., Was ist Film?, S. 380—390, hier
S.387. — 25 Vgl. hierzu Siegfried Kracauer, Theorie des Films. Die Errettung der dufseren Wirklich-
keit, Frankfurt am Main 1985 (1960), S.334—338. — 26 Gerhard Midding, »Kritik zu THE SALES-
MAN, in: epd-film, 27.1.2017, https://www.epd-film.de/filmkritiken/salesman (letzter Zugriff
am 1.2.2019). — 27 Vgl. Norbert Grob, Wenders, Berlin 1991, S.11f. — 28 In diesem Zusam-
menhang einschligig sind unter anderem Kracauers Ausfithrungen zu Federico Fellini, Vitto-
rio De Sica und Roberto Rossellini: »(S)ie alle (sind [oder scheinen]) ungenau in dem Sinne,
daB sie verabsiumen, die Elemente oder Einheiten ihrer Handlungen auf rationale Weise zu
verbinden. Eine gerade Linie scheint ihnen unvorstellbar zu sein; nichts in ihren Filmen ist
wirklich zusammengefiigt. Gleichzeitig ist es jedoch, als besiBen sie eine Wiinschelrute, die sie
befihigt, auf ihren Streifziigen durchs Labyrinth physischer Existenz Phinomene und Ge-
schehnisse von ungemeiner Bedeutung zu entdecken.« Kracauer, Theorie des Films (s. Anm. 25),
S.337. — 29 Zitiert nach Todd WanDerWerff, »Iranian Director Is an Oscar Nominee,
28.1.2017, https://www.vox.com/culture/2017/1/28/14401542/the-salesman-movie-interview-
asghar-farhadi (letzter Zugriff am 1.2.2019). — 30 Vgl. hierzu Kracauer, Theorie des Films (s.
Anm. 25), S.285—305, vor allen Dingen aber auch den Beitrag von Sahar Daryab in diesem
Heft. — 31 Farhadi zitiert nach Hamid, »Freedom and Its Discontents« (s. Anm. 6), S.42. —
32 Hamid Reza Sadr, Iranian Cinema. A Political History, London und New York 2006, S.226. —
33 Als weitere Gemeinsamkeiten werden das Drehen an Originalschauplitzen, der Rickgriff
auf Laienschauspieler sowie die inhaltliche Fokussierung der Lebenswirklichkeit der einfachen
Leute genannt. Vgl. hierzu Cardullo, »Mirror Images, or Children of Paradise« (s. Anm. 4),
ders., »THE CHILDREN OF HEAVEN, on Earth« (s. Anm. 4) sowie Stephen Weinberger, »Neo-




Asghar Farhadis Realismus — Eine Werksichtung -+ 25

realism, Iranian Style« (s. Anm. 4). — 34 Vgl. den siebten Abschnitt seines Beitrags im vorlie-
genden Heft. — 35 Vgl. hierzu Ivan Kreilkamp, »ABouT ELLY, About Jane, in: Senses of Cinema
(2015), http://sensesofcinema.com/2015/feature-articles/about-elly-about-jane/ (letzter Zugriff
am 1.2.2019). — 36 Vgl. Andrea Heinz, »Analytisches Dramac, in: Metzler Literatur Lexikon.
Begriffe und Definitionen. 3., vollig neu bearbeitete Auflage, hg. von Dieter Burdorf, Christoph
Fasbender und Burkhard Moennighoft, Stuttgart und Weimar 2007, S.23. — 37 Vgl. den zwei-
ten Abschnitt seines Beitrags im vorliegenden Heft. — 38 Vgl. hierzu ausfiihrlich den Beitrag
von Katharina Stahl im vorliegenden Heft. — 39 Dartiber hinaus arbeitet Farhadi allein in
TaNz 1M STAUB mit sehr expressiven (Einzel-)Aufnahmen, Zeitlupen und Achsenspriingen
sowie aufdringlicher extradiegetischer Musik. Keine Frage: Sein Debiit zeigt Farhadi noch auf
der Suche nach Form und Handschrift. — 40 William Faulkner, Requiem fiir eine Nonne, Stutt-
gart 1956 (1951), S.106. — 41 Das Gefingnismotiv ist bei Farhadi absolut zentral, in TANZ 1M
STAUB, DIE SCHONE STADT und NADER UND SIMIN sogar in wortlichem Sinne. — 42 Vgl.
hierzu auch Lukas Stern, »OrreNEs GEHEIMNIS. Kritike, in: critic.de, 9.5.2018, https://www.
critic.de/film/everybody-knows-11935/ (letzter Zugriffam 1.2.2019). — 43 Dies im Gegensatz
zu Ma’soome Sehat und Hossein Jahantigh, die in Emad am Ende nur mehr einen »revenge-
seeker« erkennen. Vgl. Ma’soome Sehat und Hossein Jahantigh, »Law of the Director. Questio-
ning the Unquestioned in Asghar Farhadi’s Movies Tt BEAuTIFUL CITY, FIREWORKS WED-
NESDAY and THE SALESMAN, in: Advances in Language and Literature Studies, Jg. 9 (2018), H. 4,
S.111-116, hier S. 113, dartiber hinaus aber auch den Beitrag von Corina Erk im vorliegenden
Heft. — 44 Vgl. in diesem Zusammenhang auch die folgenden Ausfithrungen Farhadis: »In
unserer Gesellschaft gibt es einen Konflikt zwischen gestern und morgen. Es gibt die Leute, die
sich an Traditionen klammern, und andere, die auf Modernisierung hoffen. Zwischen diesen
beiden Gruppen gibt es viele versteckte Auseinandersetzungen, die die Gesellschaft insgesamt
teuer zu stehen kommen — wie bei einem Kranken, dessen Krankheit nicht diagnostiziert wird
und sich deshalb immer weiter ausbreiten kann. Die Losung besteht nicht darin, dass eine der
beiden Gruppen unterliegt, sondern beide miissen zu einem Dialog zusammenfinden.« Farhadi,
»Bei mir hat jede Figur recht« (s. Anm. 10). — 45 Vgl. hierzu auch Hamid, »Freedom and Its
Discontents« (s. Anm. 6), S.40. — 46 Vgl. diesbeziiglich und mit Blick auf Filme der spiten
1980er und frithen 1990er Jahren Bill Nichols, »Discovering Form, Inferring Meaning. New
Cinemas and the Film Festival Circuite, in: Film Quarterly, Jg. 47 (1994), H. 3, S.16—30, hier
S.21. — 47 Farhadi bedient heiter bis komische Tonlagen so gut wie nie. Die einzige etwas
prominentere Ausnahme bildet das — auch deswegen ziemlich missratene — Debiit TANZ 1M
Staus, dessen Protagonist (Yousef Khodaparast) nicht zuletzt ob seiner Larmoyanz immer
wieder ins Licherliche hiniiberspielt. In welch hohem MaBe Farhadi in der Tradition der Tra-
godie im aristotelischen Sinne steht, fiihrt Sahar Daryab aus. Vgl. hierzu den zweiten Abschnitt
ihres Beitrags im vorliegenden Heft. — 48 Tzvetan Todorov, Abenteuer des Zusammenlebens.
Versuch einer allgemeinen Anthropologie, Frankfurt am Main 1998 (1995). — 49 Vgl. hierzu das
Interview mit Farhadi, das sich als Bonus auf der deutschen DVD von NADER UND SiMIN (Ala-
mode 2012) befindet. — 50 Mehra Shirazi, Patti Duncan und Kryn Freehling-Burton, »Gender,
Nation, and Belonging. Representing Mothers and the Maternal in Asghar Farhadi’s A SEpa-
RATIONY, in: Atlantis, Jg. 37 (2015), H. 1, S.84—93, hier S.91. — 51 Vgl. hierzu auch ebd.,
S.91f. — 52 O. A., »Interview mit Asghar Farhadi (Regie, Drehbuch) zum Film OFFENES
GEHEIMNIS« (s. Anm. 1). Vgl. hierzu ferner das Interview mit dem Regisseur, das sich als Bonus
auf der deutschen DVD von NADER UND SIMIN (Alamode 2012) befindet. — 53 Vgl. den zwei-
ten Abschnitt ihres Beitrags im vorliegenden Heft. — 54 Farhadi, »Bei mir hat jede Figur recht«
(s. Anm. 10). — 55 Vgl. hierzu auch den Beitrag von Sahar Daryab im vorliegenden Heft. —
56 Vgl. Andrea Claudia Hoffmann, Der Iran. Die verschleierte Hochkultur, Miinchen 2009, S.209.
Bei Farhadi kommt die eklatante Misogynie des iranischen Systems nur an der Peripherie
in den Blick, etwa in D1t SCHONE STADT, wenn der Sachverhalt, dass das Blutgeld fiir eine
Frau im Iran nur die Hilfte jenes fiir einen Mann betrigt, zum Thema wird, oder in THE
SALESMAN, wenn die weibliche Kleiderordnung zu absurd anmutenden Situationen wihrend
der Theaterprobe fithrt. — 57 Vgl. Farhadi in Elise Nakhnikian, »Asghar Farhadi on THE
SaLesmaN, Censorship, & Moreg, in: Slant Magazine, 23.1.2017, https://www.slantmagazine.
com/film/interview-asghar-farhadi-on-the-salesman-censorship-and-more/ (letzter Zugriff
am 1.2.2019). — 58 Ebd. — 59 Andrew Sarris, »Notes on the Auteur Theory in 1962« (1962),
in: Auteurs and Authorship. A Film Reader, hg. von Barry Keith Grant, Malden 2008, S.35—45,
hier S.43. — 60 Andrew Sarris, The American Cinema. Directors and Directions 1929—1968, New




26 - Jorn Glasenapp

York 1996 (1968), S.31. Schon frith wurde Kritik an Sarris’ »>Reibungsthese« getibt, in besonders
scharfer Form von Pauline Kael, »Circles and Squares« (1963), gekiirzt abgedruckt in: Auteurs
and Authorship. A Film Reader, hg. von Barry Keith Grant, Malden 2008, S. 46—54, hier S. s1—54.
Vgl. in diesem Zusammenhang auch C. Paul Sellors, Film Authorship. Auteurs and Other Myths,
London 2010, S.21—24. — 61 Vgl. etwa Kaever, »Eine bessere Seifenoper« (s. Anm. 8).



