Jae-Min Lee

Theorie und Praxis

des Chors in der Moderne

Bochumer Schriften 7 45

zur deutschen Literatur

-

PETER LANG



2. Der Chor und das antike Theater

Im Kapitel 2 will ich versuchen, den Theaterraum der Antike als Chorraum zu
definieren. Der Chor und sein Ort im Theater, die orchestra, ermoglichen durch
die Offnung des Biihnenraumes auf den Zuschauerraum die physische Einbezie-
hung der Zuschauer in den theatralen Gesamtraum. Dazu garantiert er in seiner
Raumstruktur die Offentlichkeit des Biihnengeschehens und behauptet dann
Theater als gesellschaftlichen Raum. Das Kapitel 2 wird diesen Gedanken in Zu-
sammenhang mit der Funktion des Chors vertiefen.

2.1 Theaterraum als Chorraum

In der Bewertung des Chors schwankte man bisher hdufig zwischen zwei Ex-
trempositionen: entweder verstand man ihn als reinen Mitspieler'? oder als ein
lyrisches ,,Sprachrohr des Dichters“.!* Dieser communis opinio stelle ich ein dy-
namisches, offenes Modell entgegen. Der Chor kann aus dem inneren Plot heraus
auf die duBere Kommunikationsebene iibergreifen, ohne die Dimension des Fik-
tionalen ganz aufzugeben. Umgekehrt ist der Chor in der Handlung der Dramen

13 Diese Meinung stiitzt sich auf Aristoteles und Horaz. Aristoteles schreibt im 18. Kap. seiner
Poetik folgendes: ,,Den Chor muss man ebenso einbeziehen wie einen der Schauspieler, er muss
Teil des Ganzen sein und sich an der Handlung beteiligen — nicht wie bei Euripides, sondern
wie bei Sophokles.“ [Aristoteles, Poetik, iibersetzt und herausgegeben von Manfred Fuhrmann,
Stuttgart 1994, S. 61.] Horaz schreibt in Ars Poetica folgendes: ,,Die Rolle einer handelnden
Person muss der Chor spielen und voll beteiligt seinen Mann stehen; nicht darf er beliebig ein
Lied zwischen den Akten einlegen, nichts anderes, als was der Entwicklung dienlich ist und ihr
sich innig anschliet. [Horaz, De arte poetica, V. 193-195, in: Horaz, Sdmtliche Werke, Teil
II., Hans Férber (Hg.), Miinchen 1964, S. 230-259, hier S. 243.] Beide Stellen sind gewisserma-
Ben die klassischen Formulierungen in der antiken Literaturtheorie iiber den Chor. Die in ihnen
aufgestellten Forderungen sind tendenziell gleich: Der Chor soll wie ein Schauspieler eine be-
stimmte Rolle iibernehmen und an der Dramenhandlung aktiv teilnehmen.

14 August Wilhelm Schlegel hat diese Position so beschrieben: ,,Wir miissen ihn [den Chor] be-
greifen als den personofizierten Gedanken iiber die dargestellte Handlung, die verkorperte und
mit in die Darstellung aufgenommene Teilnahme des Dichters als des Sprechers der gesamten
Menschheit.” In: August Wilhelm Schlegel, Vorlesungen iiber dramatische Kunst und Literatur,
Erster Teil, in: Ders., Kritische Schriften und Briefe, Bd. 5, Edgar Lohner (Hg.), Stuttgart 1966,
S. 64.

13



nie vollkommen als Mitspieler verankert. Er kann in der Dimension des Raums
wie auch der Zeit die Grenzen des Fiktionalen zum hic et nunc transzendieren,
ohne einen Bruch der Illusion zu bewirken. Er ist also Trager mehrerer neben-
einander angelegter Dimensionen oder Aspekte, zwischen denen er frei zu oszil-
lieren vermag.'’

Das Dionysostheater in Athen besteht aus drei Bereichen: die orchestra, das
theatron und die skene. Jeder Bereich entspricht einer Gruppe, die an den Auf-
fiihrungen beteiligt sind, und das dramatische Spiel vollzieht sich in engem
Kontakt zwischen diesen drei Gruppen. Die orchestra ist der Tanzplatz fiir den
Chor und das theatron der Sitzplatz fiir die Zuschauer. Die skene ist das Biih-
nenhaus fiir die Schauspieler. Sie ist allein mit den Akteuren verbunden und da-
mit ein bevorzugter Schauplatz der eigentlichen dramatischen Handlung.

Von den drei genannten rdumlichen Bereichen liegt die orchestra im Zentrum
des Theaters.'¢ Das theatron ist eine Art rdumliche Verldngerung der Orchestra,
und das symbolisiert eine enge Beziehung zwischen beiden Gruppen'’: die Halb-
kreisform des theatrons mit der aufsteigenden Staffelung der Sitzreihen ldsst
dem Zuschauer keine andere Moglichkeit als die der Orientierung auf einen ein-
zigen Punkt, ndmlich auf die orchestra. Das heilit, die Anordnung der Sitze kon-
zentriert die Aufmerksamkeit des Zuschauers auf die orchestra. Aus diesem
Konzentrationszwang, den die theatron-Struktur auf den Zuschauer ausiibt, ent-
steht eine enge Verwandtschaft zwischen Zuschauer und Chor.

Die Zuschauer im kreisrunden theatron sehen iiber das Spielfeld hinweg wie-
derum die Zuschauer; sie sind also aus dem Szenenbild nicht wegzudenken. Da-
her sind die Zuschauer immer im Spiel anwesend.!® Die muschelférmige Hoh-
lung des Zuschauerraums konzentriert dazu den Schall, und die Hanglage des
theatrons begiinstigt eine gleich bleibend gute Akustik. Eine Stimme, die in ei-
nem solchen ansteigenden Raum spricht, verdoppelt ihre Lautstirke im Ver-
gleich zur zur ebenen Erde, weil die Steigung den Schall daran hindert, sich zu
zerstreuen. Der Raum unterstiitzt auf diese Weise die Stimme des Chors und ver-
stirkt die Worte. Die ansteigenden Sitzreihen verbessern natiirlich auch die Sicht

15  Anton Bierl, Der Chor in der Alten Komédie, Leipzig 2001, S. 19.

16 Vgl. Dazu David Wiles: ,,In tragedy the focus was not the hypothetical stage but the centre
point of the orchéstra.” In: Ders., Tragedy in Athens, Cambridge 1997, S. 66.

17 Vgl. Peter D. Arnott: ,,In the disposition of the Greek theatre, the audience was closely related
to the chorus. It almost entirely surrounded them, and the auditorium was an extension of the
orchestra circle. This architectural contiguity, however, merely symbolized a deeper relation-
ship. Audience and chorus were different aspects of the Athenian public.” In: Ders., Public and
Performance in the Greek Theatre, London, New York 1998, S. 23.

18 Dagobert Frey, Zuschauer und Biihne, in: Ders., Kunstwissenschaftliche Grundfragen, Wien
1946, Nachdruck Darmstadt 1984, S. 151-223, hier S. 169.

14



des Zuschauers. So verbindet die strenge Gestaltung des antiken Theaters die vi-
suelle Wahrnehmung der weitentfernten orchestra mit einer kollektiven Stimme,
die weit ndher zu sein scheint. Die kreisrunde Form des theatrons' garantiert
schlieBlich eine Einheit des Sitzraumes und verwirklicht architektonisch, wie H.
Lauter treffend formuliert hat, einen ,,einheitlichen Zuschauerkorper®.2°

Aus dem Gegeniiber von skene und theatron in der baulichen Anlage resultiert
die vermittelnde Funktion der orchestra und des Chors. Die Tragddie auf der
Biihne strahlt iiber den Chor auf alle Sitzbdnke aus, und in einer umgekehrten
Bewegung fillt die Kollektivitdt der Zuschauer in den Ablauf der tragischen
Handlung ein. In dieser virtuellen Uberflutung der Biihne taucht das Publikum
selbst in das tragische Geschehen ein und ldsst sich in der Tiefe seines Erkennens
erschiittern.?!

19 1972 wurden Untersuchungen iiber das Odeon in Argos von René Ginouveés und die Ausgra-
bungsergebnisse in Isthmia von Elisabeth Gebhard im folgenden Jahr publiziert. 1981 wurden
diese Ergebnisse durch Egert Pohlmann im Rahmen eines Vortrags zusammengefasst und inter-
pretiert. Er weist nach, dass in Athen bauliche Reste vorhanden sind, die sich in Richtung auf
eine rectilineare Prohedrie interpretieren lassen. In den letzten Zeiten gab es dann viele Diskus-
sionen von Archdologen und klassischen Philologen, ob die orchestra und das theatron im Dio-
nysostheater des 5. Jahrhunderts vor Chr. kreisformig oder rectilinear waren. So vertritt Hans
Peter Isler die These, dass die Kreisform als Grundlage fiir den Plan des theatrons und der or-
chestra nicht zu den urspriinglichen Elementen des griechischen Theaters gehort. Sie sei viel-
mehr im mittleren 4. Jahrhundert vor Chr. von einem fiir uns namenlos bleibenden Architekten
geschaffen worden. Der Vergleich mit dem Theater in Thorikos, das im 5. Jahrhundert vor Chr.
mit der Orientierung am Dionysostheater in Athen gebaut wurde, zeige auch, dass die kreisfor-
mige orchestra erst ein jiingeres Element sei. [Vgl. Hans Peter Isler, Das Dionysostheater in
Athen, in: Wolf-Dieter Heilmeyer (Hg.), Die griechische Klassik — Idee oder Wirklichkeit, Ber-
lin 2002, S. 533ff; Elizabeth Gebhard, The form of Orchestra in the early Greek theater, in:
Hesperia, Vol. 43, 1974, S. 428-440; Egert Pohlmann, Die Proedrie des Dionysostheaters im 5.
Jahrhundert und das Biihnenspiel der Klassik, in: Museum Helveticum, Jg. 38, 1981, S. 129-
146; Erno Burmeister, Antike Theater in Attika und auf der Peloponnes, Miinchen 1996, bes.
S.22-29.] Entscheidend ist aber die Frage einer Organisation von Schauspiel und Zuschauer
anhand der Theater-Struktur, nicht die Frage von geraden Linien und rechten Winkeln. Ulrike
HaB schreibt dazu: ,,Wesentlich ist hier die Unterscheidung zwischen baulicher Anlage und
Funktion. [...] Selbst wenn sich mit neuen Grabungen im Dionysostheater die Annahme einer
urspriinglich rectilinearen Form als richtig erweisen sollte, ist damit jedoch nichts iiber die
Funktion der Orchestra als Ort theatraler Handlungen des Chors gewonnen, denen ein anderer
Wahrnehmungsmodus und Status des Publikums entspricht.” In: Ulrike Hal3, Das Drama des
Sehens — Auge, Blick und Biihneform, Miinchen 2005, S. 146.

20 Hans Lauter, Die Architektur des Hellenismus, Darmstadt 1986, S. 167.

21 Neuere Forschungen haben gezeigt, dass das Dionysostheater zur Zeit der klassischen Tragodie
nur einen einfachen Spielplatz hatte. Dieser trennte nicht zwischen Biihne und orchestra. Of-
fenbar gab es noch kein steinernes Bithnenhaus, sondern nur ein variables Kastenzelt mit Holz-
rahmen. Die Zuschauer saflen auf einfachen Holzplanken. Das bedeutet, dass die Biithnenver-
héltnisse sehr viel einfacher und flexibler waren. Das Dionysostheater zu Athen hat die heutige

15



Der Chor stellt im 5. Jahrhundert vor Chr. ein zentrales Element der Auffiih-
rungspraxis der Tragddie dar. Die Auffithrung beginnt erst mit dem Einzug des
Chores in die orchestra (Parodos), wo er wahrend der gesamten Zeit der Auffiih-
rung anwesend ist. Nach dem Eingangslied, dem Parodos, hat der Chor seinen
festen Platz in der orchestra eingenommen, und hier werden die Chorlieder ge-
sungen und getanzt. Er strukturiert mit seinen Liedern (Standlieder, Stasima) die
nun folgenden Akt (Epeisodia).?* In der Regel gibt es drei bis vier Stasima pro
Stiick. Am Ende beschlie3t noch ein Chorlied die Auffiihrung (Exodus).

Die Tragddie hat also eine ziemlich feste Struktur, und diese Struktur hat,
trotz der historischen oder durch den Autor bedingten Variationen?*, eine Kons-
tante: den festgelegten Wechsel zwischen Gesprochenem (Epeisodia) und Ge-
sungenem (Stasima), dramatischer Handlung und Kommentar. Diese Struktur,
der Wechsel von gesungenen Partien des Chors und gesprochenen Versen eines
Schauspielers, findet sich in den meisten griechischen Tragédien. Das tragische
Spiel entsteht durch diese polare Struktur zwischen zwei Elementen, dem Chor
und dem tragischen Held, und geht normalerweise auf zwei Ebenen oder in zwei
Welten vor sich.?* Das heifit, wenn die Schauspieler auf der Biihne sind, folgen

Form mit dem streng getrennten Bithnenhaus, orchestra und Zuschauerraum erst in einem grof3-
angelegten Umbau zwischen 338 und 324 unter dem Politiker Lykurg erhalten. Oddone Longo
formuliert diesen Zusammenhang treffend folgendermassen: ,,In the earliest performances there
was no split or distinction between the stage area and the auditorium (this was the construction
of stage or auditorium), nor between the actors and the public. The public — that is, the commu-
nity — was also the collective which acted the ,drama‘‘. In: Oddone Longo, The theatre of polis,
in: John J. Winkler, Froma 1. Zeitlin (Hg.), Nothing to do with Dionysos?, Princeton 1990,
S. 12-19, hier S. 16; Vgl. auch Helmut Flashar, Inszenierung der Antike, Miinchen 1991, S. 21.

22 Heute sind wir geneigt, von eingeschobenen Chorliedern zu sprechen. Aber es war nach allem,
was wir wissen, urspriinglich gerade umgekehrt. Das heifit, in den Chorgesang wurden die ge-
sprochenen Szenen eingeschaltet. Die Hauptbedeutung lag also beim Chor, nicht bei den Schau-
spielern. Die Ausdriicke ,.eine Tragddie auffithren” und ,.einen Chor tanzen lassen” konnten
dasselbe bedeuten. Vgl. Viktor Ehrenberg, Aristophanes und das Volk von Athen, Stuttgart
1968, S 30.

23 Man sieht eine deutliche Verschiebung der Chorfunktion in den rund 70 Jahren seit dem éltesten
datierbaren Stiick des Aischylos, den Persern von 472, bis zu einem der spétesten Stiicke des
Euripides, Iphigenie in Aulis von 406: In den Persern von Aischylos ist der Chor durchaus Tré-
ger der Handlung, in der Iphigenie in Aulis von Euripides ist der Chor nur noch eine Art Zwi-
schenakt-Fiiller, der mit der Handlung fast gar nichts mehr zu tun hat und in sich geschlossene
Lieder singt. Aristoteles nennt das spéter embolima, das heifit, Einlagen. Im 5. Jahrhundert. vor
Chr. blieb aber der Chor ein unverzichtbares Element der Tragodie. Vgl. Joachim Latacz, Ein-
fiihrung in die griechische Tragddie, Gottingen 1993, S. 54: Thomas Paulsen, Die Funktionen
des Chores in der Attischen Tragddie, in: Gerhard Binder, Bernd Effe (Hg.), Das antike Thea-
ter, Trier 1998, S. 69-92, hier S. 70 f.

24 Dieser Doppelfithrung von Chor und tragischen Helden entsprechen die strikte raumliche Tren-
nung beider Elemente, ihre differierende Kostiimierung (Chor tragt keine Maske!), unterschied-

16



wir dem Handeln und dem Schicksal des tragischen Helden an einem bestimm-
ten Punkt in Zeit und Raum. Wenn die Biihne leer ist und die Chorlieder begin-
nen, haben die Zuschauer nicht mehr die bestimmten Geschehnisse, Orte und
Personen, sondern etwas Allgemeingiiltiges und Ewiges vor Augen.? Solche
Chorlieder erzéhlen die Vorgeschichte des dramatisch dargestellten Mythenaus-
schnittes; andere chorlyrische Mythenerzéhlungen deuten kontrastierend oder
parallelisierend das Bithnengeschehen. Der Mythos ist hier nicht nur ein uner-
schopfliches Reservoir von Geschichten, sondern gleichzeitig auch das geeignete
Medium, um die Themen und Probleme der Tragddie in einer zeitlosen Sphére
widerzuspiegeln, sie zu durchleuchten und zu deuten.?® In dem Moment gehort
der Chor nun einmal nicht auf die Ebene gewdhnlicher Erfahrung, wo die Men-
schen alltidglich handeln und entsprechende Bemerkungen machen.?” So hebt der
Chor die Situation auf die Stufe der allgemeinen Reflexionen, und schlieBlich
wird ein anderes Zeitalter vergegenwartigt, das der alltdglichen Welt des Publi-
kums mehr oder weniger ferngeriickt ist und im Kontrast zur Gegenwart der Po-
lis steht. Durch diese entaktualisierten und entzeitlichen Vorweltmythen wird
schlieBlich eine andere Welt, eine Gegenwelt aufgebaut.?® Der Chor ist damit in
ausgezeichneter Weise das Organ der Auseinandersetzung mit dem Mythos, das
im Zentrum der Tragddie steht.

Der Chor hat aber nicht nur einen dramatischen Stellenwert in der Struktur der
Tragddie, er ist nicht nur die Folie zu der Aktion auf der Biihne, sondern Triger
und Transporteur der von den Vorgéingen ausgelosten Emotion.? Er transportiert
also ,,die Gestimmtheit, die sich aus einer dramatischen Situation ergibt, durch
das Medium der emotionalen Musik mit Gesang und Tanz gleichsam in die

liche Korpersprache (nur der Chor tanzt), und unterschiedliche Sprachen. Die Chorlieder wer-
den geradezu durch die erhabene, sich von den gesprochenen Partien unterscheidende Sprache
und durch den dorischen Kunstdialekt — im Unterschied zu den in normalem Attisch gehaltenen
Sprechpartien von den tragischen Helden — hervorgehoben. Dazu singt der Chor stets in sog. ly-
rischen MaBlen, d.h. in vergleichsweise freien und variablen Rhythmen, wéihrend der Held auf
der Biihne fast ausschlieSlich im festen Einheitsmall des iambischen Trimeters spricht. Vgl.
Bernhard Zimmermann, Theorie und Praxis des Chors von der Antike bis in die Moderne, in:
Ders., Europa und die griechische Tragodie, Frankfurt/M 2000, S. 144-160, hier S. 147.

25 Vgl. Francis Macdonald Cornford: ,,The events that go forward on the stage are particular
events, located at a point of legendary time and of real space. The characters are certain indivi-
duals, legendary or historic [...] who lived at that moment and trod that spot of earth. But in the
choral odes the action is lifted out of time and place on to the plane of the universal. In: Francis
Macdonald Cornford, Thucydides Mythistoricus, London 1965, S. 144.

26 Bernhard Zimmermann, a. a. O., S. 115.

27 Gilbert Murray, Euripides und seine Zeit, Darmstadt 1957, S. 131.

28 Joachim Latacz, a. a. O., S. 34.

29 Siegfried Melchinger, Das Theater der Tragédie, Miinchen 1990, S. 62.

17



Stimmung der Zuschauer.?>° Das heift, der Chor bringt mit seinen Tanz, Gesang,
Klage- und Schmerzensexklamationen das dramatisch Dargestellte den Zu-
schauern sinnlich nahe. Seine plastische und kollektive Darstellung affiziert die
Zuschauer unmittelbar physisch-sinnlich, und er bindet die sprachlich verhan-
delten Themen an den Korper. Dadurch werden die Leiden und Schmerzen der
Helden korperlich fiihlbar, und die in der baulichen Anlage des Arenarunds pra-
figurierte Einheit von Biihne und Zuschauerraum wird hergestellt. Die Kollekti-
vitdt der Zuschauer fillt dann auf die Biihne ein, und das Publikum erlebt das
Geschehen auf der Biihne als ein Kollektiv. So 6ffnet der Chor das Dargestellte
auf den Zuschauer hin und bringt die Zuschauer rdumlich-sinnlich nahe. In dem
Moment entsteht schlieBlich eine ,,Erfahrungsgemeinschaft™ von Spielenden und
Schauenden.’!

Andererseits unterbricht der Chor die Verbindung von Publikum und dem
Handlungsfortgang und distanziert es kritisch. Da entsteht eine gewisse Span-
nung zwischen der Vergangenheit (Welt des Mythos, Welt der tragischen Hel-
den) und Gegenwart (Welt der Polis, Welt der Zuschauer).?? Das heif3t, der tragi-
sche Held auf der Biihne (skene) gehort einerseits zu einer anderen Welt, nicht zu
der der Polis, er gehort zu einer anderen Zeit als dem 5. Jahrhundert vor Chr. in
Athen. Er ist in eine ferne Vergangenheit, in eine legenddre Zeit auBlerhalb der
Gegenwart zuriickversetzt. Andererseits ist der Held durch die vertraute, prosai-
sche Sprache, durch die Wortwechsel mit dem Chor wieder in die Nahe der ge-
wohnlichen Menschen geriickt und erscheint wie ein Zeitgenosse der die Ringe
des Theaters bevolkernden Biirger von Athen. Durch diese stindig aufrechter-
haltene Spannung, durch diese Konfrontation zwischen mythischer Vergangen-
heit und stiddtischer Gegenwart wird der Graben zwischen den auf der Biihne
agierenden Gestalten und den Zuschauern immer sichtbar. Der Chor steht gerade
zwischen den Heroen des Dort und Damals und dem Publikum des Hier und
Jetzt. Und er problematisiert und kommentiert zwischen beiden Welten, was sich
eben vor seinen Augen ereignete. In diesem Sinne ist der Chor Echo, Spiegel und
Kommentar des Geschehens auf der Bithne. Aus dieser Kommentarfunktion des
Chors ergeben sich zwei wichtige Charaktere des antiken Theaters. Erstens. Der
Held auf der Biihne stellt nicht mehr ein Vorbild dar, sondern er wird zum Ge-

30 Siegfried Melchinger, a. a. O., S. 65.

31 Roland Barthes, Das griechische Theater, in: Ders., Der entgegenkommende und der stumpfe
Sinn, Frankfurt/M 1990, S.69-93, hier S. 83f; Vgl. auch Roland Barthes, Le grand Robert, in:
Roland Barthes, Ich habe das Theater immer sehr geliebt, und dennoch gehe ich fast nie mehr
hin — Schriften zum Theater, Jean-Loup Riviére (Hg.), Berlin 2001, S. 117-121, hier S. 119f.

32 Jean-Pierre Vernant, Tensions and Ambiguities in Greek Tragedy, in: Jean-Pierre Vernant, Pier-
re Vidal-Naquet, Myth and Tragedy in Ancient Greece, New York 1996, S. 29-48, hier S. 33f.

18



genstand eines Disputs und in Frage gestellt.>* Zweitens. Durch den Kommentar
zwingt der Chor dann die Zuschauer, sich auf zugleich sinnliche und intellek-
tuelle Weise mit dem Geschehen auf der Bithne zu befassen.?*

Die orchestra, wo der Chor wihrend der Auffithrung immer anwesend ist, ist
schlieBlich eine Art Zwischenraum zwischen dem Raum der Fiktion/Vergangen-
heit und dem realen Ort/Gegenwart, in dem sich die Zuschauer befinden. Somit
ist durch den Chor die Ubergangs- und Trennlinie zwischen der Realitdt der Zu-
schauer und der Fiktion der Handlung bezeichnet.?

Réumlich abgesetzt von der skene, dramaturgisch, bildkompositorisch in permanente Span-
nung zur szenischen Aktion, zur dargestellten Geschichte versetzt, wird er [der Chor] nun-
mehr zum Vermittler zwischen Akteuren, Handlung und den Zuschauern.36

Aus der Zwischen-Stellung des Chors resultieren noch weitere Charaktere des
antiken Theaters. Erstens. Aus der Sicht der Zuschauer gibt es zwei Bildebenen:
eine skene-Ebene und eine orchestra-Ebene. Der Zuschauer muss einerseits /6-
ren, was der Held auf der skene- Ebene spricht, andererseits muss er sehen, wie
der Chor in der orchestra-Ebene reagiert. Die Bauanlage des Theaters allein 1asst
ein merkwiirdiges Gegenspiel entstehen zwischen dem, was man hier sieht und
was man hort. So sind Sehen und Horen von der Theateranlage her schon ge-

33 Jean-Pierre Vernant, Mythos und Gesellschaft im alten Griechenland, Frankfurt/M 1987,
S. 197f.

34 Damit habe ich nicht gemeint, dass der Chor als ,,idealer Zuschauer” immer Recht hat. Im Ge-
genteil: Der Chor ist manchmal opportunistisch und ratlos. Er ahnt manchmal dunkel eine Be-
deutung, die noch verborgen ist oder formuliert sie, ohne es zu wissen, in einem Wortspiel, ei-
nem doppelsinnigen Ausdruck. Die lyrischen, gesungenen Partien vom Chor bilden aber einen
Reflexionsrahmen fiir die Handlung, an dem der Zuschauer Orientierung finden kann. So gibt er
dem Zuschauer sozusagen Anst6fe fiir die Bewegung von Emotionen und Gedanken. SchlieB3-
lich kann die Sprache der ganzen Tragodie nur dem Zuschauer in ihrer Vieldeutigkeit und ihren
Doppeldeutigkeiten transparent werden. Vgl. Jean-Pierre Vernant, Pierre Vidal-Naquet, Myth
and Tragedy in Acient Greece, New York 1996, S. 43f.

35 Claude Calame hat deutlich gemacht, wie der Chor frei zwischen beiden Welten flottieren kann.
Dabei spielen vor allem die deiktischen Worter und der Tempus-, Modus- und Personenge-
brauch eine wichtige Rolle. ,,.Dort“, ,,Damals“, die Vergangenheitsform und das ,,Er/sie* der
dritten Person riicken die fiktive Welt der Bithnenhandlung in den Vordergrund. ,,Hier", , Jetzt",
das Prisens und das ,,Ich/Wir* des Sprechers und die zweite Person des Angesprochenen beto-
nen cher die reale Welt des Chors/Zuschauers. So kann der Chor den Blick der Zuschauer von
der fiktiven Biithnen-Welt auf die Realitét Aic et nunc freimachen. Vgl. Claude Calame, Perfor-
mative aspects of the choral voice in Greek tragedy: civic identity in performance, in: Simon
Goldhill, Robin Osborne (Hg.), Performance culture and Athenian democracy, Cambridge
1999, S. 125-153, hier S. 128ff.

36 Theo Girshausen, Ursprungszeiten des Theaters — Das Theater der Antike, Berlin 1999, S. 375.

19



trennt, differenziert.’’” Aus der Distanz von Wort und Bild und der durch sie be-
griindeten Notwendigkeit, beides miteinander zu vermitteln, entsteht der Re-
flexionsraum. Die Gleichzeitigkeit von Horen und Sehen ldsst somit die direkte
Identifikation der Zuschauer mit dem tragischen Held nicht mehr zu, weil in der
orchestra-Ebene die Identifikation durch den Chor gebremst wird. Die Zu-
schauer haben somit keine Moglichkeit, sich vollig in der Handlung zu verlieren.

Zweitens. Der Chor spielt eine wichtige Rolle nicht nur beim Singen und Tan-
zen. Wenn der Chor nicht singt, dann stellt er einen immer anwesenden Horer
dar. Durch diese Pridsenz als Horer zwischen skene und theatron entsteht eine
Offentlichkeit des Geschehens, weil jeder Dialog von einem dritten Punkt aus
wahrgenommen wird.’® Privates Gesprich oder Handeln der Helden sind damit
unmoglich. Nietzsche bemerkt:

So verlangte der antike Chor fiir die ganze Handlung in jedem Drama Offentlichkeit der
Handlung, den freien Platz als die Aktionsstétte der Tragddie. [...] Alles offentlich, alles im
hellen Licht, alles in Gegenwart des Chors, das war die grausame Forderung [...] er [der
Chor] war der Faktor, mit dem vor allem gerechnet werden musste, den man nicht beiseite las-
sen durfte.3?

Der Chor lésst also einerseits die Leiden und Schmerzen der Helden koérperlich
fiihlbar werden, und manifestiert die Einheit von Biihne und Zuschauerraum.
Andererseits wirkt er der Illusionsbildung entgegen und ermdglicht die kritische
Funktion der Distanzierung: durch die Distanzierung wird die Diskrepanz zur
Wirklichkeit betont, und der implizite Kontrast zwischen der mythischen Vor-
welt und der Gegenwart macht Defizite der Wirklichkeit deutlich. Dadurch er-
moglicht der Chor Reflexion und Kritik des Dargestellten. So wirkt er als eine
Art Zugbriicke, die man nach Belieben hochziehen oder senken, verkiirzen oder
verldngern kann.
Uber den Chor lasst sich der Zuschauer an die Biihne heranzichen oder von ihr distanzieren; er

kann praktisch in die szenische Situation verstrickt, ihm kann aber auch Zugang zu ihr ver-
sperrt werden.40

37 In diesem Sinne stellte Karl Reinhardt fest, das tragische Drama sei ,,mehr ein Ganzes von Be-
ziigen [...] als eine durchlaufende Handlung.“ Vgl. Karl Reinhardt, Aischylos als Regisseur und
Theologe, Bern 1949, S. 54.

38 Hans-Thies Lehmann, Theater und Mythos — Die Konstitution des Subjekts im Diskurs der anti-
ken Tragodie, Stuttgart 1991, S. 48.

39  Friedrich Nietzsche, Das griechische Musikdrama, in: Friedrich Nietzsche, Samtliche Werke,
Giorgio Colli und Mazzino Montinari (Hg.), Bd. 1., Miinchen, Berlin 1998, S. 525f. (kiinftig zi-
tiert als KSA)

40 George Steiner, Die Antigonen, Miinchen 1988, S. 208. Auch Schiller hat in einem Brief an
Komer am 10. Mérz 1803 diese Dialektik als zentrales Merkmal des Chors in Bezug auf das
»Trauerspiel mit Choren* Braut von Messina anschaulich dargestellt: ,,Wegen des Chors be-
merke ich noch, dass ich in ihm einen doppelten Charakter darzustellen hatte, einen allgemein

20





