VII

Liebevolle Zuwendung

Habt ihr schon einmal in Erwigung gezogen, schon einmal dar-
uber nachgedacht, was das heif3t: liebevolle Zuwendung? Ohne
sie gedeiht kein Siugling. Ohne sie gedeiht keine Pflanze. Ohne
sie kann kein Mensch sich wirklich entwickeln. Es ist erwiesen,
dass Siuglinge und Kleinkinder auch bei bester Nahrung und
medizinischer Versorgung korperlich und seelisch nicht richtig
wachsen, wenn man ihnen Zirtlichkeit und Liebe vorenthilt.
Ohne liebevolle Zuwendung gedeiht nichts: keine Beziehung,
kein menschlicher Kontakt. Wie sollte also unsere Meditation
ohne sie gedeihen? Sie kann es nicht. Es gibt einfach nichts,
das ohne liebevolle Zuwendung gedeihen wirde.

Macht von eurem Geist wihrend des ganzen Tages liebevoll
Gebrauch. Fihrt euch nicht auf wie der sprichwortliche Elefant
im Porzellanladen. Der »Elefant im Porzellanladen« richtet grofde
Verwiistung an, weil er alles zerbricht. Und warum? Er ist acht-
los und folgt blindwiitig seinen Impulsen. Selbst die kleinste
Achtlosigkeit ist bereits ein Zeichen, dass die nétige liebevolle
Zuwendung fehlt. Selbst der kleinste Bruch der Gelibde of-
fenbart einen Mangel an liebevoller Zuwendung.

Die Geliibde sind keine willkurlich festgesetzten, despoti-
schen Regeln. Sie verfolgen einen Zweck. Jedes Geliibde ist
so formuliert, dass es einen bestimmten Lebensbereich, einen
Aspekt des Daseins erfasst. Zusammen wirken sie darauf hin,
dass wir weltlichen Belangen und Interessen den Riicken kehren
und uns achtsam und liebevoll nach innen wenden.

93



Jedes Geliibde, das wir nicht behutsam und liebevoll beach-
ten, wird die Meditation storen, ihren Fluss unterbrechen. Selbst
die kleinste Abweichung reicht dafiir schon aus, weil der Geist
nur widerstrebend gehorcht oder achtlos seinen Gewohnhei-
ten folgt. Verhirtet sich der Geist noch mehr, arbeitet er den
anderen sogar entgegen, begegnet er ihnen nicht liebevoll und
respektvoll, wird auch die Meditation nicht zum Erfolg fihren.

Wir sollten uns den ganzen Tag liebevoll und behutsam
um unseren Geist kimmern; sorgsam dariber wachen, was er
berthrt und wie er es bertihrt. Der Geist bertihrt so viele Din-
ge. Er bertihrt seine eigenen Gedanken. Er reagiert auf andere
Menschen. Er ist permanent im Dienst ... und noch dazu auf
die falsche Art und Weise.

Zumeist achtet er nicht darauf, was eigentlich vor sich geht,
bleibt vollkommen unbewusst, ist nur um seine eigenen An-
nehmlichkeiten besorgt, liebt nicht. Wenn der Geist also wihrend
des ganzen Tages diesen und noch vielen anderen Sperren
unterliegt, wie konnt ihr dann erwarten, dass er sie am frihen
Morgen und am Abend wihrend unserer Meditationssitzungen
plotzlich fallen ldsst? Warum sollten sie sich plotzlich in nichts
auflosen? Aus welchem vorstellbaren Grund?

Damit die Meditation zu voller Blute kommt, miissen zwei
Voraussetzungen erfillt sein. Zum einen missen wir den Geist
den ganzen Tag lang auf die richtige Art und Weise gebrau-
chen; zum anderen miissen wir uns unserer Meditation mit der
gleichen Liebe und Behutsamkeit zuwenden. Thr konnt nicht
meditieren, wenn ihr euch einfach hinsetzt und einzureden
versucht: »Nun will ich meditieren. Und genau das werde ich
auch tun. Ich werde mich weder dabei storen noch sonst ir-
gendwie zerstreuen lassen.« Solche Vorsitze sind sinnlos. Sie
fuhren nicht zum Erfolg. Anstatt uns damit abzuplagen, diirfen

94



wir uns hinsetzen und allem liebevoll zuwenden, was mit der
Meditation zusammenhingt. Wir diirfen uns der Situation mit
Anmut uberlassen, uns in sie hineingeben.

Beim Zen werfen sich die Ubenden zuerst respektvoll vor
ihrem eigenen Kissen und dem Praktizierenden nieder, der ihnen
gegeniiber oder neben ihnen sitzt. Dies ist eine schone, runde
Geste. Herz und Geist kommen in einem Gefiihl der Achtung
und liebevollen Sorgfalt zusammen: vor dem Kissen, vor dem
Gegeniber, vor dem Nachbarn. Das heif3t, bevor wir tiberhaupt
beginnen, mussen wir Liebe und Sorgfalt fir unsere gesamte
innere und duflere Umwelt in uns erwecken. Wir diirfen uns
dem Schreinraum o6ffnen, in dem wir iben, und allem, das in
den Kreis unserer bewussten Wahrnehmung tritt. Wir durfen
uns unserem eigenen Atem liebevoll und behutsam zuwenden.
Erst dann kénnen wir beginnen.

Der Geist kann unmoglich fir die Meditation bereit sein,
wenn er sich mit Zweifeln, Bedauern, inneren Widerspriichen,
Widerstinden, Sorgen und Urteilen abplagt. Wieso auch? Er
urteilt und sorgt sich auch weiterhin. Warum sollte er damit
aufhoren? Was wiire ein denkbarer Grund dafiir? Er hat es den
ganzen lieben langen Tag iber getan. Warum sollte er es jetzt
plotzlich nicht mehr tun?

Es gibt nur einen Zugang dazu, so zu meditieren, dass die
Meditation auch Sinn und Zweck hat und auSerdem funktio-
niert. Dazu mussen wir uns von allem Weltlichen abwenden.

Meditation transzendiert. Meditation geht hinaus tiber das,
was ist. Deswegen konnt ihr unmoglich meditieren, wenn der
Geist in weltliche Uberlegungen eingesponnen bleibt. Im Beisein
eines weltlich ausgerichteten Geistes kann die transzendierende
Tétigkeit der Meditation gar nicht erst zur Entfaltung kommen.
Dann machen die weltlichen Interessen immer wieder auf sich

95



aufmerksam. Sie rufen uns und versprechen uns etwas. Sie
versprechen uns irgendeine Befriedigung. Untersucht diese
Versprechen sofort, wenn sie sich zeigen. Uberpriift sie auf
der Stelle. Haben sie euch jemals befriedigt? Wenn nein, lasst
sie unverziglich fallen.

Was wir auch tun, jede Handlung, die wir wihrend unse-
res Tagewerks ausfithren, kann und muss in unsere Ubung
eingebracht werden. Dazu gehort Rechte Achtsamkeit, totale
Aufmerksamkeit. Was heifdt: Wir sind einsgerichtet und vorur-
teilsfrei bei der Sache. Wir fragen uns nicht, ob das, was wir
tun, auch wirklich noétig, wichtig, zu schwer, zu muihevoll, zu
umstiandlich oder zu langwierig ist. Nichts von alledem. Nur
totale Aufmerksamkeit. Wir folgen dem Geschehen und 6ffnen
liebevoll unseren Geist in dem Wunsch, unser Bestes zu geben.

Geben wir beim Saubermachen nicht unser Bestes, warum
sollten wir dann beim Meditieren plotzlich unser Bestes ge-
ben? Gibt es irgendeinen Grund, der dafir spricht, dass diese
beiden Tatigkeiten sich in irgendeiner Weise qualitativ unter-
scheiden miissen? Was wir auch tun, wir tun es, so gut wie
wir konnen. Putzen wir mit Liebe unser Zimmer und sind mit
Liebe bei unserem Tagewerk, dann wird der Geist auch von
liebevoller Zuwendung erfillt sein, wenn wir uns zum Medi-
tieren hinsetzen. Das ist unser Weg, unsere einzige Rettung.
Anders klappt es nicht.

Der Geist trigt schwer an den Gewohnheiten vieler Jahre.
Erkennt diese Gewohnheiten. Lasst sie fallen. Nehmt neue an.
Versucht es. Versucht, eurem Geist neue Gewohnheiten ein-
zupflanzen. Gewohnt euch an, anders zu denken. Thr musst
nicht unbedingt in den alten Bahnen denken. Nehmt ganz
bewusst jeden Gedanken wahr, der nach den Gesetzen der
alten Denkgewohnheiten in euch entsteht, und sagt euch: »Ich

96



denke wieder einmal, wie ich es gewohnt bin. Nicht notig. Ich
kann ebenso gut in anderen Bahnen denken: in Begriffen wie
Allgiite, Dienst am Nichsten, Unbestindigkeit aller bedingt
entstandenen Erscheinungen, alles durchdringendes Leiden
und so weiter.«

Orientiert euer Denken an jeder beliebigen Aussage des
Dhamma, an die ihr euch erinnert, an Textstellen und Wortgrup-
pen, die euch in den Sinn kommen. Denkt in diesen Begriffen.
Damit schleust ihr den Geist in das richtige Fahrwasser. Und
das ist notig. Warum sollte er iberhaupt meditieren, wenn er
auch weiterhin in den alten Gewissern dimpelt? Er hat frither
nicht meditiert. Warum sollte er es also jetzt tun?

Wenn ihr etwas wirklich gut machen wollt, miisst ihr es mit
Liebe machen. Das ist die wichtigste Voraussetzung. Wir ha-
ben nicht die geringste Chance, unsere Sache gut zu machen,
wenn wir nicht mit Liebe an sie herangehen. Ohne Liebe gibt
es nur Widerstinde und Ablehnung, und wenn nicht die, so
zumindest Gleichgultigkeit. Etwas anderes ist gar nicht mog-
lich. Entweder es ist uns egal, was wir tun, oder wir tun es mit
Liebe, oder wir lehnen es ab. Was davon mochtet ihr? Was,
bitteschon, soll es sein?

Also, wenn ihr gern meditieren mochtet, es aber nicht konnt,
dann verbannt einfach alle Giberfliissigen Gedanken aus eurem
Geist. Weg damit und fertig. Vergesst den ganzen Kram!

Erst alle Teile zusammen ergeben ein funktionierendes
Ganzes. Dieses Ganze ist das Gesamtbild. Zerbrecht euch nicht
den Kopf, wenn ihr bisher nur Teile davon gesehen habt. Das
Gesamtbild wird sich schon noch zusammenfiigen, vorausge-
setzt, ihr achtet sorgfiltig und aufmerksam auf jedes Teil. Jede
Kleinigkeit fugt sich irgendwie ein. Jede Kleinigkeit verdient
unsere Sorgfalt. Und so miissen wir sie auch behandeln.

97



Der Geist ist ein zerbrechliches Instrument. Es gibt kein zer-
brechlicheres. Ihr alle habt schon erhebende und vollkommen
losgelost befreiende Geisteszustinde erlebt — und Momente
volliger Niedergeschlagenheit. Jeder macht solche Erfahrungen.

Daran ist nichts AuSergewoOhnliches. Wenn der Geist in sol-
chen Momenten noch ein bisschen weitergestolen wiirde, er
wirde vielleicht Giber den Rand des Abgrunds hinausschreiten
— nach der einen wie nach der anderen Seite. Wie gesagt, er
ist ein zerbrechliches Instrument und wird nur dann wirklich
zur Blite kommen, wenn wir uns ihm mit liebevoller Zuwen-
dung widmen.

Eure Meditation ist noch ein kleines Baby. Das gilt fir jeden
von euch. Sie ist noch nicht wirklich ausgewachsen, noch nicht
gereift. Babys verlangen sorgfiltige Pflege. Auch unser Geist ist
noch wie ein Baby. Bis wir nicht einen Vorgeschmack von der
Befreiung (nibbana) gekostet haben, bleibt der Geist ein Baby.

Wir miissen sorgsam mit ihm umgehen, auf seine Zerbrech-
lichkeit achten. Missbraucht euren Geist nicht, indem ihr euch
der Welt hingebt, indem ihr Hass, Widerstand, Ablehnung, Kum-
mer, Angst, Widerwillen und Zweifel in ihm nihrt. Sorgt dafir,
dass der Geist liebt, womit er sich verbindet, was er berihrt.

Ganz gleich, ob er mit Behagen oder mit Unbehagen auf eine
bestimmte Sache zugeht, achtet darauf, dass er es in jedem Fall
mit Liebe tut, dass sich alle seine Verbindungen und Kontakte in
liebevoller Zuneigung vollziehen. Der Geist wird nicht wachsen,
wenn ihr ihn nicht mit solcher Sorgfalt behandelt, und damit
wire eure Praxis gefihrdet, weil dies ihr eigentliches Ziel ist:
wachsen und reifen.

Geistige Reife ist keine Frage des Alters. Sie hingt einzig
und allein davon ab, ob der Geist geschult ist oder nicht. Und
unsere Schulung besteht keinesfalls nur aus Meditation. Wenn

98



uberhaupt, gibt es auf dieser Welt nur wenige Menschen, die
am Tag vierundzwanzig Stunden meditieren; sicherlich auch
nur wenige, die immerhin zwanzig Stunden mit formaler Praxis
und nur zwei bis drei Stunden mit Schlaf verbringen. Wie dem
auch sei. Ob es sie gibt oder nicht, ist fiir uns nicht sonderlich
wichtig. Wichtig fur uns ist nur, dass der Geist wie an der Me-
ditation auch an jeder Alltagserfahrung, an jeder x-beliebigen
Titigkeit bewusst teilhat. Und da dies offensichtlich wichtig ist,
wie konnten wir dann so vermessen sein, diese beiden Aspekte
voneinander zu trennen!

Aufrichtiges, ernsthaftes Bemithen wird nicht in Gang kom-
men, wenn wir uns nicht vorbehaltlos und vollkommen in unser
Tun hineingeben, ganz gleich um was es sich dabei handelt.
Wenn ihr euch eine Sache herauspickt und ernsthaft betreibt,
euch einer anderen jedoch verweigert, seid ihr schon einer
inneren Blockierung aufgesessen.

Trefft auch unter den Menschen keine Auslese: auf der
einen Seite die, die ihr gern lieben, auf der anderen Seite die
anderen, die ihr nicht so gern lieben wollt. Pickt euch aus den
Schriften nicht nur vereinzelte Lehren heraus, an die ihr euch
mit Wohlgefallen erinnert, wihrend ihr andere lieber vergesst.
Trefft auch unter den Geliibden keine Auswahl, nach dem
Motto: »Die halte ich und jene nicht.« Jedes Mal, wenn ihr ein
Geliibde ablehnt, als fir euch erledigt betrachtet oder wissent-
lich Gibertretet, errichtet ihr eine Sperre, die eure Meditation
aufhalten wird. Deswegen seid aufrichtig und perfekt in allen
euren Bemuhungen.

Jeder Mensch verdient eure Liebe. Jede Handlung, alles
Geschehen verdient eure Aufmerksamkeit, jedes Geltiibde eure
Beachtung. Und dies sind nicht etwa unverbindliche Erwigun-
gen, sondern Aufgaben. Widmet euch ihnen.

99



Solange der Geist nicht bei allem Tun ernsthaft, das heif3t
ohne jegliche Widerstinde, beteiligt ist, muss er sich zwangsldufig
auch der Meditation widersetzen, sodass er bestenfalls halbherzig
dabei sein kann. Vielleicht geniefit er die ersten zwanzig und
verabscheut die restlichen vierzig Minuten. Vielleicht verweilt er
gern ein wenig beim Atem, hat aber eine Abneigung gegen alle
Gedanken, die auftauchen mogen. Vielleicht entristet er sich,
wenn jemand laut hustet. Aber wozu ist das gut? Was niitzt es?

Wir missen diesen Siugling von einem Geist hegen und
pflegen, sehr liebevoll auf ihn aufpassen, sonst wird er weder
wachsen noch erwachsen werden. Ist er schlieSlich einmal er-
wachsen geworden und kennt sich selbst, kann er auch geschickt
mit sich umgehen und ist zugleich mit sich vollkommen im Rei-
nen, weil alle Sperren oder Blockierungen verschwunden sind.
Er striaubt sich nicht mehr. Das heifit nicht, dass er vollkommen
naiv geworden ist und nichts mehr weifl. Er wei3 sehr wohl,
was vor sich geht, aber er lehnt sich nicht mehr dagegen auf.

Beobachtet euren Geist, und behandelt ihn mit angemes-
sener Sorgfalt. Dies ist allerdings nur moglich, wenn ihr es mit
Liebe tut. Nur Liebe allein, nur liebevolle Zuwendung, wird den
Erfolg garantieren. Nur sie macht die Transzendierung unseres
weltlichen Daseins moglich. Wacht also mit derselben Liebe
tiber euren Geist wie eine Mutter tiber ihr Kind. Fiir wen sonst
werdet ihr solche Liebe hegen kénnen, wenn ihr nicht einmal
dazu in der Lage seid, sie eurem eigenen Geist zu schenken?

Das Lockmittel ist eure Meditation: die volle, runde Erfah-
rung eurer Meditation. Es klingt fast wie Bestechung: »Wenn ich
mich den ganzen Tag lang ordentlich benehme, werde ich am
Abend eine schone Meditation haben.« Keiner weif3, wie sich
euer Geist benimmt, nur ihr selbst. Achtet also darauf, dass er
sich ordentlich benimmt.

100



Kimmert euch um ihn, wohl wissend, dass er das einzige
Instrument ist, das alles ermoglicht, das alles kann. Er ermoglicht
die niedersten Begierden und niedertrichtigsten Handlungen.
Aber er ermoglicht auch ihre Transzendierung und die Verwirk-
lichung der hochsten Bewusstseinsebenen. Deswegen miisst ihr
immer daran denken, sorgfiltig zu sein, liebevoll, und die Dinge
im richtigen Licht zu sehen. Was auch immer geschieht, was ihr
in Gang bringt, was andere Menschen in Gang bringen, alles
ist Teil eurer Praxis und deswegen auch Teil eurer Meditation.

Es wird euch sehr viel leichter fallen, bei eurem Atem zu
verweilen, wenn ihr ihn liebt. Was wir lieben, bei dem kon-
nen wir miihelos verweilen. Was uns gleichgtiltig ist, mit dem
wollen wir nicht zusammen sein. Liebt also euren Atem, denn
er ist Gegenstand eurer Meditation. Das ist Grund genug, ihn
zu lieben. Liebt euer Kissen, denn es trigt euch, wihrend ihr
meditiert. Liebt die Menschen, mit denen ihr sitzt. Seid dankbar.
Schaut bitte, ob ihr nicht vielleicht doch zu der liebevollen Zu-
wendung fihig seid, die alles erblithen ldsst — von den winzigen
kleinen Samen zu einem Geist, der das Zeug hat fur die /hanas
und schlieilich zu allem, was ein solcher Geist berithren kann.

101





