
93

VII

Liebevolle Zuwendung 

Habt ihr schon einmal in Erwägung gezogen, schon einmal dar-

über nachgedacht, was das heißt: liebevolle Zuwendung? Ohne 

sie gedeiht kein Säugling. Ohne sie gedeiht keine Pflanze. Ohne 

sie kann kein Mensch sich wirklich entwickeln. Es ist erwiesen, 

dass Säuglinge und Kleinkinder auch bei bester Nahrung und 

medizinischer Versorgung körperlich und seelisch nicht richtig 

wachsen, wenn man ihnen Zärtlichkeit und Liebe vorenthält. 

Ohne liebevolle Zuwendung gedeiht nichts: keine Beziehung, 

kein menschlicher Kontakt. Wie sollte also unsere Meditation 

ohne sie gedeihen? Sie kann es nicht. Es gibt einfach nichts, 

das ohne liebevolle Zuwendung gedeihen würde. 

Macht von eurem Geist während des ganzen Tages liebevoll 

Gebrauch. Führt euch nicht auf wie der sprichwörtliche Elefant 

im Porzellanladen. Der »Elefant im Porzellanladen« richtet große 

Verwüstung an, weil er alles zerbricht. Und warum? Er ist acht-

los und folgt blindwütig seinen Impulsen. Selbst die kleinste 

Achtlosigkeit ist bereits ein Zeichen, dass die nötige liebevolle 

Zuwendung fehlt. Selbst der kleinste Bruch der Gelübde of-

fenbart einen Mangel an liebevoller Zuwendung. 

Die Gelübde sind keine willkürlich festgesetzten, despoti-

schen Regeln. Sie verfolgen einen Zweck. Jedes Gelübde ist 

so formuliert, dass es einen bestimmten Lebensbereich, einen 

Aspekt des Daseins erfasst. Zusammen wirken sie darauf hin, 

dass wir weltlichen Belangen und Interessen den Rücken kehren 

und uns achtsam und liebevoll nach innen wenden. 



94

Jedes Gelübde, das wir nicht behutsam und liebevoll beach-

ten, wird die Meditation stören, ihren Fluss unterbrechen. Selbst 

die kleinste Abweichung reicht dafür schon aus, weil der Geist 

nur widerstrebend gehorcht oder achtlos seinen Gewohnhei-

ten folgt. Verhärtet sich der Geist noch mehr, arbeitet er den 

anderen sogar entgegen, begegnet er ihnen nicht liebevoll und 

respektvoll, wird auch die Meditation nicht zum Erfolg führen. 

Wir sollten uns den ganzen Tag liebevoll und behutsam 

um unseren Geist kümmern; sorgsam darüber wachen, was er 

berührt und wie er es berührt. Der Geist berührt so viele Din-

ge. Er berührt seine eigenen Gedanken. Er reagiert auf andere 

Menschen. Er ist permanent im Dienst … und noch dazu auf 

die falsche Art und Weise. 

Zumeist achtet er nicht darauf, was eigentlich vor sich geht, 

bleibt vollkommen unbewusst, ist nur um seine eigenen An-

nehmlichkeiten besorgt, liebt nicht. Wenn der Geist also während 

des ganzen Tages diesen und noch vielen anderen Sperren 

unterliegt, wie könnt ihr dann erwarten, dass er sie am frühen 

Morgen und am Abend während unserer Meditationssitzungen 

plötzlich fallen lässt? Warum sollten sie sich plötzlich in nichts 

auflösen? Aus welchem vorstellbaren Grund? 

Damit die Meditation zu voller Blüte kommt, müssen zwei 

Voraussetzungen erfüllt sein. Zum einen müssen wir den Geist 

den ganzen Tag lang auf die richtige Art und Weise gebrau-

chen; zum anderen müssen wir uns unserer Meditation mit der 

gleichen Liebe und Behutsamkeit zuwenden. Ihr könnt nicht 

meditieren, wenn ihr euch einfach hinsetzt und einzureden 

versucht: »Nun will ich meditieren. Und genau das werde ich 

auch tun. Ich werde mich weder dabei stören noch sonst ir-

gendwie zerstreuen lassen.« Solche Vorsätze sind sinnlos. Sie 

führen nicht zum Erfolg. Anstatt uns damit abzuplagen, dürfen 



95

wir uns hinsetzen und allem liebevoll zuwenden, was mit der 

Meditation zusammenhängt. Wir dürfen uns der Situation mit 

Anmut überlassen, uns in sie hineingeben. 

Beim Zen werfen sich die Übenden zuerst respektvoll vor 

ihrem eigenen Kissen und dem Praktizierenden nieder, der ihnen 

gegenüber oder neben ihnen sitzt. Dies ist eine schöne, runde 

Geste. Herz und Geist kommen in einem Gefühl der Achtung 

und liebevollen Sorgfalt zusammen: vor dem Kissen, vor dem 

Gegenüber, vor dem Nachbarn. Das heißt, bevor wir überhaupt 

beginnen, müssen wir Liebe und Sorgfalt für unsere gesamte 

innere und äußere Umwelt in uns erwecken. Wir dürfen uns 

dem Schreinraum öffnen, in dem wir üben, und allem, das in 

den Kreis unserer bewussten Wahrnehmung tritt. Wir dürfen 

uns unserem eigenen Atem liebevoll und behutsam zuwenden. 

Erst dann können wir beginnen. 

Der Geist kann unmöglich für die Meditation bereit sein, 

wenn er sich mit Zweifeln, Bedauern, inneren Widersprüchen, 

Widerständen, Sorgen und Urteilen abplagt. Wieso auch? Er 

urteilt und sorgt sich auch weiterhin. Warum sollte er damit 

aufhören? Was wäre ein denkbarer Grund dafür? Er hat es den 

ganzen lieben langen Tag über getan. Warum sollte er es jetzt 

plötzlich nicht mehr tun? 

Es gibt nur einen Zugang dazu, so zu meditieren, dass die 

Meditation auch Sinn und Zweck hat und außerdem funktio-

niert. Dazu müssen wir uns von allem Weltlichen abwenden. 

Meditation transzendiert. Meditation geht hinaus über das, 

was ist. Deswegen könnt ihr unmöglich meditieren, wenn der 

Geist in weltliche Überlegungen eingesponnen bleibt. Im Beisein 

eines weltlich ausgerichteten Geistes kann die transzendierende 

Tätigkeit der Meditation gar nicht erst zur Entfaltung kommen. 

Dann machen die weltlichen Interessen immer wieder auf sich 



96

aufmerksam. Sie rufen uns und versprechen uns etwas. Sie 

versprechen uns irgendeine Befriedigung. Untersucht diese 

Versprechen sofort, wenn sie sich zeigen. Überprüft sie auf 

der Stelle. Haben sie euch jemals befriedigt? Wenn nein, lasst 

sie unverzüglich fallen. 

Was wir auch tun, jede Handlung, die wir während unse-

res Tagewerks ausführen, kann und muss in unsere Übung 

eingebracht werden. Dazu gehört Rechte Achtsamkeit, totale 

Aufmerksamkeit. Was heißt: Wir sind einsgerichtet und vorur-

teilsfrei bei der Sache. Wir fragen uns nicht, ob das, was wir 

tun, auch wirklich nötig, wichtig, zu schwer, zu mühevoll, zu 

umständlich oder zu langwierig ist. Nichts von alledem. Nur 

totale Aufmerksamkeit. Wir folgen dem Geschehen und öffnen 

liebevoll unseren Geist in dem Wunsch, unser Bestes zu geben. 

Geben wir beim Saubermachen nicht unser Bestes, warum 

sollten wir dann beim Meditieren plötzlich unser Bestes ge-

ben? Gibt es irgendeinen Grund, der dafür spricht, dass diese 

beiden Tätigkeiten sich in irgendeiner Weise qualitativ unter-

scheiden müssen? Was wir auch tun, wir tun es, so gut wie 

wir können. Putzen wir mit Liebe unser Zimmer und sind mit 

Liebe bei unserem Tagewerk, dann wird der Geist auch von 

liebevoller Zuwendung erfüllt sein, wenn wir uns zum Medi-

tieren hinsetzen. Das ist unser Weg, unsere einzige Rettung. 

Anders klappt es nicht. 

Der Geist trägt schwer an den Gewohnheiten vieler Jahre. 

Erkennt diese Gewohnheiten. Lasst sie fallen. Nehmt neue an. 

Versucht es. Versucht, eurem Geist neue Gewohnheiten ein-

zupflanzen. Gewöhnt euch an, anders zu denken. Ihr müsst 

nicht unbedingt in den alten Bahnen denken. Nehmt ganz 

bewusst jeden Gedanken wahr, der nach den Gesetzen der 

alten Denkgewohnheiten in euch entsteht, und sagt euch: »Ich 



97

denke wieder einmal, wie ich es gewohnt bin. Nicht nötig. Ich 

kann ebenso gut in anderen Bahnen denken: in Begriffen wie 

Allgüte, Dienst am Nächsten, Unbeständigkeit aller bedingt 

entstandenen Erscheinungen, alles durchdringendes Leiden 

und so weiter.« 

Orientiert euer Denken an jeder beliebigen Aussage des 

Dhamma, an die ihr euch erinnert, an Textstellen und Wortgrup-

pen, die euch in den Sinn kommen. Denkt in diesen Begriffen. 

Damit schleust ihr den Geist in das richtige Fahrwasser. Und 

das ist nötig. Warum sollte er überhaupt meditieren, wenn er 

auch weiterhin in den alten Gewässern dümpelt? Er hat früher 

nicht meditiert. Warum sollte er es also jetzt tun? 

Wenn ihr etwas wirklich gut machen wollt, müsst ihr es mit 

Liebe machen. Das ist die wichtigste Voraussetzung. Wir ha-

ben nicht die geringste Chance, unsere Sache gut zu machen, 

wenn wir nicht mit Liebe an sie herangehen. Ohne Liebe gibt 

es nur Widerstände und Ablehnung, und wenn nicht die, so 

zumindest Gleichgültigkeit. Etwas anderes ist gar nicht mög-

lich. Entweder es ist uns egal, was wir tun, oder wir tun es mit 

Liebe, oder wir lehnen es ab. Was davon möchtet ihr? Was, 

bitteschön, soll es sein? 

Also, wenn ihr gern meditieren möchtet, es aber nicht könnt, 

dann verbannt einfach alle überflüssigen Gedanken aus eurem 

Geist. Weg damit und fertig. Vergesst den ganzen Kram! 

Erst alle Teile zusammen ergeben ein funktionierendes 

Ganzes. Dieses Ganze ist das Gesamtbild. Zerbrecht euch nicht 

den Kopf, wenn ihr bisher nur Teile davon gesehen habt. Das 

Gesamtbild wird sich schon noch zusammenfügen, vorausge-

setzt, ihr achtet sorgfältig und aufmerksam auf jedes Teil. Jede 

Kleinigkeit fügt sich irgendwie ein. Jede Kleinigkeit verdient 

unsere Sorgfalt. Und so müssen wir sie auch behandeln. 



98

Der Geist ist ein zerbrechliches Instrument. Es gibt kein zer-

brechlicheres. Ihr alle habt schon erhebende und vollkommen 

losgelöst befreiende Geisteszustände erlebt – und Momente 

völliger Niedergeschlagenheit. Jeder macht solche Erfahrungen. 

Daran ist nichts Außergewöhnliches. Wenn der Geist in sol-

chen Momenten noch ein bisschen weitergestoßen würde, er 

würde vielleicht über den Rand des Abgrunds hinausschreiten 

– nach der einen wie nach der anderen Seite. Wie gesagt, er 

ist ein zerbrechliches Instrument und wird nur dann wirklich 

zur Blüte kommen, wenn wir uns ihm mit liebevoller Zuwen-

dung widmen. 

Eure Meditation ist noch ein kleines Baby. Das gilt für jeden 

von euch. Sie ist noch nicht wirklich ausgewachsen, noch nicht 

gereift. Babys verlangen sorgfältige Pflege. Auch unser Geist ist 

noch wie ein Baby. Bis wir nicht einen Vorgeschmack von der 

Befreiung (nibbàna) gekostet haben, bleibt der Geist ein Baby. 

Wir müssen sorgsam mit ihm umgehen, auf seine Zerbrech-

lichkeit achten. Missbraucht euren Geist nicht, indem ihr euch 

der Welt hingebt, indem ihr Hass, Widerstand, Ablehnung, Kum-

mer, Angst, Widerwillen und Zweifel in ihm nährt. Sorgt dafür, 

dass der Geist liebt, womit er sich verbindet, was er berührt. 

Ganz gleich, ob er mit Behagen oder mit Unbehagen auf eine 

bestimmte Sache zugeht, achtet darauf, dass er es in jedem Fall 

mit Liebe tut, dass sich alle seine Verbindungen und Kontakte in 

liebevoller Zuneigung vollziehen. Der Geist wird nicht wachsen, 

wenn ihr ihn nicht mit solcher Sorgfalt behandelt, und damit 

wäre eure Praxis gefährdet, weil dies ihr eigentliches Ziel ist: 

wachsen und reifen. 

Geistige Reife ist keine Frage des Alters. Sie hängt einzig 

und allein davon ab, ob der Geist geschult ist oder nicht. Und 

unsere Schulung besteht keinesfalls nur aus Meditation. Wenn 



99

überhaupt, gibt es auf dieser Welt nur wenige Menschen, die 

am Tag vierundzwanzig Stunden meditieren; sicherlich auch 

nur wenige, die immerhin zwanzig Stunden mit formaler Praxis 

und nur zwei bis drei Stunden mit Schlaf verbringen. Wie dem 

auch sei. Ob es sie gibt oder nicht, ist für uns nicht sonderlich 

wichtig. Wichtig für uns ist nur, dass der Geist wie an der Me-

ditation auch an jeder Alltagserfahrung, an jeder x-beliebigen 

Tätigkeit bewusst teilhat. Und da dies offensichtlich wichtig ist, 

wie könnten wir dann so vermessen sein, diese beiden Aspekte 

voneinander zu trennen! 

Aufrichtiges, ernsthaftes Bemühen wird nicht in Gang kom- 

men, wenn wir uns nicht vorbehaltlos und vollkommen in unser 

Tun hineingeben, ganz gleich um was es sich dabei handelt. 

Wenn ihr euch eine Sache herauspickt und ernsthaft betreibt, 

euch einer anderen jedoch verweigert, seid ihr schon einer 

inneren Blockierung aufgesessen. 

Trefft auch unter den Menschen keine Auslese: auf der 

einen Seite die, die ihr gern lieben, auf der anderen Seite die 

anderen, die ihr nicht so gern lieben wollt. Pickt euch aus den 

Schriften nicht nur vereinzelte Lehren heraus, an die ihr euch 

mit Wohlgefallen erinnert, während ihr andere lieber vergesst. 

Trefft auch unter den Gelübden keine Auswahl, nach dem 

Motto: »Die halte ich und jene nicht.« Jedes Mal, wenn ihr ein 

Gelübde ablehnt, als für euch erledigt betrachtet oder wissent-

lich übertretet, errichtet ihr eine Sperre, die eure Meditation 

aufhalten wird. Deswegen seid aufrichtig und perfekt in allen 

euren Bemühungen. 

Jeder Mensch verdient eure Liebe. Jede Handlung, alles 

Geschehen verdient eure Aufmerksamkeit, jedes Gelübde eure 

Beachtung. Und dies sind nicht etwa unverbindliche Erwägun-

gen, sondern Aufgaben. Widmet euch ihnen. 



100

Solange der Geist nicht bei allem Tun ernsthaft, das heißt 

ohne jegliche Widerstände, beteiligt ist, muss er sich zwangsläufig 

auch der Meditation widersetzen, sodass er bestenfalls halbherzig 

dabei sein kann. Vielleicht genießt er die ersten zwanzig und 

verabscheut die restlichen vierzig Minuten. Vielleicht verweilt er 

gern ein wenig beim Atem, hat aber eine Abneigung gegen alle 

Gedanken, die auftauchen mögen. Vielleicht entrüstet er sich, 

wenn jemand laut hustet. Aber wozu ist das gut? Was nützt es? 

Wir müssen diesen Säugling von einem Geist hegen und 

pflegen, sehr liebevoll auf ihn aufpassen, sonst wird er weder 

wachsen noch erwachsen werden. Ist er schließlich einmal er-

wachsen geworden und kennt sich selbst, kann er auch geschickt 

mit sich umgehen und ist zugleich mit sich vollkommen im Rei-

nen, weil alle Sperren oder Blockierungen verschwunden sind. 

Er sträubt sich nicht mehr. Das heißt nicht, dass er vollkommen 

naiv geworden ist und nichts mehr weiß. Er weiß sehr wohl, 

was vor sich geht, aber er lehnt sich nicht mehr dagegen auf. 

Beobachtet euren Geist, und behandelt ihn mit angemes-

sener Sorgfalt. Dies ist allerdings nur möglich, wenn ihr es mit 

Liebe tut. Nur Liebe allein, nur liebevolle Zuwendung, wird den 

Erfolg garantieren. Nur sie macht die Transzendierung unseres 

weltlichen Daseins möglich. Wacht also mit derselben Liebe 

über euren Geist wie eine Mutter über ihr Kind. Für wen sonst 

werdet ihr solche Liebe hegen können, wenn ihr nicht einmal 

dazu in der Lage seid, sie eurem eigenen Geist zu schenken? 

Das Lockmittel ist eure Meditation: die volle, runde Erfah-

rung eurer Meditation. Es klingt fast wie Bestechung: »Wenn ich 

mich den ganzen Tag lang ordentlich benehme, werde ich am 

Abend eine schöne Meditation haben.« Keiner weiß, wie sich 

euer Geist benimmt, nur ihr selbst. Achtet also darauf, dass er 

sich ordentlich benimmt. 



101

Kümmert euch um ihn, wohl wissend, dass er das einzige 

Instrument ist, das alles ermöglicht, das alles kann. Er ermöglicht 

die niedersten Begierden und niederträchtigsten Handlungen. 

Aber er ermöglicht auch ihre Transzendierung und die Verwirk-

lichung der höchsten Bewusstseinsebenen. Deswegen müsst ihr 

immer daran denken, sorgfältig zu sein, liebevoll, und die Dinge 

im richtigen Licht zu sehen. Was auch immer geschieht, was ihr 

in Gang bringt, was andere Menschen in Gang bringen, alles 

ist Teil eurer Praxis und deswegen auch Teil eurer Meditation. 

Es wird euch sehr viel leichter fallen, bei eurem Atem zu 

verweilen, wenn ihr ihn liebt. Was wir lieben, bei dem kön-

nen wir mühelos verweilen. Was uns gleichgültig ist, mit dem 

wollen wir nicht zusammen sein. Liebt also euren Atem, denn 

er ist Gegenstand eurer Meditation. Das ist Grund genug, ihn 

zu lieben. Liebt euer Kissen, denn es trägt euch, während ihr 

meditiert. Liebt die Menschen, mit denen ihr sitzt. Seid dankbar. 

Schaut bitte, ob ihr nicht vielleicht doch zu der liebevollen Zu-

wendung fähig seid, die alles erblühen lässt – von den winzigen 

kleinen Samen zu einem Geist, der das Zeug hat für die Jhànas 

und schließlich zu allem, was ein solcher Geist berühren kann. 




