
Statik und Dynamik  
im Kirchenjahr

Bernhard Stephan Schneider 

Wie ein 
Windrad



© Paulusverlag, Einsiedeln  /  Schweiz 2019
Alle Rechte vorbehalten
www.paulusverlag.ch

Umschlaggestaltung: © Verlag Herder GmbH, Freiburg 
Covermotiv: © Utro na more / iStock / Getty Images

Satz: post scriptum, Vogtsburg-Burkheim
Herstellung: CPI books GmbH, Leck

Printed in Germany

ISBN 978-3-7228-0920-5

www.fsc.org

MIX
Papier aus verantwor-
tungsvollen Quellen

FSC® C083411

®

Gewidmet

Meinen Eltern: Louise Josephine und Franz-Joseph Schnei-
der-Brütsch, die mein Wachsen und Reifen im Glauben 
schützten und stützten. Sie zeigten den Weg durch das Kir-
chenjahr in Festen und Feiern.

Meinem Seelsorger: HH. Domherr Emil Wäschle, Pfarrer 
und Dekan, der in Klarheit und Wahrheit die priesterliche 
Berufung vorlebte und mich auf dem Weg des Glaubens 
stets förderte, auch in der Gestaltung des Kirchenjahres.

Den Schwestern vom Heiligen Joseph zu St. Trudpert im 
Münstertal / Schwarzwald, welche segensreich in meiner 
Heimat wirkten und meine Steh- und Gehversuche im Glau-
ben begleiteten.



5

Inhalt

Zum Geleit	 7

Prolog	 12

Der Weihnachtsfestkreis

Licht für die Welt	 20

Näher, mein Gott, zu Dir!	 28

Der Zauber des Neuanfangs	 34

Die Zeit des Wartens und Erwartens	 39

Weihnacht – Hochfest der Kleinen	 51

Heilige Familie – ein mögliches Modell für heute?	 59

Maria – die Türöffnerin	 69

Erscheinung des Herrn – Sternstunde	 73

Taufe des Herrn – Am Wasser des Lebens	 77

Österliche Busszeit – Osterfestkreis

Aschermittwoch – Symbolträchtig	 84

Laetare-Sonntag – Das Spiel mit den Farben	 93

Passionssonntag – Das Kreuz rückt näher	 99

Palmsonntag – Der Vorhang geht auf	 106

Karfreitag – Das grosse Loslassen	 113

Karsamstag – Tag der Grabesruhe Christi	 122

Osternacht – Alles wird gut!	 128

Ostern – Lachen über den Tod	 133

Osteroktav – Frohes Nachklingen	 142

Christi Himmelfahrt – Zwei Welten verbinden	 146

Pfingsten – Geburtsstunde der Kirche	 155



6

Herrenfeste im Kirchenjahr

Darstellung des Herrn – Wenn’s wieder heller wird!	 164

Verkündigung des Herrn – Auftakt zur Zeitenwende	 170

Dreifaltigkeitssonntag – Dreifacher Lichteinfall	 177

Fronleichnam – Farbenfrohe Glaubensfreude	 186

Heiligstes Herz Jesu – Hochfest der Mitte	 193

Verklärung des Herrn – Das Tabor-Licht	 202

Kreuzerhöhung – Der Blick nach oben	 208

Christkönigsfest – Edler Verschluss des Kirchenjahres	 215

Ausgewählte Heilige im Jahreskreis

Die Mutter des Herrn – Wie gut, dass es Maria gibt!	 228

Josef – Der Horchende und Gehorchende	 237

Rita von Cascia – Eine Rose, die nie verblüht	 246

Bruder Klaus – Das Abenteuer mit der Tiefe	 258

Mutter Maria Bernarda Bütler – Dem Stern gefolgt	 267

Mutter Maria Theresia Scherer – In der Kraft des  
Kreuzes	 275

Karl von Österreich – Seliger Monarch des Friedens	 282

Allerheiligen – Vollendeter Kreuzweg	 291

Epilog 	 298

Persönliche Schlussgedanken	 301



7

Zum Geleit

Pfarrer Bernhard Stephan Schneider schreibt in seinem 

Prolog: «Ein Windrad mit einer so gewaltigen Spann-

weite seiner Flügel muss über eine unglaubliche Ver

ankerung verfügen. Damit jedes einzelne Windrad einer 

Windkraftanlage der Aufgabe zur Energieerzeugung ge-

recht wird, setzt seine Dynamik eine widerstandsfähige 

Statik voraus.»

Mir ist bei diesem Bild gleich die hebräische Bezeich-

nung für Glauben eingefallen, die die im Deutschen lei-

der gängige Verwechslung von «Glauben» und «Meinen» 

schon rein sprachlich unmöglich macht. Wer hätte sich 

noch nie über den Satz «Glauben heisst nichts Wissen» 

geärgert? Leider hat die deutsche Sprache für zwei Ar-

ten des Erkennens nur ein Wort: «glauben» – sowohl als 

«meinen» als auch als «vertrauen in ein Du». Auch wenn 

eine Person als Person nicht in gleicher Weise erkannt 

werden kann wie ein Gegenstand, sondern nur, wenn sie 

sich mir «offenbart», ist das spezifische «Erkennen» der 

Person nicht weniger «wirklich» und schon gar nicht 

weniger «wichtig» als das von Gegenständen. Das gilt 

selbstverständlich auch für die Offenbarung Gottes: Die 

Kirche unterscheidet zwischen «Natürlicher» (allgemei-

ner) Offenbarung, d. h. dass der Mensch durch vernünf-

tiges Nachdenken zur Annahme Gottes kommen kann 

(Vernunftglaube) und dass ein geistiger Gott sich auch in 

der Geschichte offenbaren kann («Übernatürliche» oder 

geschichtliche Offenbarung – ihr entsprich der Offenba-

rungsglaube, vgl. Vat I, DH 3004). 



8

Dieser Offenbarungsglaube wird im Kirchenjahr nach-

gefeiert – mit den Hauptstationen Weihnachten, Ostern 

und Pfingsten. 

Zu Weihnachten feiern wir das Fest der Menschwer-

dung Gottes in Jesus. Seltsamerweise lehnen das heute 

auch viele Christen ab. Aber sobald man an einen persön-

lichen, sich in der Geschichte offenbarenden Gott glaubt, 

erscheint der Gedanke der Menschwerdung fast zwin-

gend: Denn ein geistiger, unendlicher, vollkommener 

Gott wäre von der materiellen, endlichen, unvollkomme-

nen Schöpfung so verschieden, dass Seine Offenbarung 

von ihr gar nicht verstanden werde könnte. Die Überbrü-

ckung dieses Gegensatzes ist nur vom Unendlichen, von 

Gott her, möglich: Das Unendliche kann das Endliche in 

sich fassen, aber nicht umgekehrt – also wenn Er sich zu 

uns herunterbeugt, denn aus eigener Kraft können wir 

nicht zu ihm aufsteigen. Diese Einsicht finden wir schon 

im Johannes-Evangelium, aber auch bei grossen Theolo-

gen wie etwa bei Ignatius von Antiochien oder bei Tho-

mas (bes. ScG 4,40.49). 

Zu Ostern gedenken wir des Todes und der Auferste-

hung Jesu – was uns meist schwerer fällt, als uns an ein 

herziges Baby in der Krippe zu erinnern. Zu Lebzeiten 

teilte Jesus den Jenseitsglauben der Pharisäer und stritt 

darüber mit den Sadduzäern (Mk 12, 18–27). Es ist frag-

lich, ob wir den Tod Jesu nicht zu sehr durch die Brille 

der Auferstehung sehen und ihn dadurch verharmlosen. 

Nur wenn auch Er durch das totale Dunkel des Todes 

musste, hat Sein Tod Vorbildcharakter für uns: Niemand 

kann wissen, was uns jenseits des Todes erwartet, aber 



9

aufgrund des Todes und der Auferstehung Jesu dürfen 

wir glauben und hoffen, dass uns und unsere Lieben ein 

liebender VATER ein neues, unzerstörbares und glück

liches Leben schenkt.

Wahrscheinlich hat Jesus eine Bewahrung vor dem Tod 

erwartet, wofür auch die Ortswahl Getsemani nach dem 

Abendmahl spricht, was ausserhalb der Stadtmauern liegt 

und eine leichte Fluchtmöglichkeit geboten hätte. Für 

diese Deutung spricht auch Sein Gebet in Getsemani, vor 

allem aber Sein bei Mk und Mt überlieferter Todesschrei: 

Mk 15, 34 b: Mein Gott, mein Gott, warum (richtiger gemäss 

der Originalsprache wäre: wozu) hast du mich verlassen?

Aber wäre er vor dem Tod bewahrt worden, hätte Er nur 

sich, nicht aber uns erlöst: Keiner von uns kann dem Tod 

entgehen, jeder kann nur durch den Tod hindurch ewiges 

Leben erhalten. Daher geht die heutige Kreuzesdebatte 

am Sinn von Leben, Tod und Auferstehung Jesu völlig 

vorbei: Schöpfung verweist auf Erlösung: Nur wenn Gott 

sich endgültig an die Schöpfung bindet, wird der Un-

heils-Zusammenhang der Welt von einem Heils-Zusam-

menhang umgriffen: Nur was Gott angenommen hat, hat 

Er auch erlöst (nach Ignatius von Antiochien).

Diese Auferstehung liegt nicht im «Wesen» des Men-

schen (gegen die griechische Vorstellung einer unzer-

störbaren Seelensubstanz) und kann auch nicht vom 

Menschen «verdient» werden (gegen das spätjüdische Ge-

setzesdenken), sondern ist das durch Christus vermittelte 

Gnadengeschenk Gottes. Das heisst leider nicht, dass der 

Mensch sich diesem Geschenk nicht auch versperren 

kann – der Mensch kann sich selbst von Gott ausschlies-



10

sen, sich selbst verdammen. Wohl aber heisst es, dass Gott 

jedem Seine Liebe anbietet und daher nichts auf Erden 

vergeblich getan wird, weil alles in Gott aufgehoben ist. 

Zu Pfingsten feiern wir die Geistsendung und die da-

durch gegründete Kirche.

Zwar bekennen wir uns mit dem Kurzgebet des Kreuz-

zeichens immer zu einem dreifaltigen Gott, aber leider ha-

ben viele kaum eine lebendige Beziehung zum Hl. Geist, 

woran die wenig glückliche Übersetzung von «RUAH» 

mit «GEIST» mitverantwortlich ist. Der Bibel würde 

viel mehr entsprechen «die göttliche Lebensspenderin» 

(RUAH ist im Hebräischen feminin) – in uns und in der 

gesamten Schöpfung. Es ist nicht möglich, hier eine Drei-

faltigkeitslehre auszuführen – nur ein einfacher Gedan-

kengang, der eine Weiterentwicklung des hl.  Augusti

nus darstellt. Wenn Gott die Liebe ist, muss er bereits 

in Sich Beziehungen aufweisen, diese Beziehungen nennt 

Augustinus auch «Personen». Er sieht den Vater als den 

Liebenden, den Sohn als den Geliebten und den Geist als 

das Band der Liebe zwischen Vater und Sohn und zwi-

schen Gott und Schöpfung.

Dieser Gottesgeist treibt zu Schöpfung der Kirche an: 

Der Glaube an eine geschichtliche Offenbarung verlangt 

notwendig eine Gemeinschaft, die diese in Wort und Tat 

tradiert – die christliche Ekklesia ebenso wie die jüdische 

Kahal und die islamische Umma. Die christliche Beson-

derheit gegenüber Judentum und Islam ist, dass wir daran 

glauben, dass Gott Sich nicht nur in Menschen, den Pro-

pheten, sondern auch als Mensch offenbarte und diese 

Vermenschlichung der Liebe Gottes in einer sich als Leib 



11

Christi (1 Kor 12) verstehenden Kirche tradiert und re-

präsentiert werden soll. Daher ist grundsätzlich klar, dass 

Kirche nur so weit Kirche ist, als sie Leib Christi ist, d. h. 

soweit sie die Liebe Gottes in dieser Welt zu verwirk-

lichen versucht. Es ist leider deutlich, dass diesem An-

spruch nicht nur einzelne Kapitel der Kirchengeschichte 

nicht entsprechen, sondern auch einzelne Kapitel unse-

res eigenen Lebens.

Wenn aber Kirche nur so weit Kirche ist, als sie Leib 

Christi ist, d. h. als sie sich an Christus orientiert, muss 

sie das tun, was Christus getan hat – heilsam mit Men-

schen umgehen (Diakonie), verkündigen (Kerygma) und 

das aus der Verbindung mit GOTT heraus (Liturgie). Es 

ist daher konsequent, dass die Liturgiekonstitution des 

Vaticanum II, Sacrosanctum Concilium, Liturgie, Diako-

nie und Kerygma als die drei Grundfunktionen der Kir-

che bezeichnete. 

Das Kirchenjahr erinnert daher an Jesu Vorbild: Seine 

Geburt, Sein Leben, Sein Sterben, Sein Auferstehen und 

Sein Weiterwirken in der Kirche. Diesem Vorbild sollen 

wir mit Seiner Hilfe nachstreben – dazu passt ein Satz aus 

der Begräbnisliturgie: 

«Der Herr vollende an Dir, was er in der Taufe begonnen hat.»

Dr. phil. / Mag theol. Elisabeth Deifl  

(Sr. Katharina Deifl OP, Wien)



12

Prolog

Windräder zur Stromerzeugung sind meistens in klei-

nen Gruppen angeordnet; sie stehen gut sichtbar in der 

Landschaft. Im Schwarzwald zum Beispiel stehen sie auf 

Anhöhen, weitherum zu sehen. Als natürliche Erzeugung 

von Energie durch die Windkraft sehen sie Atomkraft-

gegner – Verschandelung der Landschaft bedeuten sie für 

Naturfreunde und Landschaftsschützer. Was dem Einen 

Freude bereitet, wird zum Ärgernis für den andern. Im-

mer lautstärker sind im süddeutschen Raum Proteste zu 

hören gegen Windräderparks, besonders im idyllischen 

Ferien- und Wanderparadies Schwarzwald. Anwohner 

fühlen sich in ihrer Lebensqualität beeinträchtigt durch 

die Geräusche, welche die Windräder beim Betreiben 

verursachen. Ein Produkt des menschlichen Geistes und 

ein Werk menschlichen Schaffens wird zum Politikum. 

Mir persönlich bescheren Windkraftanlagen in der Land-

schaft weder Ärger noch lösen sie besondere Genugtuung 

aus. Dazu denke ich – zugegeben – zu wenig politisch. Ich 

sehe sie als gigantisches Werk der Technik, als eine Mög-

lichkeit, Energie auf saubere Art zu gewinnen ohne eine 

Gefahr für die Umwelt. Um es vorwegzunehmen: Mit Be-

wunderung für die Statik, welche die Betriebsdynamik 

eines solchen gigantischen Windrades erfordert.

Je älter ich werde, desto mehr lösen Wahrnehmung 

an Menschen, an der Natur, an bestimmten technischen 

Objekten, ein spirituelles Empfinden aus. Auch beim An-

blick von Windrädern irgendwo in der Ebene oder auf 

einer Anhöhe. Ein ganz bestimmtes Windrad stand am 



13

Anfang meiner Gedankengänge: Sowohl von der Auto-

bahn her Richtung San Bernardino und umgekehrt als 

auch aus dem Intercity zwischen Zürich und Chur – und 

zurück, ist sie gut sichtbar: Das einsam und allein ste-

hende Windrad im Churer Rheintal, das sich so stolz zu 

erheben scheint, als wolle es allen Vorbeirollenden in den 

Autos und in den Zügen sagen: Seht, wie standhaft ich 

verankert bin und sicher gegen den Himmel rage! Jedem 

noch so starken Wind im Churer Rheintal vermag ich 

zu trotzen und ihn mit meiner Dynamik erst zunutze zu 

machen.

Wenn man vom Techniker zum Priester, vom Konstru-

ierenden zum Seelsorger wird, dann werden Assoziatio-

nen zum Stammberuf, zur ursprünglichen Tätigkeit nicht 

einfach so weggewischt. In manchen Dingen kommt das 

Denken meines früheren technischen Berufes immer vor 

dem spirituellen Fühlen, ohne letzteres auszuschliessen. 

Vielleicht ist es auch richtig so, denn in der Welt der 

christlichen Spiritualität müssen sich die Dinge vom Kon-

kreten zum Abstrakten hinbewegen. Oder wie es Thomas 

von Aquin ausdrückte: Gnade setzt Natur voraus! Konkret 

ist diesbezüglich meine Wahrnehmung folgende: Ein 

Windrad mit der gewaltigen Spannweite seiner Flügel 

muss über eine unglaubliche Verankerung verfügen. Da-

mit jedes einzelne Windrad einer Windkraftanlage der 

Aufgabe zur Energieerzeugung gerecht wird, setzt seine 

Dynamik eine widerstandsfähige Statik voraus. Da ste-

hen die Ingenieure, die Techniker jeweils vor einer gros-

sen Herausforderung: Dynamik und Statik in Einklang 

zu bringen, eine Statik zu berechnen, welche der Dyna-



14

mik standhalten kann. Grösstmögliche Windstärken erst 

bewirken die Dynamik zur maximalen Gewinnung von 

Energie. Die Statik, unspektakulär, unscheinbar, kaum 

sichtbar in Grund und Boden versenkt, muss sich be-

währen und der grösstmöglichen Dynamik standhalten, 

ja Widerstand leisten. Ist dieses Bild aus der modernen 

Technik vergleichbar mit der Welt des Glaubens? Auch 

in unserer Glaubenswelt gibt es keine gewinnbringende 

Dynamik ohne erprobte Statik. Durch den Wind, der 

die Dynamik auslöst, erweist sich die Statik als bewährt. 

Auch in der Kirche. Der Wind in der Kirche hat einen 

grossen Namen: Es ist der Geist Gottes, der Heilige Geist. 

Jesus Christus hat seine Kirche auf das Fundament der 

Apostel begründet. Vor seiner Himmelfahrt gab er ihnen 

den Auftrag, seine Botschaft in die Welt hinaus zu tragen. 

Sie waren gerüstet für den Auftrag. Sie waren zur Sen-

dung bereit. Die Statik war gegeben. Drei Jahre folgten 

sie Jesus auf seinem Weg, seit er sie von ihren Fischer-

netzen und den Booten am See Genezaret weggerufen 

hatte. Sie hörten seine Botschaft. Sie sahen die Zeichen, 

die er setzte und die Wunder, die er wirkte. Sie sassen mit 

ihm am Abendmahlstisch, als er ihnen beim Paschamahl 

das Brot brach und den Kelch reichte. Sie erlebten seine 

Verhaftung, die Verurteilung, den schmerzlichen Kreuz-

weg und schliesslich – wenn auch versteckt und aus der 

Ferne – seinen bitteren Tod am Kreuz. Auch wenn sie vor 

dem Leiden und Kreuz geflohen sind, es wurde ihnen 

dennoch die Gnade zuteil, Zeugen der Auferstehung zu 

werden. Das ist wohl das wichtigste in ihrer Schulung für 

eine Statik des Glaubens: Den Auferstandenen bezeugen 



15

zu dürfen. Zeuge zu sein, dass der Tod nicht das letzte 

Wort hat, sondern das Leben. Erfahren zu dürfen, dass die 

Liebe stärker ist als der Hass und der Ostermorgen den 

Karfreitag überstrahlt.

Die Statik war geschaffen; die Verankerung war tief 

genug, um nun auch die Dynamik in Betrieb zu brin-

gen, damit Energie gewonnen werden kann, um sie der 

Welt zufliessen zu lassen. Nur der Antrieb fehlte noch: 

Der kräftige Windstoss, der das Rad in Schwung bringen 

sollte. Doch die Apostel wussten, dass Jesus Wort halten 

wird und ihnen diesen Kraftstoss von oben senden wird. 

Sie warteten … Aber nicht tatenlos, sondern einmütig im 

Gebet, wie die Apostelgeschichte berichtet (vgl. Apg 1,12–

14). Aber auch politisch waren sie nicht untätig. Sie woll-

ten das Apostelkollegium wieder vollzählig herstellen, 

nachdem Judas durch den Verrat an Jesus und schliess-

lich durch den Freitod ausgeschieden war. Sie suchten ei-

nen Nachfolger, der als treuer Weggefährte Jesu bekannt 

war, angefangen von der Taufe Jesu im Jordan bis zur 

Himmelfahrt (vgl. Apg 1,15–26). Zwei bewährte Männer, 

welche dem wichtigsten Kriterium für einen Apostel ge-

recht werden konnten, wurden zur Wahl vorgeschlagen: 

Josef, genannt Barabbas und Matthias. Und wieder betete 

der Kreis der Elf um die richtige Wahl: Das Los fiel auf 

Matthias, und er wurde den elf Aposteln zugerechnet 

(Apg 1,26).

In der von Jesus festgelegten Zahl des Apostelkollegi-

ums geschah nun das grosse Wunder der Geistsendung 

am Pfingsttag. Sie alle wurden vom Heiligen Geist er-

füllt, berichtet die Apostelgeschichte (vgl. Apg 2,1 ff). Die 



16

Dynamik wurde ausgelöst durch den Geist Gottes, den 

Heiligen Geist. Ein erstes Resultat des neugewonnenen 

Energiestromes war die Pfingstpredigt des Petrus (vgl. 

Apg 2,14–36). Unglaublich: Simon Petrus, der Jesus einst 

unverbrüchliche Treue geschworen und ihm grenzen-

lose Liebe bezeugt hatte, wurde bei der Gefangennahme 

des Herrn schwach und verleugnete ihn sogar vor einer 

Dienstmagd. Dreimal leugnete Petrus, Jesus zu kennen 

und in seiner Gefolgschaft zu stehen. Und nun diese 

Wandlung! Vom feigen Verleugner zum mutigen Beken-

ner! Sie war erfolgreich, die Pfingstpredigt des Petrus. 

Der geisterfüllte Primas der Apostel vermochte in seiner 

neu gewonnenen Dynamik Menschen für das Evange-

lium, letztlich für den gekreuzigten und auferstandenen 

Herrn zu gewinnen. Etwa dreitausend Menschen wurden 

an diesem Tag ihrer Gemeinschaft zugeführt. Ein nun 

standhafter Petrus, statisch tief verankert im Glauben an 

den Gekreuzigten und Auferstandenen, entwickelte eine 

unglaubliche Dynamik in seiner mutigen Botschaft. Die 

Energie, die er zu erzeugen vermochte in der Kraft des 

Heiligen Geistes, floss in die Menschenmenge hinein und 

vermochte viele Herzen zu erreichen. Statik und Dyna-

mik in der Geburtsstunde der Kirche am Pfingstfest in Je-

rusalem! Der Windmühlen-Effekt bei der Geburtsstunde 

der Kirche schlechthin: Das Pfingstwunder! Eine Ge-

meinschaft ist entstanden, die Kirche ist geboren. Nicht 

nur statisch in Jesus Christus verankert ist sie verankert, 

sondern dynamisches Wirken ist ihre Sendung, um Ener-

gie zu erzeugen für den Einzelnen und für die Gemein-

schaft. Das Kirchenjahr bietet Raum und Zeit, die Statik 



17

des Glaubens zu festigen und die Dynamik wirken zu las-

sen in der Windkraft des Heiligen Geistes. Das erzeugt 

die Energie für wahres Leben im Heute, um vorwärtszu-

kommen und anzukommen am Ziel.





Der Weihnachtsfestkreis



20

Licht für die Welt

«Ihr seid das Licht der Welt!» – Ein Kompliment Jesu an 

seine Jünger? Oder vielmehr ein Auftrag? Rückblickend 

auf ihr erfülltes Apostolat sicher ein Kompliment, denn 

sie haben den Auftrag des Herrn erfüllt und ihn sogar 

mit ihrem Blut bezeugt. Als Jesus dieses Wort vom «Licht 

der Welt» ausgesprochen hatte, war es ein Auftrag. Die 

Sendung, die Menschen mit seinem Licht vertraut zu ma-

chen und es in ihren Herzen zu entzünden. Um diesen 

Auftrag erfüllen zu können, mussten sie zunächst selber 

zulassen, dass in ihren eigenen Herzen sein Licht entzün-

det wird. Um beim Bild des Windrades in der Landschaft 

zu bleiben: Das Windrad mit einer widerstandsfähigen 

Statik und einer gewinnbringenden Dynamik soll Ener-

gie erzeugen. Diese Energie setzt sich in Strom um, der 

Licht spenden kann. Das geschieht nur, wenn ein kräf-

tiger Wind weht. Also sind wir wieder beim Pfingstfest 

angelangt. Durch die drei Jahre Jüngerschaft mit Jesus 

auf dem Weg waren die Apostel vertraut mit seiner Lehre. 

Durch seine Reden und in seinem Wirken wurden sie mit 

der Botschaft vom barmherzigen und gütigen Vater im 

Himmel bekannt. Durch die Lebensgemeinschaft mit 

Jesus wurden die Zwölf hineingenommen und einbezo-

gen in die Liebesgemeinschaft des Sohnes mit dem Vater, 

der ihn gesandt hatte. Erlebnisse wie die Verklärung auf 

dem Berg vertieften und manifestierten diese Erkenntnis, 

dass Vater und Sohn eins sind. Als Zeugen des Leidens, 

Sterbens und der Auferstehung Jesu waren die Apostel 

vollends befähigt, seine Zeugen zu sein «bis an die Gren-



21

zen der Erde». Kurz: Die Verankerung war geschaffen, 

die Statik somit gegeben. Wie ein Windrad, welches nun 

positive Energie erzeugen soll, die Licht möglich macht, 

standen sie nun in ihrer Zeit und in ihrer – noch kleinen – 

Welt. Wartend auf das gewaltige Wehen des Windes, wel-

cher den grossen Namen trägt: Heiliger Geist!

In der Kraft des Heiligen Geistes konnten sie nun mit 

positiver, gewinnbringender Energie Licht erzeugen bei 

den Menschen, die – wie es die Apostelgeschichte sagt – 

ihnen zugeführt wurde. Selber Träger des Lichtes Christi, 

erfüllten sie den Auftrag, Licht weiter zu entzünden, bis 

hinein in den Tod. Selbst durch den Märtyrertod bezeug-

ten sie Christus als das Licht der Welt. In der nachapo-

stolischen Zeit, also nach dem Tod der Apostel, waren 

ihre Schüler an der Reihe, Licht für die Welt zu sein und 

Christi Licht weiterzutragen. Und immer wiederholte 

sich bis in die Mitte des vierten Jahrhunderts dasselbe: 

Christus, das Licht der Welt, wurde mit Ganzhingabe 

bis hinein in den Märtyrertod bezeugt. Wenn auch mit 

der Herrschaft Kaiser Konstantins der Christenverfol-

gung ein (vorläufiges) Ende gesetzt wurde, Träger und 

Zeugen des Lichtes Christi brauchte es weiterhin. All die 

bekannten heiligen Frauen und Männer, die im liturgi-

schen Kalender der Kirche zu finden sind, gehören zu 

diesen Trägern und Zeugen des Lichtes. Nicht vergessen 

werden dürfen die unzähligen Christinnen und Chris-

ten, deren Namen nirgends aufgezeichnet sind, welche 

in alltäglicher treuer Pflichterfüllung vor Gott und ihren 

Nächsten Christus nachgefolgt und so zu stillen, unbe-

kannten Lichtträgern geworden sind. Ein frühes Beispiel 



22

dafür sind schon die «Ersten Märtyrer der Stadt Rom», 

welche die Kirche jeweils nach dem Hochfest Peter und 

Paul, nämlich am 30. Juni, mit einem Gedenken ehrt. 

Kurz: Es geht um die vielen Christinnen und Christen 

in der Stad Rom, die im Circus Vaticanus auf Befehl von 

Kaiser Nero wilden Tieren vorgeworfen wurden. Als 

dieser nämlich die Stadt angezündet hatte, machte er 

die Christengemeinde dafür verantwortlich und schob 

ihr die Schuld für den Brand zu. «Das Blut der Märty-

rer ist der Samen für das Wachstum der Kirche», heisst 

es. Um beim Bild des Windrades zu bleiben: Die Statik 

und Dynamik unzähliger unschuldiger Christinnen und 

Christen erzeugte neue Energie für das Licht Christi in 

der Welt von damals. Die überlebenden Schwestern und 

Brüder im Glauben wurden mit neuer Energie versorgt 

und lebten aus dieser Kraft nicht nur weiterhin im Licht 

Christi, sondern schenkten dieses auch weiter. Trotz Ver-

folgung und Gefahr.

Kirchengeschichte ist nicht nur eine Geschichte von 

Versagen, menschlichen Schwächen und Verirrungen, von 

dunklen Kapiteln und finsteren Epochen. Abgelesen und 

reflektiert an den ganz persönlichen Lebensgeschichten 

von heiligen Männern und Frauen, aber auch vieler na-

menloser, unbekannter Christen und Christinnen, ist sie 

auch eine Erfolgsgeschichte. Die Erfolgsgeschichte, dass 

das Licht Christi, welches vor mehr als zweitausend Jah-

ren in die Welt gekommen ist, nicht erloschen ist bis auf 

den heutigen Tag. Auch in den dunkelsten Kapiteln der 

Geschichte, die es freilich gab und die niemand leugnen 

kann, konnte dieses Licht weiterleuchten. Es ist nie er-



23

loschen, weil jede Zeit ihre Lichtträger und Lichtträge-

rinnen hervorbrachte aus Stromspendern, welche von der 

Windkraft des Heiligen Geistes erzeugt wurden. Wir, als 

getaufte und gefirmte Christen und Christinnen, schrei-

ben letztlich Geschichte – Kirchengeschichte. Wenn wir 

nicht mehr sind, gehört unsere Zeit der Geschichte an. So 

gilt es, diese Geschichte möglichst gut und verantwor-

tungsbewusst zu schreiben. «Wir sind Kirche» – «Kirche 

von unten» – «Basiskirche»� und wie sich alle diese Bewe-

gungen nennen, welche der kirchlichen Hierarchie gerne 

den Kampf ansagen und Mitmenschen zum «Auftreten 

statt austreten» motivieren möchten. Ja, es ist richtig, 

wenn erkannt wird, dass wir selber Kirche sind als Ge-

taufte und Gefirmte. Dieses Bewusstsein darf, ja soll noch 

mehr gestärkt werden. Der Auslöser aus dem Zweiten 

Vatikanischen Konzil, dass wir alle Kirche sind, hat noch 

nicht genügend Dynamik entwickelt, die eine gewinn-

bringende, positive Energie für Kirche und Welt erzeugt.

Nicht in Auflehnung, Kritiksucht, Aufmüpfigkeit und 

Protest wird diese notwendige Energie erzeugt, welche 

das Licht Christi hell leuchten lässt. Wie ein Windrad 

muss ein Christ, eine Christin in der Landschaft von 

Kirche und Welt stehen. Tiefe Verwurzelung im Erd-

reich von Glaube, Hoffnung und Liebe schafft die wider-

standsfähige Statik. Sich leiten lassen vom Wirken des 

Heiligen Geistes, ist die Windkraft, welche die Dynamik 

in Bewegung setzt zur gewinnbringenden Energie: Licht 

sein für die Welt als Zeuge, Zeugin für das ewige Licht, 

Jesus Christus. Dieses Wehen des Heiligen Geistes, der 

die Getauften und Gefirmten befähigt, positive Ener-



24

gie zu erzeugen, ist kein orkanartiger Sturm, der Bäume 

fällt, Gebäude zerstört und Landschaften verwüstet. Er 

fliesst uns in einer geordneten Regelmässigkeit zu. Ein 

wunderbarer Kanal ist uns geschenkt, durch den uns die 

Windkraft des Gottesgeistes zufliesst. Ob Windräder ge-

nügend Strom erzeugen – ein immer wieder gebrauchtes 

Argument der Gegner von Windparkanlagen – ist von 

den Launen der Natur abhängig. Das Wirken des Heili-

gen Geistes obliegt dem Willen des Vaters, der mit ihm 

und dem Sohn eins ist. Um es nicht zu vergessen: Der 

Heilige Geist ist in uns hineingelegt durch die Taufe und 

besiegelt durch die Firmung. Durch unser Gebet ist es 

immer möglich, das Wirken, sein Wehen, zu aktivieren. 

Diese Chance wird viel zu wenig genutzt; diese Möglich-

keit liegt noch in vielen Christen und Christinnen brach: 

Den Alltag in der Kraft des Heiligen Geistes zu gestalten. 

Natürlich wirkt der Geist Gottes auch über die Grenzen 

unserer Möglichkeiten hinaus. Nicht umsonst heisst es: 

Der Geist Gottes weht, wo ER will! Was aber ist der wun-

derbare Kanal, der uns Geschenkt ist, damit die Wind-

kraft des Gottesgeistes in unser Wesen und unser Sein, 

unser Leben und Handeln hineinfliesst? Es ist der Kanal, 

den wir selber öffnen dürfen oder dem wir uns auch ver-

schliessen können. Der Kanal heisst: Das Kirchenjahr! 

Das Jahr der Kirche, welches mit dem ersten Advents-

sonntag jeweils neu beginnt und im Hochfest Christkö-

nig, dem Christkönigssonntag, jeweils seinen feierlichen 

Abschluss findet. Damit dieses Kirchenjahr wirklich et-

was Heilbringendes für jeden Einzelnen und für die Welt 

bewirken kann, heisst es, sich der Windkraft des Heiligen 



25

Geistes auszusetzen. Konkret: 365 Tage mit der Kirche – 

das bedeutet im Licht Christi – zu leben. 

Für viele, die sich immer noch Christen nennen, hat 

der Ablauf des Kirchenjahres kaum mehr Bedeutung. 

Man pickt sich das heraus, was in das eigene Lebens-

konzept, in das Familienprogramm hineinpasst oder al-

lenfalls mal einem persönlichen Bedürfnis entspricht. 

Weihnachten, aber grad mal auf den Heiligen Abend oder 

den Weihnachtsfesttag reduziert, hat noch seinen Platz. 

Die Feier des Pascha-Mysteriums in der Karwoche und 

an Ostern ist nicht viel mehr als ein verlängertes Wo-

chenende. Pfingsten, das Hochfest des Heiligen Geistes, 

kommt bei vielen gar nicht mehr vor. Nicht zu reden von 

weiteren Herrenfesten (liturgische Festtage, die direkt 

auf Christus bezogen sind), Marienfeiertagen, Heiligen-

festen und Gedenktagen mit angelehnten Formen von 

Tradition und Volksfrömmigkeit. Warum? Es beginnt 

alles immer früher� Obwohl noch sehr viele ihre Kinder 

katholisch taufen lassen und dafür sind, dass sie auch die 

erste Heilige Kommunion empfangen (sehr oft auch die 

letzte …) bringt man sich nicht mehr ein in das konkrete 

kirchliche Leben, das in den Festen und Feiern des Kir-

chenjahres seinen praktischen Niederschlag findet. Sport 

und andere Termine haben Priorität. Bindungen, Ver-

pflichtungen, Verbindlichkeiten zum kirchlichen Leben 

will man sich nicht aufbürden. Das Beispiel der Eltern 

fehlt, die einen in das praktische kirchliche Leben hinein-

begleiten und Vorbild sind. Dennoch gibt es auch immer 

wieder frohmachende Beispiele von jungen Eltern, die ihr 

Familienleben bewusst religiös gestalten, doch sind sie in 



26

unseren Breitengraden in der Minderheit. Ein anderes 

Hindernis ist das Fehlen einer sorgsamen und überzeu-

genden Einführung in das kirchliche Leben durch den 

Religionsunterricht. Gewiss, auch hier gibt es Männer 

und Frauen, Priester und Laien, die mit Überzeugung, 

grossem Glaubenswissen und ausstrahlender Glaubens-

freude nicht nur die Botschaft Jesu Christi unverkürzt 

und unverwässert weitergeben. Es gibt sie auch, die Re-

ligionslehrer und -lehrerinnen, die existenziell zu Licht-

trägern und Lichtträgerinnen werden, indem sie Kinder 

und Jugendliche mit dem konkreten Leben der Kirche, 

mit den Schönheiten und dem Reichtum des Kirchen-

jahres vertraut machen und sie begleiten. Das Feiern des 

Kirchenjahres hat mit Freude zu tun. Lebensfreude, ge-

paart mit Glaubensfreude ist angesagt. Wider jeden Pes-

simismus, wie es in unserer Kirche weitergehen soll, darf 

man überzeugt sein: Gepaarte Lebens- und Glaubens-

freude ist der beste Tonträger, um die zarte Melodie mit 

dem Thema «Katholischer Glaube», auch an Kinder und 

Jugendliche zu übertragen. Auch in der Spassgesellschaft 

von heute, alles auf Fun ausgerichtet, kann diese Melo-

die von der Liebe und Barmherzigkeit Gottes ankommen 

und verstanden werden. Auf die Glaubensfreude kommt 

es an. Die Freude, die wir tiefgründig im Kirchenjahr fei-

ern. Das Kirchenjahr ist eine spannende Sache, wenn man 

sich darauf einlässt. Es ist nur von innen her zu verstehen. 

Für den Reifeprozess als Christ, als Christin, heisst das: 

Sich ganz hineingeben, angetrieben durch die Windkraft 

des Gottesgeistes. Durch ihn erleuchtet, um alles immer 

besser, immer tiefer zu verstehen. Ein mitgelebtes Kir-



27

chenjahr heisst in Worte gefasst: «Näher, mein Gott, zu 

Dir!» Also, frohgemut hinein in das neue Heilsjahr, jetzt, 

mit dem Schritt in die Adventszeit!



28

Näher, mein Gott, zu Dir!

«Näher, mein Gott, zu Dir!» heisst der Titel eines bekann-

ten Chorals aus dem Jahr 1841, welcher sich im engli-

schen Originaltext an ein Gedicht von Sarah Flower 

Adams anlehnt. Erhardt Wunderlich übersetzte den Text 

mit dem alttestamentlichen Inhalt über Jakobs Traum 

von der Himmelsleiter 1875 in die deutsche Sprache. So 

war der Choral in evangelischen Kirchengesangbüchern 

schon früh zu finden. Erst 2013 fand der Choral Eingang 

ins das neue Katholische Gebets- und Gesangsbuch der 

Deutschen Katholiken als Begräbnislied. Einfühlsam ge-

spielt auf der Orgel, klangrein gesungen, geht diese be-

kannte Melodie unter die Haut. Sie erreicht nicht nur 

das Ohr, sondern dringt hinein in das Herz. Und hält die 

Sehnsucht wach, Gott wirklich näher zu kommen. Diese 

Sehnsucht steckt in allen Menschen, wird aber nicht im-

mer erkannt. Wohl dem, der sie erkennt, sie deuten und 

verbalisieren kann. Es ist die Sehnsucht des Geschöpfes 

nach dem Schöpfer; das Sehnen des Menschen, der sich 

von Gott geschaffen und ins Leben berufen weiss, nach 

dem, der ihn geschaffen und auf den Weg geschickt hat. 

Die Sehnsucht nach Gott ist eine wunderbare Kraft, der 

gnadenhafte Motor, der antreibt, einmal am Bestim-

mungsort anzukommen, wenn der vorgezeichnete Weg 

abgeschritten ist. Gesegnet der Mensch, der seinen Be-

stimmungsort kennt und dem von klein auf durch ver-

antwortungsbewusste Eltern, gute Erzieher und vorbild-

liche Priester dieses Ziel immer wieder vor Augen geführt 

wurde.


