
Leseprobe

Williams, Bernard

Wahrheit und Wahrhaftigkeit 

Aus dem Englischen von Joachim Schulte

© Suhrkamp Verlag

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2050

978-3-518-29650-9 

Suhrkamp Verlag



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 2050



Was bedeutet es, wahrhaftig zu sein? Welche Rolle spielt Wahrheit in un-
serem Leben? Bernard Williams erkundet den geschichtsträchtigen und
zentralen Begriff der Wahrheit und zeigt, daß wir einerseits mehr, ande-
rerseits weniger von ihm erhoffen können, als wir uns vorstellen. Dabei
blendet er philosophische, historische und fiktionale Zugänge überein-
ander, um zu erzählen, wie die Meinungen der Menschen über das Pro-
blem der Wahrheit entstanden sein könnten. So scheint am Horizont auf,
was wir verlieren, wenn wir den Sinn für den Wert von Wahrheit verlie-
ren: womöglich alles! Ein Meisterwerk.

Bernard Williams (1929-2003) lehrte als Professor für Philosophie in
London, Cambridge, Oxford und Berkeley.



Bernard Williams
Wahrheit

und Wahrhaftigkeit
Aus dem Amerikanischen

von Joachim Schulte

Suhrkamp



Titel der Originalausgabe:
Truth and Truthfulness. An Essay in Genealogy
Copyright  2002 Princeton University Press

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet

über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2050
Erste Auflage 2013

 der deutschen Ausgabe
Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2003

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung,
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages

reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Umschlag nach Entwürfen
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt

Satz: Memminger MedienCentrum AG

Druck: Druckhaus Nomos, Sinzheim
Printed in Germany

ISBN 978-3-518-29650-9



Inhalt

1
Das Problem . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
1. Wahrhaftigkeit und Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . 11
2. Autorität . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
3. Nietzsche . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

2
Genealogie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
1. Reales und Fiktives . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 38
2. Naturalismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 41
3. Der Naturzustand ist nicht das Pleistozän . . . . . . . . 47
4. Wie können Fiktionen von Nutzen sein? . . . . . . . . . 53
5. Schändliche Herkunft . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 61
6. Die Genealogie der Wahrhaftigkeit . . . . . . . . . . . . . 65

3
Der Naturzustand. Eine Skizze . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
1. Die Arbeitsteilung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 69
2. Offenkundige Wahrheiten . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75
3. Raum, Zeit und Unbestimmtheit . . . . . . . . . . . . . . 86
4. Werte – was bisher erzählt wurde . . . . . . . . . . . . . . 92

4
Wahrheit, Behauptung und Überzeugung . . . . . . . . . . . 99
1. Die Wahrheit selbst . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 99
2. Behauptungen und Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . . 104
3. Behauptungen und Wissen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 119
4. Überzeugungen und Wahrheit . . . . . . . . . . . . . . . . 123

5
Aufrichtigkeit. Lügen und andere Formen
der Täuschung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131
1. Wert. Ein innerer Zusammenhang? . . . . . . . . . . . . . 131
2. Vertrauen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 136
3. Sprachliche Aspekte der Vertrauenswürdigkeit . . . . . 145
4. Neigungen zur Aufrichtigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . 149



5. Behauptungsfetischismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156
6. Wer die Wahrheit verdient . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 170

6
Genauigkeit – der Sinn für Realität . . . . . . . . . . . . . . . 188
1. Mehr über den Begriff der Genauigkeit . . . . . . . . . . 188
2. Methoden und Hindernisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . 192
3. Realismus und Einbildung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 206
4. Wahrhaftigkeit und Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . 213

7
Was war an Minos auszusetzen? . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
1. Einleitung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 226
2. Thukydides . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 229
3. »Sagenhafte Zeiten« . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 234
4. Die Vergangenheit und die Wahrheit . . . . . . . . . . . . 246

8
Von der Aufrichtigkeit zur Authentizität . . . . . . . . . . . 261
1. Eine mehrdeutige Erfindung . . . . . . . . . . . . . . . . . . 261
2. Rousseau . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 263
3. Diderot und »Rameaus Neffe« . . . . . . . . . . . . . . . . 280
4. Festigung des Geistes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 288
5. Authentizität und die anderen . . . . . . . . . . . . . . . . 298

9
Wahrhaftigkeit, Liberalismus und Kritik . . . . . . . . . . . 308
1. Wahrheit und Politik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 308
2. Demokratie und Freiheit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 313
3. Der Markt der Ideen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 317
4. Kritik . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 326
5. Der Test der Kritischen Theorie . . . . . . . . . . . . . . . 334

10
Sinngebung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345
1. Erzählungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 345
2. Strukturen und Erklärungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . 357
3. Das Publikum . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 370
4. Bedürfnisse . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 381



Schlußbemerkung
Das Vokabular der Wahrheit. Ein Beispiel . . . . . . . . . . 398

Danksagung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 407
Nachweise und Abkürzungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 409
Literatur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 410
Register . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 422



Für Rebecca, Jacob, Jonathan
und Sam



Ich habe immer Hochachtung vor den Leuten gehabt,
die die Grammatik oder die Logik verteidigen.
Fünfzig Jahre später ist man sich klar darüber,
daß sie große Gefahren bannten.

Proust (M. de Charlus)

Mangel an historischem Sinn ist der Erbfehler aller Philosophen . . .
Demnach ist das historische Philosophieren von jetzt ab nötig
und mit ihm die Tugend der Bescheidung.

Nietzsche





1
Das Problem

1. Wahrhaftigkeit und Wahrheit

Zwei Denkströmungen spielen im Denken und in der Kultur der
Moderne eine besonders hervorstechende Rolle. Einerseits en-
gagiert man sich emsig für Wahrhaftigkeit – zumindest ist man
vielfach argwöhnisch, auf der Hut vor Irreführung und eifrig
darauf bedacht, Scheinbares zu durchschauen bis hin zu den
wirklichen Strukturen und Motiven, die dahinter liegen. Dieses
aus dem politischen Bereich seit eh und je vertraute Engagement
erfaßt jetzt auch das Geschichtsverständnis, die Sozialwissen-
schaften und sogar die Deutung naturwissenschaftlicher Entdek-
kungen und Forschungen.

Neben dieser Forderung nach Wahrhaftigkeit – bzw. neben
diesem Abwehrreflex gegen Täuschungen (um es weniger posi-
tiv zu formulieren) – gibt es jedoch einen nicht minder weit ver-
breiteten Verdacht, der sich auf die Wahrheit selbst richtet. Man
fragt, ob es so etwas wirklich gibt; ob sie, sofern sie existiert,
mehr sein kann als relativ, subjektiv oder dergleichen; und ob wir
uns überhaupt um sie scheren sollten, wenn wir unseren Tätig-
keiten nachgehen oder unser Tun erklären. Diese beiden Einstel-
lungen – das Engagement für Wahrhaftigkeit und der gegen die
Idee der Wahrheit gerichtete Verdacht – hängen miteinander zu-
sammen. Das Streben nach Wahrhaftigkeit bringt einen Prozeß
der Kritik in Gang, der die Gewißheit mindert, es gebe sichere
oder uneingeschränkt behauptbare Wahrheit. In Verdacht gerät
beispielsweise die Geschichtswissenschaft, bei der es sich häufig
herausstellt, daß Darstellungen, welche die Wahrheit über die
Vergangenheit zu berichten beanspruchen, befangen, ideolo-
gisch oder eigennützig sind. Aber Versuche, diese verzerrten
Darstellungen durch »die Wahrheit« zu ersetzen, stoßen wo-
möglich auf Einwände der gleichen Art; und dann stellt sich die
Frage, ob eine historische Darstellung überhaupt danach streben
kann, schlicht wahr zu sein. Es fragt sich, ob man die objektive
Wahrheit – die Wahrheit an und für sich – aufrichtig (oder: wahr-

11



haftig, wie man sagen möchte) als Ziel unserer Erforschung der
Vergangenheit betrachten kann. Ähnliche, wenn auch nicht ge-
nau die gleichen Argumente sind auch auf anderen Gebieten
vorgetragen worden. Doch falls die Wahrheit nicht das Ziel un-
serer Forschungen sein kann, dann muß es doch gewiß ehrlicher
oder wahrhaftiger sein, die Maske fallen zu lassen und sich damit
abzufinden, daß . . . Wobei die Pünktchen durch eine auf den
Gedanken der Wahrheit verzichtende Beschreibung unserer
Situation ersetzt werden, z.B. durch die Behauptung, unsere
Kämpfe seien rhetorischer Art.

Wie es zu der Möglichkeit kommt, daß die Forderung nach
Wahrhaftigkeit und die Ablehnung der Wahrheit miteinander
einhergehen, kann man durchaus einsehen. Das bedeutet aller-
dings weder, daß diese beiden Einstellungen getrost nebeneinan-
der existieren können, noch daß die Situation stabil ist. Wenn
man im Grunde gar nicht an die Existenz der Wahrheit glaubt,
fragt es sich, worauf das leidenschaftliche Streben nach Wahrhaf-
tigkeit abzielt. Ebenso könnte man fragen, welches denn der ver-
meintliche Gegenstand dieses Strebens nach Wahrhaftigkeit sei.
Dabei handelt es sich nicht um ein abstraktes Problem oder ein
bloßes Paradox. Aus dieser Fragestellung ergeben sich Konse-
quenzen, die den Bereich der wirklichen Politik betreffen, sie si-
gnalisiert die Gefahr, daß unsere geistigen Unternehmungen, zu-
mal in den Geisteswissenschaften, in Selbstzerstörung enden
können.

Die Spannung zwischen dem Streben nach Wahrhaftigkeit
und dem Zweifel daran, daß (wirklich) Wahrheit zu finden ist,
wird durch das folgende bezeichnende Problem verdeutlicht:
Der Angriff auf eine spezifische Form der Wahrheit, wie etwa im
genannten Fall auf die historische Wahrheit, ist abhängig von
diesen oder jenen Behauptungen, die ihrerseits für wahr gehalten
werden müssen.1 Im Fall der Geschichtswissenschaft werden
diese anderen Behauptungen sogar Behauptungen der gleichen
Art sein. Die Vertreter der Ansicht, alle historischen Darstellun-
gen seien ideologische Konstrukte (und diese Ansicht ist eine

1 Ausgebreitet wird diese Kritik von Thomas Nagel (1997). Die von Nagel
genannten Argumente und die Frage, wie weit sie uns helfen können, erör-
tere ich in Williams (1998).

12



Spielart des Gedankens, eigentlich gebe es gar keine historische
Wahrheit), verlassen sich dabei auf eine Darstellung, die ihrer-
seits historische Wahrheit beanspruchen muß. Sie zeigen, daß
angeblich »objektive« Historiker ihre Geschichte aus einer be-
stimmten Perspektive und in tendenziöser Form erzählt haben,
und dann schildern sie beispielsweise die Vorurteile, welche die
Konstruktion verschiedener Darstellungen der Geschichte der
Vereinigten Staaten geprägt haben.2 Als historische Spezialarbeit
kann eine derartige Erläuterung durchaus wahr sein; doch Wahr-
heit ist ein Vorzug, der von peinlich geringem Nutzen ist für ei-
nen Kritiker, der nicht bloß Autoren bloßstellen will, die sich
vor ihm mit der Geschichte Amerikas befaßt haben, sondern
darüber hinaus dartun möchte, letzten Endes gebe es gar keine
historische Wahrheit. Es ist erstaunlich, wie selbstzufrieden
manche historische Arbeiten »dekonstruktivistischer« Art mit
dem Status der von ihnen selbst zum Einsatz gebrachten Histo-
rik umgehen. Noch anders verfahren einige »entlarvende« Dar-
stellungen der Naturwissenschaft, die nachweisen wollen, wie
unbegründet die Wahrheitsansprüche der Naturwissenschaften
seien, da ihre Tätigkeiten von sozialen Kräften gesteuert wür-
den. Hier werden, anders als im Fall der Geschichtswissenschaft,
keine Wahrheiten der gleichen Art benutzt, denn man bedient
sich nicht der Naturwissenschaft, um die Naturwissenschaft zu
kritisieren. Diese Kritiker machen Gebrauch von den Sozialwis-
senschaften, und im typischen Fall stützen sie sich auf die be-
merkenswerte Annahme, die Befähigung der Wissenssoziologie
zur Aufstellung wahrer Behauptungen über die Naturwissen-
schaften sei größer als die Befähigung der Naturwissenschaften
zur Aufstellung wahrer Behauptungen über die Welt.3

2 Hierzu siehe Appleby, Hunt und Jacob (1994), Kapitel 3 und 4; Nozick
(1988).

3 Zu den besonders bekannten Autoren, die sich diesem Geschäft widmen,
gehören Bruno Latour und Sandra Harding. Die Kapitel 5 und 6 des Bu-
ches von Haack (1998) liefern eine überaus schneidige und treffende Kritik
sowie eine Reihe höchst aufschlußreicher Zitate. Siehe auch die folgende
gescheite Bemerkung der Autorin: »Der revolutionäre Szientismus, den
man in der zeitgenössischen Philosophie antrifft, manifestiert häufig eine
sonderbare Affinität mit jenen wissenschaftsfeindlichen Einstellungen, die
nach meiner Vermutung ebenso durch Ressentiments gegen die Naturwis-

13



Der Hinweis, daß zur Entkräftung einer historischen Darstel-
lung selbst wieder eine historische Untersuchung nötig ist, trifft
zu und sollte nicht außer acht gelassen werden, doch als solcher
reicht er nicht aus, um die Spannungen zu beseitigen und das
Problem auszuräumen. Derartige Argumente darf man der Pro-
blematik lediglich hinzufügen, und es kann sein, daß sie – wie es
in den letzten Jahren öfters geschehen ist – einen Strudel Rich-
tung Dekonstruktion beschleunigen. Freilich gibt es für alle der-
artigen Auseinandersetzungen den ihnen angemessenen Zeit-
punkt, und vielleicht beginnt die heftige Kritik, die eine Zeitlang
aus dieser Gesinnung heraus an literaturwissenschaftlichen In-
terpretationen und der Möglichkeit einer objektiven Ge-
schichtsschreibung geübt wurde, nunmehr bis zu einem gewis-
sen Grade abzuflauen. Das heißt aber nicht, daß die eigentlichen
Probleme verschwunden sind. Im Grunde hat es die eigentlichen
Probleme, wie Nietzsche erkannte, schon gegeben, ehe sie durch
das Etikett »Postmoderne« zum Gegenstand öffentlicher De-
batten wurden, und es gibt diese Probleme nach wie vor. Außer-
dem besteht die Gefahr, daß das Abebben der besonders drama-
tischen Streitigkeiten zu nichts weiter führt als zur Registrierung
eines trägen Zynismus – zu jener Art von Ruhe, die im Bereich
der privaten Beziehungen auf eine Reihe hysterischer Zanke-
reien folgen kann. Wenn das leidenschaftliche Streben nach
Wahrhaftigkeit nur gesteuert und gebremst, aber nicht wirklich
befriedigt wird, dann wird es den vermeintlich von ihm getrage-
nen Tätigkeiten den Garaus machen. Das ist einer der Gründe,
warum die geisteswissenschaftliche Forschung derzeit Gefahr
läuft, die professionelle Seriosität zu verlieren und auf dem Weg
über eine gewisse Professionalisierung in letztlich desillusionier-
ter Karrieremacherei zu enden.

Meine Frage lautet: Wie können wir an diese Situation heran-
gehen? Können die Begriffe »Wahrheit« und »Wahrhaftigkeit«
im geistigen Bereich derart stabilisiert werden, daß das, was wir
von der Wahrheit und unseren Aussichten, sie je zu erreichen,
begreifen, mit unserem Bedürfnis nach Wahrhaftigkeit in Ein-

senschaften ausgelöst werden, wie der Szientismus durch Wissenschafts-
neid ausgelöst wird« (S.201).

14



klang gebracht wird? Das ist nach meiner Überzeugung ein
Grundproblem der Gegenwartsphilosophie.

Die durch dieses Problem hervorgerufenen Spannungen in-
nerhalb unserer heutigen Kultur – d.h. die Spannungen zwi-
schen Wahrheit und Wahrhaftigkeit (wie ich es summarisch for-
muliert habe) – kommen in Konflikten unterschiedlicher Art
zum Ausbruch. Eine solche Spannung besteht zwischen zwei
Betrachtungsweisen der Aufklärung. Ein vertrautes Thema der
modernen Kritik, das man von einigen Autoren der Frankfurter
Schule4 übernommen hat, läuft auf die These hinaus, die Aufklä-
rung habe aufgrund ihres Glaubens an eine externe, objektive
Wahrheit über Individuen und Gesellschaft ein beispielloses
Unterdrückungssystem herbeigeführt. Diese Darstellung der
Aufklärung bedient sich einer Terminologie, in der von der Ty-
rannei der Theorie die Rede ist, wobei die Theorie wiederum mit
einer alles – auch uns selbst – erfassenden externen, »panopti-
schen« Sichtweise gleichgesetzt wird. Hier stellt sich auf jeden
Fall die Frage, ob die Aufklärungsmodelle des wissenschaftli-
chen Verstehens tatsächlich zur Negierung der politischen Frei-
heit führen und auf welchen gesellschaftlichen und geistigen We-
gen das gegebenenfalls geschieht. Ich werde geltend machen, daß
es ebenfalls positive Beziehungen gibt, die zwischen dem Begriff
der wissenschaftlichen Wahrheit und dem Begriff der politischen
Freiheit bestehen. Aber auch unabhängig von dieser Frage gibt
es in der Aufklärung eine weitere Strömung, nämlich die Strö-
mung der Kritik, die im Grunde zu den wichtigsten Äußerungen
des Geists der politischen und sozialen Wahrhaftigkeit gehört.
In dieser Hinsicht ist die Aufklärung, wie ich meine, eine beson-
ders enge Gefährtin des Liberalismus. Im vorliegenden Buch
werde ich den Versuch machen, einige Verbindungen zu erkun-
den, die zwischen der liberalen Kritik einerseits und der Wahr-
haftigkeit andererseits bestehen, wobei es überdies um die Wahr-
haftigkeit in ihrer Verknüpfung mit der Wahrheit geht. Manche
Autoren haben sich bemüht, den Geist der liberalen Kritik vom
Begriff der Wahrheit zu lösen, doch das ist nach meiner These
ein Grundfehler. Eine im Kreis dieser Autoren besonders ein-

4 Besonders bekannt ist die Darstellung von Horkheimer und Adorno (1969
[1944/47]).

15



flußreiche Persönlichkeit ist Richard Rorty,5 auf dessen Formu-
lierungen ich in verschiedenen Zusammenhängen Bezug neh-
men werde. Aufmerksamkeit hat der von ihm als »liberale Iro-
nie« bezeichnete Standpunkt vor allem dadurch auf sich gelenkt,
daß er es unterläßt, die eigene Wahrheit zu behaupten. Doch das
ist nicht die wichtigste Frage, die er aufwirft. Die bedeutsamste
Frage betrifft nicht den Wahrheitsstatus der politischen oder
moralischen Einstellungen selbst, sondern die Wichtigkeit, wel-
che diese Einstellungen anderen Formen der Wahrheit und der
Wahrhaftigkeit beimessen.

Die in unserer Kultur bestehenden Spannungen zwischen
Wahrheit und Wahrhaftigkeit kommen auch in einem vertrauten
Gegensatz zwischen zwei verschiedenen Weisen des Philoso-
phierens zum Ausdruck. Damit meine ich nicht die vermeintli-
che Unterscheidungen zwischen einem »analytischen« und ei-
nem »kontinentalen« Stil der Philosophie. Das ist nicht nur eine
in jeder Hinsicht eklatant verfehlte Bezeichnung, sondern es
wird damit überhaupt kein bestimmter Kontrast herausgestellt.
Was die Fragen betrifft, die mich hier beschäftigen, gibt es eine
andere Unterscheidung: Auf der einen Seite steht ein Stil des
Denkens, der in überspitzter, herausfordernder oder (wie die
Gegner sagen würden) unverantwortlicher Weise die Möglich-
keit von Wahrheit überhaupt bestreitet, ihre Wichtigkeit herun-
terspielt oder behauptet, jegliche Wahrheit sei »relativ« oder
kranke an sonst einem Mangel dieser Art. Um die Auseinander-
setzung voranzubringen, brauche ich einen allgemeinen Aus-
druck zur Bezeichnung derer, die sich eine solche Einstellung zu
eigen machen. Dieser Ausdruck wird notgedrungen vag sein,
denn mehrere verschiedene Anschauungen fallen unter diese
Rubrik, und etliche Autoren, die eine solche Einstellung vertre-
ten, geben sich keine große Mühe, die eigene Anschauung von
anderen zu unterscheiden. In früheren Entwürfen dieses Buchs
habe ich hier von Wahrheitsskeptikern gesprochen, doch das
war irreführend, denn das Wort »Skepsis« deutet aufgrund sei-
ner Herkunft aus der philosophischen Tradition in zu hohem
Maße darauf hin, daß die Probleme unsere Erkenntnis der Wahr-
heit betreffen, wobei alle Seiten übereinstimmend davon ausge-

5 Siehe Rorty (1989) und weitere Arbeiten dieses Verfassers.

16



hen, es gebe etwas, dessen Erkenntnis gelingen oder mißlingen
kann. Dagegen haben die Autoren, um die es hier geht, eher die
Tendenz, die Idee der Wahrheit als Gegenstand der Forschung
generell zu kassieren oder geltend zu machen, daß, sofern man
die Wahrheit als Gegenstand der Forschung ansieht, nichts der-
gleichen wirklich existiert: Was sich als Forschung geriere, sei in
Wirklichkeit etwas anderes. Diese Autoren könnte man »Um-
stürzler« nennen, doch das hätte den Nachteil, daß viele von ih-
nen nur allzu erfreut wären, diese Bezeichnung auf sich selbst
anzuwenden. Ich werde sie schlicht »Verneiner« nennen, womit
gesagt ist, daß sie im Hinblick auf die Wahrheit etwas bestreiten,
was in unserem Leben normalerweise als bedeutsam gilt (äußer-
stenfalls z.B. die Existenz der Wahrheit). Was von verschiedenen
Autoren dieser Richtung im einzelnen verneint wird, ist eine der
Hauptfragen dieses Buchs.

Im Widerspruch zu den Verneinern werden wir andererseits
etwa von den Sprachphilosophen – insbesondere von den »ana-
lytisch« orientierten Sprachphilosophen – daran erinnert, daß
diese verwegenen Behauptungen offensichtlich falsch sind und
nicht einmal von ihren Verfechtern geglaubt werden, die z.B. ge-
nau wissen, daß es wahr ist, daß es jetzt Dienstagabend ist und sie
selbst in Amerika sind. Außerdem könnten diese Behauptungen
gar nicht wahr sein, denn niemand könne eine Sprache verstehen
oder sprechen lernen, der nicht einsehe, daß eine große Klasse
der Aussagen in dieser Sprache wahr sei. Diese Argumente sind
völlig richtig, soweit sie etwas auszurichten vermögen, und sie
werden auch im Rahmen meiner eigenen Erörterung eine gewisse
Rolle spielen. Aber in welchem Maße helfen sie uns weiter?
Nachdem diese zweite Partei (wir wollen sie die Vertreter des
Common sense nennen) die Wahrheit in einigen ihrer Alltagsrol-
len rehabilitiert hat, geht sie normalerweise davon aus, daß über
den Rest der Kritik der Verneiner nicht viele Worte zu verlieren
seien. Es kann aber sein, daß ein großer Teil dieser Kritik von der
genannten Erwiderung unberührt bleibt: Das Mißtrauen im Hin-
blick auf historische Darstellungen, soziale Repräsentation,
Selbsterkenntnis, psychologische und politische Interpretatio-
nen – alle diese Verdächtigungen können genauso beunruhigend
bleiben, wie es den Ansichten der Verneiner entspräche.

Die Haltung, welche die Vertreter des Common sense gegen-

17



über den Verneinern einnehmen, beruht auf einem Mißverständ-
nis. Sie meinen, da der Wahrheitsbegriff tatsächlich grundlegend
sei, mache der Umstand, daß die Verneiner mit Bezug auf ele-
mentare Anwendungen dieses Begriffs in Verwirrung geraten,
auch die Äußerungen der Verneiner über alles andere hinfällig.
Tatsächlich haben sich manche Verneiner im Bereich der Sprach-
philosophie zu konfusen Formulierungen hinreißen lassen, die
auf mißverstandene Gedanken Saussures zurückgehen und im
großen und ganzen darauf hinauslaufen, daß die Sprache aus
»willkürlichen Zeichen« bestehe, die ihre Bedeutung aus den
Beziehungen zu anderen Zeichen »empfangen« und sich aus die-
sem Grund nicht auf eine nichtsprachliche Welt beziehen kön-
nen. Das ist ein Geflecht von Irrtümern. Wenn Hund ein »will-
kürliches« Zeichen für einen Hund ist, ist es doch immerhin ein
Zeichen für einen Hund; das wiederum muß heißen, daß es sich
auf einen Hund beziehen kann: Und ein Hund ist kein Wort,
sondern ein Hund. Mit dergleichen werde ich mich aber nicht
weiter aufhalten. Unter den von den Verneinern angeführten
Hinweisen finden sich interessantere Gedanken. Die Verneiner
gelangen zu ihren Anschauungen nicht dadurch, daß sie von
schlichten Irrtümern bezüglich Sprache und Wahrheitsbegriff
ausgehen. Vielmehr sind sie der Meinung, in wichtigen Berei-
chen unseres Denkens und in herkömmlichen Deutungen dieser
Bereiche gebe es manches, worüber wir uns Sorgen machen soll-
ten. Sie spüren, daß diese Dinge etwas mit dem Wahrheitsbegriff
zu tun haben, und ihre Sorgen übertragen sie sodann auf den
Wahrheitsbegriff selbst (wobei sie zweifellos von dem vertrauten
Wunsch getrieben werden, etwas überaus Allgemeines zu sagen,
das zur gleichen Zeit von äußerster Wichtigkeit und beruhigen-
der Einfachheit ist).

Das Gesamtergebnis dieser diversen Mißverständnisse besagt,
daß die Verneiner und die Vertreter des Common sense mit ihren
jeweiligen Stilen des Philosophierens aneinander vorbeireden.6

6 Susan Haack ist eine standhafte Gegnerin der »Verneiner«, und ihre Auf-
satzsammlung (1998) enthält viele einleuchtende Einwände gegen diese
Position (vgl. oben, Anm.3). Die von den Verneinern vertretenen Stand-
punkte werden jedoch zumeist auf so etwas wie Übertreibung, Ruhm-
sucht und Vernachlässigung grundlegender Unterscheidungen zurückge-
führt. Haack selbst nennt sich eine »altmodische Pedantin«, und in dieser

18



Wir müssen begreifen, daß der Wahrheitsbegriff beim Verstehen
der Sprache und beim Verstehen anderer Menschen tatsächlich
eine wesentliche Rolle spielt. Wir müssen fragen, wie diese Rolle
mit umfassenderen Denkstrukturen zusammenhängen kann, die
für unser persönliches, gesellschaftliches und politisches Selbst-
verständnis wesentlich sind. In welchem Maße sind die Erzäh-
lungen wahrheitsfähig, die das Verstehen unserer selbst, unserer
Mitmenschen und der Gesellschaften, in denen wir leben, stüt-
zen? Ist Wahrheit etwas, was ihnen zukommen muß? Oder kön-
nen sie wahrhaftig sein, ohne wahr zu sein? Indes wir uns diesen
Fragen stellen, tun wir gut daran, offen zu sein für den Gedan-
ken, diese umfassenderen Strukturen könnten ernsthaft unseren
Verdacht auf sich lenken.

Hier werde ich mich durchweg mit dem »Wert der Wahrheit«
beschäftigen, wie man es zusammenfassend formulieren darf.
Ganz streng genommen, ist es sicher eine Kategorienverwechs-
lung, wenn man vom »Wert der Wahrheit« spricht, denn die
Wahrheit als Eigenschaft von Aussagen oder Sätzen gehört nun
einmal nicht zu den Dingen, die einen Wert haben können. Die
Vertreter des Common sense werden bestreiten, daß es in diesem
strengen Sinn so etwas wie einen Wert der Wahrheit gibt; und das
kann man ohne weiteres akzeptieren. Die Formulierung »der
Wert der Wahrheit« sollte als Abkürzung für den Wert verschie-
dener Zustände und Tätigkeiten aufgefaßt werden, die man mit
der Wahrheit in Verbindung bringt. Ein großer Teil der Erörte-
rung wird sich auf den Wert der sogenannten »Tugenden der
Wahrheit« richten. Das sind Eigenschaften von Personen, und
diese Eigenschaften äußern sich, wenn man den Wunsch hat, die
Wahrheit zu erkennen, sie ausfindig zu machen und sie anderen
Menschen mitzuteilen.7 Die Verneiner hingegen behaupten, in
diesem tieferen Sinn gebe es keinen Wert der Wahrheit: Nach ih-
rer Überzeugung darf der Wert dieser Zustände oder Tätigkei-
ten, sofern sie überhaupt einen haben, nicht durch Bezugnahme
auf die Wahrheit erklärt werden; und genau dies ist die These, die

Rolle sagt sie ein wenig zu oft, sie vermöge nicht zu erkennen, worum es
bei dem ganzen Theater eigentlich gehe.

7 Zu der Frage, was in diesem Zusammenhang als etwas gilt, was »einen
Wert hat«, siehe insbesondere Kapitel 4, Abschnitt 1, und Kapitel 5, Ab-
schnitt 1.

19



ich ablehne. So kann es beispielsweise sein, daß die Verneiner be-
haupten: Selbst wenn manche Menschen glauben, es sei an und
für sich äußerst wichtig, die Wahrheit herauszubekommen, ha-
ben wahre Überzeugungen eigentlich keinen Wert außer dem
pragmatischen Wert, den es nun einmal hat, wenn man Dinge
glaubt, die einen zum Nützlichen hinführen und vom Gefährli-
chen abschrecken. Vielleicht sind manche unter denen, die ge-
rade soviel einräumen, ganz harmlose Verneiner; und was den
Alltagsbegriff der Wahrheit anlangt, gehören sie womöglich so-
gar zur Partei des Common sense. Ich werde jedoch behaupten,
daß sie ebenso wie die radikaleren Verneiner die Vorstellung
ernst nehmen müssen, daß wir in dem Maße, in dem wir den Sinn
für den Wert der Wahrheit verlieren, bestimmt manches und
möglicherweise alles einbüßen.

2. Autorität

Die Spannungen, die zum Ausbruch kommen, wenn man ernst-
hafte Vorstellungen von Wahrheit und Wahrhaftigkeit preisgibt,
kommen auch in den seit etwa zwei Jahrzehnten vertraut gewor-
denen Konflikten zum Ausdruck, bei denen es um Autorität im
universitären Bereich geht. Ein anschauliches Beispiel hat das
Schauspiel Oleanna von David Mamet geliefert.8 In erster Linie
ist das Stück so aufgefaßt worden, als handele es von sexueller
Belästigung und den Beziehungen zwischen den Geschlechtern;
und dies war auch der Zusammenhang, in dem es nach der Ur-
aufführung Aufsehen erregte. Aber es geht dabei außerdem um
etwas anderes, das zwar eng mit diesen Dingen zusammenhängt,
sich in wichtiger Hinsicht aber davon unterscheidet. Ein Vor-
wurf, der von der weiblichen Hauptperson immer wieder erho-
ben wird, besagt folgendes: Sie habe Opfer gebracht, um die
Universität besuchen zu dürfen, um etwas lernen zu können, um
Dinge zu erfahren, die sie vorher nicht wußte, aber man habe ihr
nichts weiter geboten als eine klägliche Permissivität. Sie be-

8 Mamet (1993). Die Uraufführung des Stücks fand am 1. Mai 1992 statt.
Gespielt wurde es von der Back Bay Theater Company in Zusammenar-
beit mit dem American Repertory Theater. 1994 machte Mamet, der selbst
Regie führte, einen Film daraus.

20


