
 



8

2 Die Verantwortung für die Torah-Lehre und für die Liturgie hatten zur
Zeit Jesu die Pharisäer, die unter dem Volk in den Bet-Midraschim und
Synagogen tätig waren. Über den Zusammenhang zwischen Pharisaismus
und Rabbinismus vgl. J. Maier, Das Judentum. Von der biblischen Zeit bis
zur Moderne, (München 1973), Ex-Libris, Zürich 1980, 217–220 und 292–
298; Il Giudaismo del secondo Tempio, Brescia 1991, 129 f., it. Übers. von
Zwischen den Testamenten. Geschichte und Religion in der Zeit des zwei-
ten Tempels, München 1990; P. Sacchi, Storia del secondo Tempio. Israele
tra VI secolo a.C. e I secolo d.C., Torino 1994, 279 f.

lichen Liturgie und insbesondere des Unservaters zu vertiefen, ge-
rade indem sie seinen Sinn und seine Verankerung in der ursprüng-
liche Kultur erforschen.

Als mein Mentor, Prof. Clemens Thoma, mir die Hauptthe-
men der jüdischen Gebete zur Wendezeit vorgestellt hatte – die
Heiligung des göttlichen Namens und die Bitte um das Himmels-
reich –, da war mein Interesse sofort auf das Unservater gerichtet,
das ich endlich in seiner Vollständigkeit verstehen konnte. So habe
ich mich kopfüber in die umfangreiche und unerschöpfliche jüdi-
sche und christliche Literatur zum Thema gestürzt, dabei immer
mehr in einem Meer von Treibsand versinkend. Um mich über
Wasser zu halten, musste ich schweren Herzens eine Auswahl des
Materials und der Bibliografie treffen. Die erste Entscheidung war,
christliche Forscher und Autoren zugunsten der jüdischen am Rand
zu lassen, um so auch dem Unservater seinen wahren Ursprung
zurückzugeben.

Beim Forschungsprozess hat sich so der Fluchtpunkt der Per-
spektive umgekehrt, nach und nach verschwand das Unservater
aus dem christlichen Bereich, um sich im Bet-Midrasch wieder zu
materialisieren, wo es sich unter die anderen Gebete mischte, wel-
che die Rabbiner2 für verschiedene Gelegenheiten formulierten.
Den entscheidenden Anstoss haben mir zwei Werke gegeben, die
ich wegen ihrer sorgfältigen geschichtlichen und philologischen
Analyse der Gebetstexte ausserordentlich interessant und innova-
tiv gefunden habe: Prayer in the Talmud von J. Heinemann und



9

Qaddisch von A. Lehnardt (s. Bibliographie). Es liegt mir völlig
fern, solchen Arbeiten nachzueifern, ich wollte aber zum Teil ih-
ren Vorschlägen folgen, um mich, über seinen ursprünglichen Zu-
sammenhang, so getreu wie möglich der Bedeutung jenes Gebetes
anzunähern, das zum Gebet der Christen werden würde.

So hat sich als erstes das Studium der ursprünglichen biblisch-
liturgischen Texte, vor allem aber der Texte des Middle Judaism3

aufgedrängt, zu der die apokalyptischen Literatur und weitere
Autoren gehören, mit besonderer Analyse der Texte der Gemein-
de von Qumran, der grössten anti-Tempel Bewegung dieser Zeit,
die von sich die Bewahrung der Reinheit des jüdischen Kultus und
der jüdischen Kultur vor der hellenistischen Verunreinigung be-
hauptete.

Von besonderem Interesse für ein getreueres Verständnis jener
Texte, welche die Heiligung des göttlichen Namen und die Bitte
um das Himmelsreich enthalten, ist die Forschung im Gebiet der
aramäische Sprache, welche die Gebete zu den Targumim vereint
und die A. Lehnardt ausreichend geführt hat.

Für den Inhalt der Gebete sind die verschiedenen Interpretatio-
nen jener biblischen Texte von Bedeutung, welche in der rabbini-
schen Literatur wiedergegeben sind. Die Auswahl der Texte dieser
Literatur bleibt gezwungenermassen problematisch und unvollstän-
dig, denn die Gebete waren im Laufe der Zeit einer graduellen Ent-
wicklung unterzogen, zuerst in mündlicher Überlieferung, und erst
viel später haben sie sich in den Siddurim schriftlich kristallisiert.

Ein weiterer Fokus dieser Arbeit lag in der Bedeutung, welche
die Heiligung des göttlichen Namens und die Bitte um das Reich
Gottes zur Wendezeit im offiziellen Judentum und in der volks-
tümlichen Frömmigkeit erworben hatten, deshalb hat sich meine
Forschungsarbeit grösstmöglichst auf jene liturgischen und litera-
rischen Texte beschränkt, die auf die Zeit zwischen 200 v. u. Z. und

3 Über die Zeit zwischen den Testamenten auch Middle Judaism genannt
vgl. P. Sacchi, Storia, 279 f.



10

200 n. u. Z.4 zurückgehen. Eine allgemeine und vollständige Ge-
schichte der Entwicklung der Bedeutung dieser beiden Begriffe der
jüdischen Spiritualität im Laufe der Zeit war nie geplant. Im Mit-
telpunkt des Interessens sind daher nur die historischen, politischen,
religiösen und sozialen Ereignisse der zwischentestamentlichen
Zeit, auch Epoche des zweiten Tempels oder früh-rabbinische Zeit
genannt.5

Im Bewusstsein, kein abschliessendes Werk über das Argument
geschrieben zu haben, betrachte ich diese Arbeit als eine Einfüh-
rung zu einer weiteren Studie, die ich über das Unservater als jüdi-
sches Gebet vorhabe, und als mögliches Mittel für christliche Kol-
legen und Studenten für eine der Kultur Jesu getreuere Forschung
und Predigt, die im christlichen Bereich immer notwendiger wird.

Pesach 5768 – 20. April 2008

4 Für die Datierung der rabbinischen Literatur habe ich mich vor allem auf
G. Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, 8. Auflage, München
1992, bezogen.

5 Für einen weiteren spezifischen Überblick zur Entwicklung des Begriffes
der Heiligung des göttlichen Namens im Laufe der Zeit vgl. V. Lenzen,
Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes. Studien über die Heili-
gung des göttlichen Namens, München / Zürich 2002.


